
Die rational kalkulierenden Naturwissenschaften haben 
die Welt entzaubert – die alten Gottheiten, die einst für 
eine „schöne Welt“ voller Freude und Anmut gesorgt 
hatten, wurden nach Hause geschickt. Zurück blieb 
eine entseelte Welt mit visionslosen Gesellschaften. 
Religionen, die diese Leerstellen füllten, sind in ihrer 
traditionellen Form auf dem Rückzug, aber die treiben-
de Kraft dahinter ist keineswegs verschwunden, son-
dern sucht sich andere Formen und Wege. 
 
Angeregt durch Dichter wie Christoph Martin Wieland 
und Friedrich Heinrich Jacobi, hat Max Weber den Be-
griff der „Entzauberung“ zur Charakterisierung der mo-
dernen Gesellschaft und Kultur salonfähig gemacht. Er 
meinte damit, dass Mensch und Gesellschaft in der 
Moderne nicht mehr in einer Welt leben, die von ma-
gischen, sich ihrer Kontrolle entziehenden Kräften be-
herrscht wird. Vielmehr hätten sie sich von dieser Illu -
sion befreit, weil sie durch die Intellektualisierung und 
Rationalisierung des Daseins dieses selbst in die Hand 

Koo van der Wal 

Die Sehnsucht nach dem  
Mehr-als-Gewöhnlichen

genommen hätten. Berühmt ist Webers Aussage, dass 
diese Rationalisierung durch Wissenschaft und wissen-
schaftlich orientierte Technik „das Wissen darum oder 
den Glauben (!) daran (bedeutet): dass man, wenn man 
nur wollte, es jederzeit erfahren könnte, dass es also 
prinzipiell keine geheimnisvollen unberechenbaren 
Mächte gebe, die da hineinspielen, dass man vielmehr 
alle (!) Dinge – im Prinzip – durch Berechnen beherrschen 
könne. Das … bedeutet die Entzauberung der Welt.“1 
     Die Bilanz dieses Rationalisierungsprozesses ist 
zweifellos beeindruckend. Er hat es, um nur dies zu 
nennen, großen Teilen der westlichen Gesellschaften 
ermöglicht, der bitteren Armut, in der die meisten seit 
jeher lebten, zu entkommen und ein leidlich men-
schenwürdiges Leben zu führen. Die moderne, natur-
wissenschaftlich fundierte Medizin hat uns weitgehend 
von den schrecklichen Seuchen befreit, die frühere 
Gene rationen immer wieder heimsuchten, und uns 
Mittel an die Hand gegeben, viele Krankheiten zu be-
kämpfen oder zu lindern. 
     Aber der Prozess der Entzauberung hat zweifellos 
auch seinen Preis gehabt. Schon Weber hat darauf hin-
gewiesen, dass im Gegensatz zur heutigen Situation 
frühere Zeiten durch ein „stürmisches Feuer, das 
durch die großen Gemeinden ging und sie zusammen-
schweißte“, gekennzeichnet waren. Mit anderen Wor-
ten: Die Neuzeit ist visionslos geworden. So oder so sei 
es das Schicksal von „uns Modernen“, „in einer gott-
fremden prophetenlosen Zeit zu leben“. Mit der Folge, 
so Weber, dass unter diesen Umständen so etwas wie 
monumentale Kunst zum Anachronismus geworden 
sei ebenso wie „religiöse Neuschöpfungen“. Wir leben 
also trotz allen materiellen Reichtums und Wohlstands 
in einer geistig armen und dürftigen Zeit. 
     Das Bewusstsein davon entwickelte sich schon früh 
in der Neuzeit. So beklagt Friedrich Schiller in seinem 
Gedicht Die Götter Griechenlands die Situation seiner 
Zeit, dass die (griechischen) Götter, die einst für eine 
„schöne Welt“ voller Freude und Anmut gesorgt hat-
ten, „nach Hause zurückgekehrt“ seien, „alles Schöne, 
alles Hohe“ mitgenommen und uns eine „entgötterte 
Natur“ und ein „entseeltes Wort“ hinterlassen haben. 
Bekannt ist in diesem Zusammenhang auch die Zeile 
„Wozu Dichter in dürftiger Zeit“ aus Hölderlins Elegie 
Brot und Wein. In diesem Gedicht drückt er die Hoff-
nung aus, dass die Dichter in einer trotz aller „Aufklä-
rung“ kalt und dunkel gewordenen Zeit wieder Quel-
len der Inspiration und des moralischen Bewusstseins 
werden erschließen können. 
     Und selbstverständlich ist in diesem Zusammen-
hang auch die Romantik als Gegenbewegung zur Auf-

dbr_52_1-inhalt_thema.qxp_1-inhalt_edit_thema 1-6  08.09.23  15:08  Seite 10



13

klärung zu nennen. War diese geprägt von der Ratio-
nalisierung des Daseins, vom Glauben (siehe Weber) 
an die (zumindest prinzipielle) Berechenbarkeit und 
Beherrschbarkeit der Wirklichkeit, von der Leugnung 
des Geheimnisvollen und von der Reduktion der Erfah-
rung auf das Gewöhnliche, Alltägliche und Endliche, 
so kehrt die Romantik den Spieß um. Ihr Projekt ist es, 
die Welt neu zu romantisieren: „Indem ich dem Gemei-
nen einen hohen Sinn, dem Gewöhnlichen ein geheim-
nisvolles Ansehen, dem Bekannten die Würde des Un-
bekannten, dem Endlichen einen unendlichen Schein 
gebe, so romantisiere ich es.“ (Novalis) Romantisieren 
bedeutet also, das Bewusstsein des Höheren, Unbe-
kannten, Mystischen und Unendlichen zu wecken. 
     Die Religion ist seit jeher die Heimat des Höheren, 
Geheimnisvollen, Unendlichen, kurz des die mensch-
liche Existenz Transzendierenden gewesen. Kein Wun-
der, dass die Romantik eine deutliche Affinität (wenn 
auch auf ihre Weise) zur Religion beziehungsweise 
zum Religiösen aufweist. Ebenso wie die Aufklärung 
zu einer „gottfremden prophetenlosen“, das heißt ir -
religiösen Welt. Wie steht es nun um den Anteil beider 
an der modernen Kultur, von der viele meinen, sie er-
zählten erst gemeinsam die ganze Geschichte dieser 
Kultur? 
     Nun bedarf es keiner weiteren Erörterung, dass im 
Verlauf des Modernisierungsprozesses, das heißt bei 
der Herausbildung der modernen Gesellschaft, die 
Aufklärung die dominierende Partei war. Die sie kenn-
zeichnende Entzauberung der Welt und des Daseins 
spiegelt sich in der modernen Literatur und Kunst wi-
der, indem sie sich weitgehend mit der menschlichen 
Unzulänglichkeit beschäftigt – hat nicht jede Epoche 
die Literatur, die Kunst, die Politik, die Wissenschaft 
usw., die sie „verdient“? 
     Man denke nur an Romane und Novellen wie Jean-
Paul Sartres Der Ekel, Albert Camus’ Der Fremde, Hans 
Falladas Kleiner Mann, was nun? (allein schon der Titel) 
und Michel Houellebecqs Serotonine. In diesen und 
vielen anderen Werken wird die Vulgarität und Micke-
rigkeit, kurz gesagt, das menschliche Defizit, breit aus-
gemalt. Es scheint eine Allergie gegen das Schöne und 
Edle zu geben, gegen das, was im positiven Sinne ge-
lingt und inspiriert. Darüber zu schreiben, wird als 
naiv, schwammig und „soft“ abgetan. 
     Und was die Lyrik betrifft, so entwirft der Romanist 
Hugo Friedrich in seinem vielzitierten Buch Die Struk-
tur der modernen Lyrik ein eigentlich erschütterndes Pa-
norama des Mainstreams der europäischen Lyrik seit 
Mitte des 19. Jahrhunderts. Sie ist, wie er schreibt, 
Symptom einer „harten Moderne“. Als Stichworte zur 
Charakterisierung der modernen Lyrik nennt er: Des-
orientierung, Auflösung des Geläufigen, eingebüßte 
Ordnung, Inkohärenz, Fragmentarismus, entpoetisier-
te Poesie, Zerstörungsblitze, schneidende Bilder, bru-
tale Plötzlichkeit, Verfremdung, Dehumanisierung, 
Ironisierung und anderes mehr. Wahrlich ein ziemlich 
deprimierendes Tableau. Nicht umsonst sagte Bertolt 
Brecht, es sei heutzutage eine schlechte Zeit für Lyrik. 
     In der Philosophie kommt diese Denkweise dadurch 
zum Ausdruck, dass sie der Metaphysik – der Disziplin, 

die sich mit jenen Dimensionen der Wirklichkeit be-
fasst, die meta, das heißt hinter der Physis, der empi-
risch erfahrbaren Wirklichkeit liegen – den Kampf an-
gesagt hat. Blickfang dieser zugrundeliegenden Rea- 
lität war in der westlichen christlichen Tradition Gott 
(in anderen Kulturen 
Götter oder andere hö-
here Mächte). Die Ge-
schichte des moder-
nen Denkens kann in 
dieser Hinsicht als das 
allmähliche Verblas-
sen und schließlich 
vollständige Verdamp-
fen der Gottesidee als 
Konvergenzpunkt des Höheren in der Welt geschrie-
ben werden, als der „Tod Gottes“, um mit Friedrich 
Nietzsche zu sprechen. 
     Ist dies nun die ganze Geschichte der modernen 
Kultur? Leben wir unwiderruflich in einer harten, des-
illusionierten, von allem „Höheren“ entledigten Reali-
tät? Und passt zu dieser modernen, ernüchterten Ge-
sellschaft eine Kunst, Literatur und Philosophie, aus 
denen jeglicher Sinn für das Schöne und Ideale ver-
schwunden ist? Bietet all dies eine angemessene Inter-
pretation unserer Erfahrung als Ganzes? 
     Es gibt gute Gründe, diese Frage verneinend zu be-
antworten. Oder positiv ausgedrückt: der Erfahrung 
des mehr als Gewöhnlichen und Alltäglichen auch in 
der modernen Situation einen Sinn zuzuschreiben. 
Ein Begriff, der in diesem Zusammenhang häufig auf-
taucht, ist der der Spiritualität. Er leitet sich ab vom la-
teinischen spiritus für „Lebensatem“ oder, wie das Wort 
oft übersetzt wird, „Geist“. Damit wird eine Kraft be-
zeichnet, die beseelt, zum Leben erweckt, Dynamik 
ausdrückt sowie den Dingen und dem Dasein Farbe, 
Glanz und Wärme verleiht. 
 
 
Die Sehnsucht nach Spiritualität 
 
Spiritualität lässt sich in einem ersten Anlauf als eine 
Sehnsucht nach Inspiration, Vision und Lebensper-
spektive in einer Situation beschreiben, in der die gro-
ßen Geschichten von einst ihre Anziehungskraft ver-
loren haben. Diese Sehnsucht ist meines Erachtens in 
weiten Kreisen der heutigen Gesellschaft mehr oder 
weniger bewusst noch immer vorhanden, zum Bei-
spiel in der Suche nach Sinn. Traditionell erfüllte die 
Religion diese Sehnsucht. Sie verkündete, jede Reli -
gion auf ihre Weise, die große sinnstiftende Erzählung 
über die Welt und die menschliche Existenz, die dem 
Leben sowohl auf individueller als auch auf kollektiver 
Ebene Richtung gab. In der modernen Gesellschaft ist 
diese große Erzählung für viele Menschen unplausibel 
geworden: teils aufgrund des Aufkommens der mo -
dernen Wissenschaften, teils wegen einer allgemei-
nen, zur Skepsis neigenden Mentalität sowie der Tat-
sache, dass diese Erzählung immer weniger mit den 
stark veränderten gesellschaftlichen Verhältnissen in 
Einklang stand und daher immer weniger in der Lage 

 
Das allmähliche Verblassen  
der Gottesidee als  
Konvergenzpunkt des Höheren 
ist das Schicksal  
des modernen Denkens.

Abbildung: 
Ohne Titel 
Siegfried  
Neuenhausen, 
2020; Collage, 
107 x 76 cm

dbr_52_1-inhalt_thema.qxp_1-inhalt_edit_thema 1-6  08.09.23  15:08  Seite 11




