


Fabian Scheidler
Der Stoff, aus dem wir sind



Zu diesem Buch

Die Klima- und Umweltkrise, die in das größte Artenster-
ben seit 66 Millionen Jahren geführt hat und auch das Über-
leben der Menschheit infrage stellt, hat ihre Ursachen nicht 
zuletzt in einem reduzierten, mechanischen Verständnis der 
Natur. Fabian Scheidler zeigt, wie sich die Vorstellung einer 
durch und durch berechenbaren, maschinenartigen Welt 
zusammen mit dem Kapitalismus über die letzten 400 Jahre 
entwickelt hat – bis hin zum Geo-Engineering und den digi-
talen Fantasien des Silicon Valley. Währenddessen haben die 
Wissenschaften selbst jedoch eine ganz andere Entwicklung 
genommen: Von der Quantenphysik über die moderne Biolo-
gie bis zur Bewusstseinsforschung haben sie eine Welt zutage 
gefördert, die auf Verbundenheit, Selbstorganisation, Empa-
thie und Kreativität beruht. Dieses Buch macht eindrücklich 
klar, dass diese Prinzipien auch die Grundlage einer zukunfts-
fähigen Politik, Wirtschaft und Bildung sind.

Fabian Scheidler studierte Philosophie, Geschichte und Thea-
terregie. Als Publizist schreibt er seit vielen Jahren über globale 
Gerechtigkeit und wurde mit dem Otto-Brenner-Medienpreis 
für kritischen Journalismus ausgezeichnet. Außerdem arbei-
tet er als Autor und Dramaturg für das Theater. Sein Buch 
»Das Ende der Megamaschine. Geschichte einer scheiternden 
Zivilisation« wurde in mehrere Sprachen übersetzt. Es folgten 
»Chaos. Das neue Zeitalter der Revolutionen«, das zum Spie-
gel-Bestseller im Bereich »Wirtschaft« wurde, »Die volle und 
die leere Welt. Essays und Bilder« sowie »Das geistige Feld. 
Essentialien des Theaters«.

www.fabian-scheidler.de



Fabian Scheidler

 DER STOFF 
AUS DEM
WIR SIND

WARUM WIR 
NATUR UND 

GESELLSCHAFT
NEU DENKEN 

MUSSEN
..

OD_9783492320634_Stoff_T.indd   1OD_9783492320634_Stoff_T.indd   1 06.12.23   09:2906.12.23   09:29

Warum wir Natur und Gesellschaft neu denken müssen



Mehr über unsere Autorinnen, Autoren und Bücher:
www.piper.de

Inhalte fremder Webseiten, auf die in diesem Buch hingewiesen wird, macht 
sich der Verlag nicht zu eigen und übernimmt dafür keine Haftung.
Wir behalten uns eine Nutzung des Werks für Text und Data Mining im 
Sinne von § 44b UrhG vor.

Aktualisierte Taschenbuchausgabe
ISBN 978-3-492-32063-4
März 2024
© Piper Verlag GmbH, München 2021
Umschlaggestaltung: Büro Jorge Schmidt, München
Umschlagmotiv: Bilder unter Lizenzierung von Shutterstock.com genutzt
Satz: Eberl & Koesel Studio GmbH, Krugzell
Gesetzt aus der Minion Pro
Litho: Lorenz & Zeller, Inning am Ammersee
Gedruckt von ScandBook in Litauen
Printed in the EU



Inhalt

Einleitung	 9

Teil I: Die verkannte Natur	 23

1  Stoff	 25
Aufstieg und Krise der mechanistischen Physik	 25
Von Geld und Atomen	 26
Die Rätsel der Gravitation und des Lichts	 28
Das Verschwinden der Materie	 32
Alice im Quantenland	 35
Das Überleben von Zombie-Begriffen	 41
Die vergebliche Suche nach der Weltformel	 43
» Dunkle Materie « und » dunkle Energie «	 48
Errungenschaften und Grenzen der modernen Physik	 52

2  Leben	 54
Eine andere Form der Kausalität	 57
Weltinnenräume	 62
Lebewesen verfolgen Ziele	 69
Bewusstsein und Nervensystem	 75
Die Ursprünge des Erlebens	 81
Fühlende Materie und erwachende Quantenfelder	 84
Die Frage nach Tod und Jenseits	 88



Rätsel und Mysterien : die Grenzen unserer  
Erkenntnisfähigkeit	 91

3  Evolution und Kreativität	 95
Die großen Sprünge in der Geschichte des Lebens	 98
Die Zelle : ein Kosmos voller seltsamer Wesen	 102
Mehrzelligkeit und Kambrische Explosion	 105
Von der Genesis zu Darwin : Geschichten von der 

Entwicklung des Lebens	 108
Wie entsteht Neues ?	 113
Realität und Mythos der DNA	 117
Die drei Sichtweisen auf die Evolution	 122
Kreative Prozesse in der Evolution und beim Menschen	 125

Teil II: �Menschliche Gesellschaften und die Krise 
des Lebens auf der Erde	 129

4 � Die vier Verbundenheiten und die Große Trennung	 131
Biosphärischer und gesellschaftlicher Stoffwechsel	 133
Die Ideologie der Trennung	 137
Die Geburt der technokratischen Weltsicht	 142
Die Natur als Objekt	 145
Der Mensch als Objekt und die Spaltung von Körper 

und Geist	 150
Kollektive Traumata und die Sehnsucht nach  

dem Ganzen	 155
Die technokratische Gesellschaft und der Verlust  

der Kontrolle	 160
Geo-Engineering und die Flucht in den Weltraum	 165
Willkommen in der Matrix : der Mensch als Algorithmus	 167
Epilog 1 : Wir Außerirdischen	 170

5 � Das Ganze denken : Weltsichten und Kosmologien	 172
Wie wir die Welt sehen : Kosmologien und visuelle  

Wahrnehmung	 172



Die notwendige Unvollständigkeit der Wissenschaften	 176
Die Frage nach der Religion	 178
» Teekannen-Dogmen «	 181
Den Kosmos denken	 185
Indigene Kosmologien des Amazonas	 187
Das Beispiel Bali : die verbundenen Wasser	 191
Auf der Suche nach lebensfreundlichen Kosmologien	 196
Epilog 2 : Das Haus der Erkenntnis und das Haus  

der Macht	 201

6 � Planetare Krise und gesellschaftlicher Umbau	 205
Zerfall und Reorganisation komplexer Gesellschaften	 206
Die Epidemie der Einsamkeit	 211
Von der industriellen Naturzerstörung zu den Rechten  

der Natur	 214
Eine Ökonomie der Verbundenheit	 217
Eine Wirtschaft jenseits von Wachstums- und  

Profitzwang	 222
Politik der Verbundenheit : Teilhabe und planetare  

Verantwortung	 229
Die Erneuerung der Wissenschaften und die  

Wiederkehr der Innenwelten	 232
Eine neue Sicht auf Bildung und Gesundheit	 237
Epilog 3 : Wer wir sind, bleibt offen	 241

Dank	 243

Ausgewählte Literatur	 244
Anmerkungen	 249
Bild- und Abdrucknachweis	 294
Register	 295





9

Einleitung

Die industrielle Zivilisation hat das Antlitz der Erde inner-
halb der letzten zwei Jahrhunderte radikal verändert : An die 
Stelle von beinahe endlosen Wäldern und vielfältigen Kul
turlandschaften sind Megastädte und Industriegebiete, Stra-
ßengeflechte und Containerhäfen, landwirtschaftliche Mono-
kulturen und Abraumhalden getreten. Gewaltige Flussläufe 
wurden begradigt, umgeleitet und aufgestaut, Berge unter-
tunnelt und gesprengt. Was auf der einen Seite als Triumph 
der Zivilisation über die Natur erscheint, als Beweis der Macht 
und Intelligenz des Menschen, erweist sich auf der anderen 
Seite als Verhängnis : Der vermeintliche Sieg über die Natur-
gewalten hat den Planeten in eine der tiefsten Krisen seiner 
Geschichte gesteuert. Nie zuvor seit 66 Millionen Jahren, als 
die Dinosaurier von der Erde weitgehend verschwanden, star-
ben so schnell so viele Tier- und Pflanzenarten aus. Das Kli-
masystem nähert sich gefährlichen Kipppunkten ; werden sie 
überschritten, drohen ganze Erdregionen unbewohnbar zu 
werden. Ob die Gattung Homo diesen Prozess letztlich über-
leben wird, ist alles andere als gewiss.

Obwohl all dies im Prinzip seit Jahrzehnten bekannt ist, ist 
unsere Zivilisation offensichtlich unfähig, ihren Kurs zu kor-
rigieren. Weder die immer drängenderen Warnrufe von Zehn
tausenden Wissenschaftlern noch die Millionen von Men-
schen, die für die Rettung des Planeten weltweit auf die Straße 



10

gehen, haben daran etwas Wesentliches geändert. Wie ich in 
meinem Buch Das Ende der Megamaschine. Geschichte einer 
scheiternden Zivilisation gezeigt habe, reichen die Gründe da
für tief in die ökonomischen, politischen und ideologischen 
Fundamente unserer Gesellschaft hinein.1

Zu diesen Tiefenstrukturen gehört auch ein besonderes 
Verhältnis zu dem, was wir » Natur « nennen. Für die Pioniere 
der mechanistischen Wissenschaft, die in der Frühen Neuzeit 
entstand und prägend für unsere Zivilisation werden sollte, 
bestand die Natur aus vom Menschen getrennten Objekten, 
die sich beliebig zerlegen, analysieren, neu zusammensetzen 
und kontrollieren ließen. Alles, so schien es, könne der 
Mensch ergründen und schließlich beherrschen. Doch tat-
sächlich haben sich, wie wir im Laufe dieses Buches sehen 
werden, genau diese Annahmen mittlerweile auf allen Ebe-
nen als falsch erwiesen : Erstens zeigt sich der Stoff, aus dem 
wir sind, als immer rätselhafter, je tiefer die Wissenschaft in 
ihn eindringt ; zweitens lässt er sich nicht in isolierte Objekte 
auftrennen ; und drittens führt der Versuch einer totalen 
Kontrolle über die Natur geradewegs in den ökologischen 
Kollaps – und damit in einen zunehmenden Kontrollverlust.

Doch diese Erkenntnisse haben sich bisher in unserem all-
täglichen Bewusstsein und Handeln nicht durchsetzen kön-
nen. Wir sprechen noch immer selbstverständlich so, als sei 
die Natur etwas, das unabhängig von uns » da draußen « exis-
tiert, eine » Umwelt «, die uns umgibt, während wir selbst einer 
anderen Sphäre angehörten : der » Zivilisation «. Wir tun so, 
als würden uns die Verwerfungen in der Biosphäre kaum 
mehr angehen als ein Film auf einer Leinwand, den wir bei 
Bedarf einfach abschalten können. Inzwischen bewegen wir 
uns die meiste wache Zeit in einer digitalen Technosphäre, in 
der die nicht menschengemachte Welt nur noch als Bild, als 
Datensatz vorkommt. Diese Trennung ist das Ergebnis eines 
jahrhundertelangen Prozesses, der nicht nur unser Denken 
und unseren Alltag durchzieht, sondern auch unsere ökono-
mischen, politischen und wissenschaftlichen Institutionen.



11

Doch so hoch die Mauern auch sind, die wir durch Technik 
zwischen uns und der » Umwelt « errichten, so sehr erweisen 
sie sich am Ende als Illusion. Durch Atmung und Stoffwechsel 
werden alle zwei Monate sämtliche Atome meiner Leber aus-
getauscht, alle sechs Wochen die meiner Haut.2 Was eben 
noch » da draußen « war, ist im nächsten Moment ein Teil von 
mir. Und umgekehrt. Der Stoff da draußen ist unser Stoff. Was 
wir ihm antun, tun wir letztlich uns selbst an. Die Ausbrei-
tung von Pandemien zeigt das sehr anschaulich, schließlich 
stammt ein Großteil der neuen Erreger, die unsere Atem-
wege und Immunsysteme befallen, von wilden Tieren, deren 
Habitate zerstört wurden.3 Die Vorstellung, es gebe eine von 
uns getrennte Natur, mit der wir beliebig verfahren können, 
die wir abbaggern, aufheizen, zerlegen, neu zusammensetzen 
und kontrollieren können wie ein Bauingenieur seine Materi-
alien, ist eine tödliche Täuschung.

Dieses Buch erkundet die Ursprünge jener Illusion der 
Trennung, die tief in der westlichen Zivilisation verankert ist. 
Dabei zeigt es, wie die modernen Naturwissenschaften, die oft 
herangezogen werden, um die technische Herrschaft über die 
Natur zu legitimieren, tatsächlich eine Welt entdeckt haben, 
die keineswegs auf Trennung, sondern auf Verbundenheit, 
nicht auf Herrschaft, sondern auf Selbstorganisation beruht. 
Diese Erkenntnisse können entscheidend dabei helfen, die 
ideologischen Verengungen unserer Weltsichten zu überwin-
den und Auswege aus der gegenwärtigen zivilisatorischen 
Sackgasse zu finden.

Der Stoff, aus dem wir sind
Die meisten von uns haben in der Schule gelernt, dass sich 
der Stoff, aus dem wir sind, im Innersten aus kleinen Kügel-
chen  zusammensetzt : aus Atomen und Elementarteilchen. 
Im  Chemielabor wurden uns Steckmodule von Molekülen 
gezeigt und im Physikunterricht Modelle, in denen sich Elek-
tronen um einen festen Atomkern drehen wie Planeten um 



12

die Sonne. Fortgeschrittene dürfen das Standardmodell der 
Elementarteilchenphysik studieren, das die verschiedenen Par-
tikel in einer Tabelle wohlgeordnet auflistet. Die Welt gleicht 
in dieser Sichtweise einem Lego-Bausatz mit sehr kleinen, 
fein säuberlich getrennten Bausteinen, aus denen sich alles 
zusammensetzen lässt, ob Planeten, Bakterien oder Menschen.

Doch diese so überschaubare und praktische Vorstellung 
von der Welt hat einen Nachteil : Sie ist vollkommen falsch. 
Seit den Revolutionen der Relativitätstheorie und der Quan-
tenphysik vor einhundert Jahren hat die Physik erkennen 
müssen, dass im Inneren der Materie nichts Festes, Greifbares 
existiert, sondern nur schwingende Felder von Energie, die 
im Prinzip das ganze Universum durchziehen. Die scheinbar 
getrennten Dinge und Wesen sind tatsächlich in einem gro-
ßen Gewebe miteinander verbunden. Die Felder, welche die 
Grundlage unserer Existenz bilden, verhalten sich so seltsam, 
dass sie unsere Vorstellungen von Raum, Zeit und Kausalität 
grundlegend herausfordern ( Kapitel 1 ).

Zugleich gibt der Stoff, aus dem wir sind, noch aus ande-
ren Gründen Rätsel auf. Denn aus ihm kann etwas entstehen, 
das sich auch auf der makroskopischen Ebene vollkommen 
anders verhält als die Kugeln und schiefen Ebenen aus dem 
Physikunterricht : Leben. Während eine Kugel, die ich sanft 
anstoße, eine abschüssige Ebene hinunterrollen wird, kann 
ein Mensch, den ich sanft berühre, einen ganzen Berg hin
aufsteigen. Lebewesen agieren und reagieren vollkommen 
anders als nichtlebende physikalische Objekte, und aus die-
sem Grund hat eine Biologie, die versucht, Leben allein aus 
mechanischen Vorgängen zu erklären, bis heute enorme 
Schwierigkeiten, das Verhalten von lebenden Wesen ange-
messen zu verstehen, geschweige denn zu erklären. Allen ge
waltigen technischen Fortschritten zum Trotz.

Das wohl hartnäckigste Rätsel dabei ist die Tatsache, dass 
Lebewesen, zum Beispiel Menschen, sich nicht nur vollkom-
men anders verhalten als andere physikalische Objekte, son-
dern auch ein Innenleben entfalten, das sich von außen nicht 



13

direkt beobachten lässt. Eine farbenblinde Hirnforscherin 
etwa, die alles über die Biochemie unseres Körpers weiß, kann 
trotzdem beim besten Willen nichts darüber in Erfahrung 
bringen, wie es ist, die Farbe Blau zu sehen, denn sie gehört 
jenem seltsamen Reich der Innenwelten an, das nicht aus 
messbaren und zählbaren Dingen besteht, sondern aus erleb-
ten Qualitäten. Wenn ich einen Apfel esse, dann verwandelt 
mein Stoffwechsel ihn nicht nur in neues Leber- und Haut
gewebe, sondern auch in Gedanken, Träume und Empfin-
dungen. Der Apfel verbrennt zu Geist, zu Gefühl. Was ist das 
für eine seltsame Substanz, die zugleich Stoff und Nichtstoff, 
Innen- und Außenwelt, tot und lebendig ist ?

Der große Graben
Es gibt zwei Wege, etwas über diesen Stoff zu erfahren. Zum 
einen unsere unmittelbare Wahrnehmung. Wir wissen, wie 
es  ist, Farben zu sehen, Musik zu hören, etwas zu riechen, 
Schmerz oder Freude zu empfinden. Wir wissen, wie sich ein 
rauer Stein anfühlt und die Haut eines anderen Menschen. 
Wir wissen, was es heißt, sich an jemanden zu erinnern. 
Dieses weite Land, dieser Weltinnenraum, steht jedem offen. 
Um ihn zu betreten, brauchen wir weder Quantenphysik 
noch Molekularbiologie. Wir werden in ihn hineingeboren. 
Er wächst mit uns. Er ist unsere primäre Wirklichkeit.

Der andere Weg ist die Beschreibung der Welt, sofern man 
sie in Teile zerlegen und von außen vergleichen, vermessen, 
wiegen und zählen kann. Die Naturwissenschaften haben sich 
auf diesen zweiten Weg begeben. Beide Wege der Erkenntnis 
erschließen uns etwas über die Wirklichkeit, in der wir leben. 
Sie lassen sich auch nicht grundlegend voneinander trennen, 
denn selbst die anspruchsvollste Wissenschaft kann gar nicht 
anders, als auf der primären Wirklichkeit unserer Wahrneh-
mung aufzubauen.

Doch über die Jahrhunderte hat sich ein tiefer Graben zwi-
schen diesen beiden Welten aufgetan, ein mittlerweile schier 



14

unüberbrückbarer Abgrund. Im Jahr 1970 schrieb der franzö-
sische Biochemiker und Nobelpreisträger Jacques Monod die 
denkwürdigen Sätze : » Der Mensch muss endlich aus seinem 
tausendjährigen Traum erwachen und seine totale Verlassen-
heit, seine radikale Fremdheit erkennen. Er weiß nun, dass 
er seinen Platz [ … ] am Rande des Universums hat, das für 
seine Musik taub ist und gleichgültig gegen seine Hoffnungen, 
Leiden oder Verbrechen. «4 Der Graben, den Monod hier be
schreibt, durchzieht die westliche Zivilisation auf allen Ebe-
nen. Es ist die Spaltung von Natur und Kultur, Seele und Kör-
per, Materie und Geist, Innensicht und Außensicht.5

Während Monod den Menschen noch als eine einsame 
Insel in einem tauben Universum sah, auf der es zumindest 
für ihn selbst noch Musik und Empfindungen gibt, gehen 
manche, die meinen, im Namen der Wissenschaft zu spre-
chen, wesentlich weiter. Sie verkünden, dass wir nur biolo
gische Maschinen in einem seelenlosen Universum seien und 
unsere Innenwelt nicht mehr als eine bunte, gefühlsduselige 
Fassade vor einer eiskalten Wirklichkeit sei. Einige Vertreter 
des Silicon Valley behaupten sogar, dass sich der menschliche 
Geist, da er ja lediglich aus Rechenoperationen bestehe, in 
wenigen Jahrzehnten auf Computer » uploaden « lasse und 
den Körper überflüssig mache.6 Diese » transhumanistische « 
Mythologie ist Teil einer langen Geschichte der Entfremdung 
des Menschen, die eng mit der Entwicklung unseres Wirt-
schafts- und Gesellschaftssystems zusammenhängt.

Dieses Buch soll zeigen, dass diese Spaltung und Entfrem-
dung sich nicht aus den Erkenntnissen der Wissenschaften 
selbst speist, sondern aus ihrer selektiven und verzerrten Inter-
pretation. Es gilt scharf zu unterscheiden zwischen tatsäch
lichen Forschungsergebnissen und einer technokratischen 
Ideologie, die Wissenschaft missbraucht, um ein bestimmtes 
Weltbild zu verbreiten – und nicht zuletzt auch, um handfeste 
monetäre Interessen durchzusetzen.

Wenn wir die Forschung von diesem ideologischen Über-
bau befreien, dann erscheinen die Erkenntnisse von Physik, 



15

Chemie und Biologie der letzten Jahrhunderte in einem voll-
kommen anderen Licht. Statt uns eine tote Welt isolierter 
Objekte zu offenbaren, haben sie nämlich etwas ganz ande-
res zutage gefördert : ein Universum, das auf Verbundenheit, 
Selbstorganisation und Kreativität beruht. Weder sind wir 
isolierte Inseln des Empfindens und Denkens in einer tauben, 
sinnlosen Welt noch biologische Roboter, sondern Teil eines 
allesverbindenden kosmischen Selbstentfaltungsprozesses, der 
von der subatomaren Ebene über die Sphäre des Lebens bis in 
die Weiten des Universums reicht.

Diese neue Sicht wird auch von großer Tragweite dafür 
sein, wie wir mit der planetaren Krise umgehen, in die uns 
eine jahrhundertelange Ausbeutung der Natur einschließlich 
des Menschen gesteuert hat – eine Krise, die inzwischen nicht 
nur die Fortexistenz unserer Spezies gefährdet, sondern das 
gesamte Leben auf der Erde. Denn diese Krise beruht nicht 
zuletzt auf jener tiefen Spaltung zwischen einem entwur
zelten, » total verlassenen « Menschen und einer zum toten 
Objekt degradierten Natur.

Das mechanistische Weltbild und  
der Tod des Universums
Als die modernen Naturwissenschaften vor gut 400 Jahren in 
Europa entstanden, war noch nicht ausgemacht, in welche 
Richtung sie sich entwickeln würden. Der Astronom, Mathe-
matiker und Philosoph Johannes Kepler (1571 – 1630), einer 
der Wegbereiter der neuen Wissenschaften, glaubte etwa, dass 
die Erde ein lebendes Wesen sei und eine Seele besitze, die 
» anima terrae «. Die Vorstellung einer toten, seelenlosen Natur 
war ihm wie vielen anderen Renaissance-Gelehrten fremd 
( Kapitel 4 ). Kepler nahm an, dass der gesamte Kosmos, ein-
schließlich der Erde, ein zusammenhängendes Ganzes sei. 
Das Universum war in seinen Augen in musikalischen Har-
monien geordnet, die sich in bestimmten Zahlenverhältnis-
sen spiegelten.7



16

Die Vorstellung eines toten und leeren Universums, wie es 
Monod später skizzierte, war zu keinem Zeitpunkt seit Kepler 
Konsens unter führenden Wissenschaftlern ( ganz zu schwei-
gen von der übrigen Bevölkerung und außereuropäischen 
Kulturen ). Selbst Isaac Newton, der gemeinhin als Vollen-
der  des mechanistischen Weltbildes gilt, sah den gesamten 
Kosmos als eine Einheit, die zugleich geistig und materiell 
ist.8

Trotz des Einspruches hochrangiger Forscher setzte sich 
jedoch in Europa seit dem 17. Jahrhundert nach und nach 
eine » mechanistische « Konzeption der Natur durch. » Mecha-
nistisch « bedeutet hier die Vorstellung, dass alles in der 
Natur  berechenbaren Gesetzen von Ursache und Wirkung 
folgt, wie man sie etwa beim Stoß von Billardkugeln finden 
kann : Eine Ursache A bringt durch einen Stoß eine vorher-
sagbare Wirkung B hervor. Diese Art zu denken wurzelt in 
einer grundlegenden menschlichen Erfahrung von Kausali-
tät. Kleine Kinder etwa haben große Freude daran, heraus
zufinden, wie sie durch Schieben, Ziehen und Stoßen Dinge 
bewegen  können. Wenn man etwas ihrem Blick zunächst 
entzieht und dann heimlich verschwinden lässt, suchen sie 
intuitiv nach einer mechanischen Ursache : Jemand oder etwas 
muss dieses Ding verschoben oder weggenommen haben.9 
Diese Hypothese von Kausalität durch Berührung und 
Krafteinwirkung ist für einen bestimmten Bereich von Er
scheinungen  ausgesprochen hilfreich und plausibel, sie hat 
einen wichtigen evolutionären Sinn, vor allem, was die Tätig-
keit mit unseren Händen und den Gebrauch von Werkzeugen 
angeht.

Kinder lernen aber mindestens ebenso früh auch noch eine 
ganz andere Art von Kausalität kennen, die ohne Berührung 
funktioniert und weit weniger vorhersagbar ist. Ich weine, 
und jemand kommt ( manchmal aber auch nicht ) ; ich bewege 
mich ruckartig, und die Katze verkriecht sich blitzschnell 
unter dem Sofa ( manchmal aber auch nicht ) ; ich lache, und 
jemand anders lacht mit ( manchmal aber auch nicht ). Das 



17

Kind lernt auf diese Weise, dass die Kausalität in der Welt der 
Lebewesen ganz anders funktioniert als in der Welt von Bau-
klötzen und Babyrasseln ; dass Lebewesen nicht allein auf 
Stöße reagieren, sondern auch und vor allem auf Gesten, Zei-
chen und Laute. Und auch diese Erkenntnis hat einen funda-
mentalen, lebenswichtigen Sinn.

Die mechanistische Philosophie und Wissenschaft in ihrer 
reinen Form nun behauptet, dass diese zweite Form der Kau-
salität eine Illusion sei ; dass also auch das Leben, genau wie 
die Welt der Bauklötze, in Wahrheit auf Stößen von Partikeln 
beruhe, die nur so klein seien, dass wir sie mit bloßem Auge 
nicht sehen können. Aus dieser Hypothese formulierten die 
frühen Mechanisten im 17. Jahrhundert ein umfassendes For-
schungs- und Welterklärungsprogramm, das einen ebenso 
universalen Wahrheitsanspruch wie das Christentum geltend 
machte  – wobei die neuen Gewissheiten nicht aus heiligen 
Schriften zu beziehen seien, sondern aus überprüfbaren Ex
perimenten.10

Doch je mehr die Wissenschaft über die Jahrhunderte in 
die Materie eindrang und sie in immer kleinere Teile zerlegte, 
desto mehr entzog sie sich ihr. Atome erwiesen sich nicht 
als feste Kügelchen, sondern als zusammengesetzt aus lauter 
noch kleineren Einheiten, die sich bei näherer Betrachtung in 
substanzlose Energie- oder gar Wahrscheinlichkeitswellen 
auflösten.

Währenddessen versuchten Biologen, das Leben als eine 
Art Uhrwerk zu verstehen, so wie man zuvor die Himmels-
mechanik wie ein Uhrwerk studiert hatte. Doch die Prämisse, 
dass die Welt ausschließlich von mechanischen Ursachen be
wegt sei, führte unweigerlich dazu, dass die Forscher das, was 
Leben ausmacht, nicht zu fassen bekamen. Die Eigendyna-
mik, Spontaneität und Kreativität des Lebendigen blieben 
ebenso unerklärlich wie das Phänomen des Bewusstseins. 
War zuvor, in einem als lebendig verstandenen Kosmos, der 
Tod das große Rätsel, so schien nun, in einem Universum aus 
toter Materie, das Leben ein verwirrendes Mysterium.



18

Die Entdeckungsreisen und Irrfahrten der Physik und Bio-
logie haben, das ist eine der wesentlichen Thesen dieses 
Buches, die Rätsel unserer Existenz keineswegs gelöst, son-
dern vertieft, präzisiert und in immer größerer Deutlichkeit 
hervortreten lassen. Das ist keineswegs nur eine Niederlage, 
sondern auch ein großes Verdienst. Denn sie zwingen uns, 
wenn wir sie ernst nehmen, dazu, unser Bild des Universums 
und unserer selbst grundlegend zu überdenken.

Naturwissenschaften in der modernen 
Megamaschine
Die Durchsetzung der mechanistischen Philosophie spielte 
sich nicht zufällig in der Zeit eines gewaltigen gesellschaft
lichen Umbruchs ab : der Entstehung des kapitalistischen 
Weltsystems. Während Galileo Galilei am Anfang des 17. Jahr-
hunderts an den Fallgesetzen arbeitete und die Phasen der 
Venus mit seinem selbstgefertigten Teleskop studierte, eröff-
nete in Amsterdam die erste Aktiengesellschaft der Welt und 
wenig später die erste dauerhafte Wertpapierbörse.11 Zugleich 
schufteten Zehntausende indigener Zwangsarbeiter in den 
spanischen Silberminen Boliviens, um den rasant wachsen-
den Geldhunger Europas zu befriedigen. Ein beträchtlicher 
Teil dieses Silbers wiederum floss durch die Hände Genueser 
und Augsburger Bankiers in die boomende Rüstungsindus
trie, die Kriege bisher unbekannter Zerstörungskraft ermög-
lichte.12 Galileo selbst verwandelte sein Haus in Padua in 
eine Art Militärakademie, wo er Offiziere in Kriegsführung, 
Geometrie und Festungsbau unterrichtete. Das von ihm 
entwickelte Fernrohr sollte ursprünglich vor allem militäri-
schen Zwecken dienen. Und das Silbergeld, das er verdiente, 
stammte mit einiger Wahrscheinlichkeit aus den Minen Süd-
amerikas.

Die Verbindung von endloser Geldvermehrung, staat
lichem Expansionsdrang und rasanter technischer Entwick-
lung sollte diese moderne » Megamaschine « zum dynamischs-



19

ten und aggressivsten System der Weltgeschichte machen.13 
Sowohl der Kapitalismus als auch die modernen Naturwis-
senschaften und ihre technischen Anwendungen haben seit 
dieser Zeit einen Siegeslauf um die Welt angetreten. In ihrem 
Zusammenwirken haben sie einem Teil der Weltbevölkerung 
nie dagewesenen materiellen Reichtum beschert. Doch zu
gleich befinden wir uns heute in einer ebenso beispiellosen 
globalen Krise : durch Klimachaos, ein rasantes Artenster-
ben,  die Plünderung von Böden, Wäldern und Gewässern 
und nicht zuletzt durch Atomwaffen. Keine Zivilisation in der 
Geschichte der Menschheit hat je ein solches planetares Zer-
störungspotenzial entfaltet.

Obwohl immer wieder gesagt wird, dass wir in einer Wis-
sens- oder gar Wissenschaftsgesellschaft leben, zeigt sich 
diese Zivilisation seltsam unfähig, adäquate Antworten auf 
diese epochalen Krisen zu finden. Klimawissenschaftlerinnen, 
Atomphysiker und Biologinnen, die seit Jahrzehnten auf 
einen Kurswechsel drängen, finden bei den politischen und 
ökonomischen Steuerleuten der Großen Maschine kaum Ge
hör. Ernsthafte Programme für einen grundlegenden und 
raschen Umbau der Gesellschaft sind nicht in Sicht. Statt
dessen sehen wir Lippenbekenntnisse, Ablenkungsmanöver 
und bestenfalls einige lächerlich unzureichende kosmetische 
Reparaturen, während die Zerstörung der Biosphäre nicht 
nur ungebremst, sondern beschleunigt voranschreitet. Wis-
senschaft scheint nur so lange willkommen zu sein, wie sie 
Technologien bereitstellt, die der Geld- und Machtakkumula-
tion dienen ; sobald sie aber unbequeme Wahrheiten liefert, 
die Sand ins Getriebe streuen könnten, werden ihre Erkennt-
nisse ignoriert. Obwohl unser Leben immer mehr von Tech-
nik und Wissenschaft geprägt wird, erweist sich unsere Ge
sellschaft ausgerechnet, wenn es um unser Überleben geht, als 
strukturell irrational.



20

Die Ideologie des Getrenntseins
Der Hauptgrund für die Krise des Lebens auf der Erde ist die 
Ausbreitung eines Wirtschaftssystems, das ohne permanente 
Expansion, ohne endloses Wachstum nicht existieren kann. 
400 Jahre nach der Gründung der ersten Aktiengesellschaft 
wird der Planet heute von einigen Hundert bürokratischen 
Monstern beherrscht und ausgebeutet, deren einziger Zweck 
die endlose Vermehrung von Geld ist. Koste es, was es wolle.14

Die Macht dieses Systems gründet aber nicht nur in seinen 
wirtschaftlichen und politischen Strukturen, sondern auch in 
einer Ideologie, die dazu dient, diese Verhältnisse zu rechtfer-
tigen und als Inbegriff der Natur erscheinen zu lassen. Und 
hier kommt die technokratische Mythologie ins Spiel. Obwohl 
die moderne Physik tatsächlich das mechanistische Weltbild 
längst überwunden hat, ist im Schulunterricht noch immer 
von kugelförmigen Elektronen die Rede, die um einen festen 
Atomkern kreisen – als habe es die quantentheoretische Re
volution niemals gegeben. Nicht nur in Schul- und Lehrbü-
chern, sondern auch in zahllosen populärwissenschaftlichen 
Schriften und Filmen wird weiterhin der Eindruck vermittelt, 
die Welt bestehe in ihren tiefsten Schichten aus isolierten 
Objekten. Doch genau diese Sichtweise hat sich bereits vor 
100 Jahren als fundamental falsch erwiesen. Wie es der Quan-
tenphysiker Hans-Peter Dürr, ein langjähriger Mitarbeiter 
von Werner Heisenberg, formulierte : » Wir haben festge-
stellt, dass die kleinsten Teilchen überhaupt nicht mehr die 
Eigenschaft von Materie haben, sondern dass die Materie ver-
schwindet. Was bleibt, sind eigentlich nur Beziehungsstruk-
turen. «15 Solche Einsichten haben allerdings bisher kaum 
Eingang in die populäre Vermittlung von Wissenschaft und 
ins allgemeine Bewusstsein gefunden.

Der Grund dafür ist offensichtlich : Die Ideologie des Ge
trenntseins, die behauptet, die Welt gleiche einem Baukasten, 
ist zu fundamental für unsere Wirtschaftsweise, als dass man 
sie einfach aufgeben könnte. Denn unser Wirtschaftssystem 
braucht genau diese Art von Welt, nämlich überall frei verfüg-



21

bare und kombinierbare Ressourcen, die man ohne Rücksicht 
auf ihre Einbettung in ökologische Zusammenhänge heraus-
reißen und anderswo verwerten kann. Es braucht außerdem 
atomisierte Menschen, die ebenfalls frei kombinierbar und 
einsetzbar sind und möglichst wenige soziale und kulturelle 
Beziehungen unterhalten, die ihre Verwertbarkeit beeinträch-
tigen könnten.

Daher ist es sehr nützlich zu behaupten, der Mensch sei von 
Natur aus ein verlassenes, beziehungsloses Geschöpf in einer 
seelenlosen, kalten Welt. Damit lassen sich nämlich die kon-
kreten gesellschaftlichen Vorgänge verschleiern, die zu dieser 
Situation geführt haben. Der Triumphzug der modernen 
Megamaschine hat gewachsene soziale Beziehungen und Kul-
turen über Jahrhunderte zerstört, sowohl in Europa als auch 
in der kolonisierten Welt. Die » totale Verlassenheit « Monods 
ist, wie wir in Kapitel 4 sehen werden, das Ergebnis dieses ge
waltsamen, traumatisierenden Prozesses, nicht Teil einer un
abänderlichen conditio humana.

In diesem Buch soll der dunkle Schleier, den die technokra-
tische Ideologie über die Welt und das menschliche Dasein 
geworfen hat, gelüftet werden, und zwar mithilfe der Wis
senschaften selbst. Was darunter zum Vorschein kommt, ist 
keineswegs eine trostlose Weltmaschine aus toten, isolierten 
Einzelteilen, sondern ein Kosmos voller Lebendigkeit und 
Verbundenheit. Mit jedem Atemzug sind wir mit unserer 
menschlichen, tierischen, pflanzlichen und mikrobiellen Mit-
welt und sogar dem gesamten Universum existenziell ver-
knüpft. Diese Verbundenheit und die damit einhergehende 
Verantwortung wiederzuentdecken, ist ein wesentlicher Teil 
des tiefen gesellschaftlichen Wandels, den wir brauchen, um 
der fortschreitenden Zerstörung unserer Lebensgrundlagen 
zu entgehen.





Teil I

Die verkannte Natur





25

1  Stoff
Wir sind aus solchem Stoff

wie Träume sind, und unser kleines Leben

ist von einem Schlaf umringt.1

William Shakespeare

Aufstieg und Krise der mechanistischen Physik
Die Physik galt lange als die Leitwissenschaft der Neuzeit. Ihr 
Anspruch war, zu ergründen, » was die Welt im Innersten 
zusammenhält «, von den kleinsten subatomaren Größenord-
nungen bis in die Weiten des Universums. Sie war und ist 
einerseits die philosophischste aller Wissenschaften, weil sie 
die letzten Fragen über Wesen und Ursprung von Materie, 
Zeit, Raum und Energie zu beantworten sucht ; andererseits 
bildeten ihre Entdeckungen auch die Grundlage für entschei-
dende technische Erfindungen, die erhebliche Bedeutung für 
die Geschichte des modernen Weltsystems erlangten, von der 
Entwicklung der Feuerwaffen über die Dampfmaschine, den 
Verbrennungsmotor und das Fernsehen bis zur Atombombe 
und zum Internet.

Doch die mächtigen Technologien täuschen leicht darüber 
hinweg, dass die Physik seit langer Zeit in eine tiefe Krise 
geraten ist, die  – wie wir noch sehen werden  – bereits mit 
Isaac Newton begann und sich mit den Entdeckungen der 
Relativitäts- und Quantentheorie erheblich verschärfte. In 
den vergangenen 40 Jahren hat sie trotz zahlreicher Erfolge 
im Bereich technischer Anwendungen keine wirklich gro-
ßen Erkenntnisdurchbrüche mehr erzielt. Die großen Fragen, 
welche die Revolutionen Einsteins und der Quantenphysik 
vor 100 Jahren aufgeworfen haben, sind im Wesentlichen 



26

unbeantwortet geblieben. Währenddessen sind neue, noch 
größere offene Fragen hinzugekommen, die sich hinter Chiff-
ren wie » dunkle Materie « oder » dunkle Energie « verbergen. 
Um die zunehmenden Rätsel zu lösen, postulieren manche 
Theoretiker Dinge wie » eingerollte Raumdimensionen « oder 
» Paralleluniversen «, für die es nicht nur keine Belege gibt, 
sondern keine denkbaren Experimente, die ihre Existenz be
kräftigen oder widerlegen könnten. Die Formelgebäude wer-
den immer imposanter, doch der Stoff, aus dem wir sind, 
scheint sich zugleich dem Zugriff der Physik immer weiter zu 
entziehen.

Von Geld und Atomen
Um zu verstehen, was uns die Geschichte der Physik über den 
Stoff, aus dem wir sind, zu sagen hat, müssen wir zunächst 
weit in die Vergangenheit zurückgehen, und zwar bis in die 
griechische Antike, als einige der Grundlagen der neuzeit
lichen Physik erstmals formuliert wurden. In der Zeit von 600 
bis 500 vor unserer Zeitrechnung ereigneten sich in Klein-
asien zwei Umwälzungen, die für die Geschichte der west
lichen Zivilisation entscheidende Bedeutung erlangen sollten. 
In den Griechisch sprechenden Städten Ioniens wurden etwa 
gleichzeitig das Münzgeld erfunden und die Grundlage der 
westlichen Wissenschaft und Philosophie geschaffen. Lange 
wurde diese bemerkenswerte Koinzidenz in Raum und Zeit 
von der Forschung kaum beachtet. Der britische Historiker 
Richard Seaford aber wies darauf hin, dass diese Gleichzeitig-
keit kein Zufall war.2 Die » vorsokratischen « Philosophen, von 
Thales bis Empedokles, spekulierten über den Grundstoff 
aller Dinge, über die innersten Bausteine der Welt, aus denen 
sich alle anderen Stoffe, wie sie glaubten, zusammensetzten. 
Demokrit prägte dafür um 500 v. Chr. den Begriff des A-toms, 
des Unteilbaren. Demokrit und seine Philosophenkollegen 
lebten in der ersten durchkommerzialisierten Gesellschaft 
der  Geschichte, in der ein Großteil der Beziehungen durch 



27

den Tausch von Geld gegen Waren und Arbeitskraft geregelt 
wurde. Es war die Heimat des historischen Krösus und des 
mythischen Königs Midas, dem sich alles, was er anfasste, in 
Gold verwandelte.3

Geld verlieh seinen Besitzern geradezu magische Kräfte. 
Nicht nur alle denkbaren Güter konnte man kaufen, sondern 
auch menschliche Beziehungen und Macht, etwa indem 
man Gefolgsleute, Söldner und Prostituierte mietete. Mit dem 
Geld gab es erstmals einen Stoff, der sich in fast alles andere 
konvertieren ließ. Seaford argumentiert, dass es die Erfah-
rung dieser unpersönlichen und allmächtigen Substanz war, 
die den Hintergrund lieferte für die atomistische Theorie 
eines abstrakten Stoffes, der sich in alles verwandeln kann. In 
Indien, wo das Münzgeld etwa zur selben Zeit eingeführt 
wurde, entstand ebenfalls ab dem 6. Jahrhundert v. Chr. eine 
atomistisch-materialistische Naturphilosophie, sowohl in 
vedischen als auch in jainistischen und etwas später buddhis-
tischen Traditionen.4

Die Geldwirtschaft zerschnitt das komplexe Geflecht 
menschlicher Beziehungen und ersetzte es durch eine Wett-
kampfarena, in der vereinzelte Individuen ( damals ausschließ-
lich freie Männer ) miteinander um die Anhäufung von Geld 
konkurrierten. Das lateinische Wort in-dividuum ist nicht zu
fällig die Übersetzung des griechischen á-tomos : das Unteil-
bare. Die Projektion dieser gesellschaftlichen Verhältnisse auf 
die Natur trug in Wissenschaft und Philosophie zu der Vor-
stellung bei, dass die Welt aus unverbundenen Atomen be
steht, die durch einen leeren Raum jagen. Oder wie Demokrit 
es ausdrückte : » Nur scheinbar hat ein Ding eine Farbe, nur 
scheinbar ist es süß oder bitter ; in Wirklichkeit gibt es nur 
Atome und leeren Raum. «5 Übertragen auf die gesellschaft
liche Realität könnte man es auch so formulieren : Nur schein-
bar gibt es echte menschliche Beziehungen, nur scheinbar 
gibt es Empfindungen ; in Wahrheit gibt es nur Geld und einen 
leeren, kalten Raum zwischen den Menschen. Ein Echo Demo-
krits hören wir zweieinhalb Jahrtausende später in Monods 



28

Diagnose einer » totalen Verlassenheit « und » radikalen Fremd-
heit « des Menschen im Universum.6

Für den Befund, dass Geldwirtschaft und Atomistik histo-
risch verbunden sind, spricht auch die Tatsache, dass die 
atomistische Weltsicht mit dem Niedergang der Geld- und 
Marktökonomie im europäischen Mittelalter weitgehend ver-
schwand7 und erst in der Neuzeit wiederauferstand  – und 
zwar just zu der Zeit, als die kapitalistische Geldökonomie 
begann, die westlichen Gesellschaften zu durchdringen. Mit 
Francis Bacon und mechanistischen Naturforschern wie 
Pierre Gassendi, René Descartes, Robert Boyle und Christi-
aan Huygens erlebte der Atomismus im 17. Jahrhundert einen 
enormen Aufschwung.8 Die große Hoffnung dieser Forscher 
war, dass sich alles, was wir in der » materiellen Welt « beob
achten können, aus einigen einfachen mechanischen Geset-
zen erklären  – und damit auch vorhersagen  – ließe. Mit 
» mechanisch « war dabei gemeint, dass jede Bewegung nur 
durch Stöße von festen Körpern zustande kommen kann. 
Diese Ideen wurden in einer Zeit dominant, als immer grö-
ßere Teile der Welt der expandierenden Maschinerie aus end-
loser Geldvermehrung und Militärstaat unterworfen wurden. 
Die Idee der Berechenbarkeit und Beherrschbarkeit in der 
Wissenschaft spiegelte die Verhältnisse in Ökonomie und Staat 
( siehe Kapitel 4 ).9

Die Rätsel der Gravitation und des Lichts
Doch je weiter die Forscher auf diesem Weg voranschritten, 
desto größer wurden auch die Schwierigkeiten. Die Krise des 
mechanistischen Weltbildes begann bereits mit Isaac Newton 
(1643 – 1727), dessen Werk oft als Gipfelpunkt dieser Welt-
sicht angesehen wird. Newtons Bewegungsgesetze waren ein 
entscheidender Durchbruch in der Wissenschaftsgeschichte. 
Ihr Kern bestand darin, die Schwerkraft und die Bewegung 
der Planeten, die bisher als vollkommen verschiedene Phäno-
mene wahrgenommen wurden, in einem Gedanken- und For-



29

melgebäude zusammenzubringen und aus denselben Prin
zipien abzuleiten. Die Schwerkraft, so Newtons Entdeckung, 
war nicht nur dafür verantwortlich, dass Äpfel von Bäumen 
fallen, sondern auch dafür, dass Planeten auf ihren Bahnen 
um die Sonne bleiben, für Ebbe und Flut und viele andere 
Phänomene. Hatte man zuvor geglaubt, im Himmel und auf 
Erden gälten verschiedene Gesetze, so konnte Newton erst-
mals universelle Prinzipien formulieren.10

Newtons Triumph hatte allerdings einen entscheidenden 
Schatten aus Sicht der mechanistischen Philosophie : Er führte 
unweigerlich zu dem Schluss, dass es mit der Gravitation eine 
Kraft gab, die offenbar quer durch den leeren Raum ohne jede 
Berührung wirkte. Die Idee einer solchen » spukhaften Fern-
wirkung «, wie Einstein es später ausdrückte, bestürzte New-
ton und erschütterte ihn in seinen Grundüberzeugungen. 
1692 schrieb er dazu :

Dass ein Körper auf einen anderen über eine Entfernung durch 

Vakuum hindurch und ohne die Vermittlung von etwas Sonstigem 

wirken soll, ist für mich eine so große Absurdität, dass ich glaube, 

kein Mensch, der eine in philosophischen Dingen geschulte Denk­

fähigkeit hat, kann sich dem jemals anschließen. Gravitation muss 

durch einen Vermittler verursacht werden, welcher beständig und 

nach bestimmten Gesetzen wirkt.11

Newton glaubte daran, dass ein solcher » Vermittler « in der 
Zukunft gefunden werden könnte. Doch das sollte nie der Fall 
sein. Newton war nicht der Einzige, der die mysteriöse Anzie-
hungskraft als Absurdum ansah. Sein Zeitgenosse Leibniz 
etwa beschuldigte ihn, » okkulte Ideen «, die man überwunden 
geglaubt hatte, wieder in die Physik einzuführen.12

In den folgenden zwei Jahrhunderten sah sich die Physik 
mit einer Reihe von weiteren Problemen ähnlichen Typs kon-
frontiert. Eines davon war die Frage, was die physikalischen 
Grundlagen des Lichtes seien. Newton hatte geglaubt, Licht 
bestehe aus winzigen Partikeln ( » Korpuskeln « ), die durch 



30

den leeren Raum fliegen und auf die Netzhaut treffen. Doch 
1802 wies der englische Augenarzt und Physiker Thomas 
Young durch sein berühmtes Doppelspaltexperiment nach, 
dass sich Licht wie » Wellen « verhält, und bestätigte damit 
eine frühere Voraussage von Newtons Konkurrenten Christi-
aan Huygens. Das Experiment zeigte, dass ein Lichtstrahl, der 
durch zwei getrennte Spalte gesendet wird und sich anschlie-
ßend wieder vereint, Überlagerungen und Interferenzmuster 
bildet, ähnlich wie Wasserwellen. Dieser Befund stürzte die 
Gelehrten und ihre mechanistischen Vorstellungen erneut in 
eine tiefe Krise. Denn wie sollten sich solche Wellen in einem 
leeren Raum ausbreiten können ? Wo doch alles » Wirkliche «, 
wie sie glaubten, nur durch materielle Stöße bewegt werden 
kann ! Um diese » Absurdität « aus der Welt zu schaffen, griffen 
die Physiker auf die Idee zurück, der leere Raum sei gar nicht 
leer, sondern mit einer Trägersubstanz, einem Medium ge
füllt, das die Lichtwellen überträgt, so wie das Wasser die 
Wasserwellen oder die Luft die Schallwellen überträgt. Diese 
hypothetische unsichtbare Substanz nannte man » Lichtäther «. 
Praktisch alle bedeutenden Physiker des 19. Jahrhunderts 
waren davon überzeugt, dass er existieren müsse, weil für sie 
die Vorstellung spukhafter Fernwirkungen inakzeptabel war.

Zu diesen Forschern gehörte auch James Clerk Maxwell, 
dem es in den 1860er-Jahren gelang, die Theorien des Magne-
tismus, der Elektrizität und des Lichts in einem einzigen Ge
danken- und Formelgebäude zu vereinigen, so wie es fast 
200 Jahre zuvor Newton mit der Planetenbewegung und der 
Gravitation getan hatte. Bereits 1820 hatte der dänische Phy-
siker Hans Christian Ørsted entdeckt, dass bewegte elek
trische Ladungen Magnetismus hervorrufen können, etwa 
indem sie eine Kompassnadel ablenken. Zehn Jahre später 
wies Michael Faraday nach, dass die Bewegung eines Magne-
ten in einer Drahtspule Strom erzeugt. Elektrizität und Mag-
netismus waren also offenbar zwei Seiten derselben Medaille. 
Faraday war auch der Erste, der zur Beschreibung dieser Phä-
nomene den Begriff des Feldes benutzte, den man bis dahin 


	PROD_9783492320634_Stoff_Inh_Ttl_A01
	PROD_9783492320634_Stoff_Inh_005-302_A01

