




»Überzeugungen geben uns die Sicherheit, in einer Welt voller Unsicherheiten 

das Richtige zu tun. Doch wir sollten uns von dieser subjektiven Sicherheit nicht 

dazu verleiten lassen, unsere Überzeugungen als die einzig wahren zu betrach-

ten.«

Philipp Sterzer beschäftigt sich schon seit Langem mit der Frage, wie 
Überzeugungen entstehen – als Neurowissenschaftler und als Psychia-
ter. Dabei hat er Erstaunliches herausgefunden: Überzeugungen sind 
viel weniger rational, als wir bisher geglaubt haben. Unser Gehirn baut 
Welten, die uns richtig und vernünftig erscheinen. Tatsächlich aber ist 
unsere Wahrnehmung Fantasie, die mal mehr, mal weniger mit der Welt 
da draußen übereinstimmt. Überzeugungen implizieren also Irrationa-
lität und manchmal auch Verrücktheit. Dieser neue Blick auf die Vor-
gänge in unserem Gehirn zwingt uns, das eigene Denken kritisch zu 
hinterfragen. Denn nur so sind wir offen für ein friedliches Zusammen-
leben in pluralen Gesellschaften.
 
PHILIPP STERZER, Jahrgang 1970, studierte Medizin in München 
und Harvard. 2011 wurde er zum Professor für Psychiatrie und Neuro-
wissenschaften an der Charité in Berlin berufen, 2022 wechselte er an 
die Universität Basel. Vor allem seine Arbeiten zur Veränderung von 
Wahrnehmungsprozessen bei Schizophrenie brachten ihm weltweit An-
erkennung ein.



Philipp Sterzer

DIE ILLUSION 
DER VERNUNFT
Warum wir von unseren Überzeugungen 

nicht zu überzeugt sein sollten

Ullstein



Besuchen Sie uns im Internet: 
www.ullstein.de 

Bildnachweis: Abb. 2: »Old Man of the Dalles Rock«, © Getty Images / 
Marcia Straub; Abb. 3: Sterzer, P, Rösler, A: 29 Fenster zum Gehirn; 

Wikimedia; Abb. 4: »Hollow-Face illusion«, © Science Photo Library / 
David Mack; Abb. 5: »Light from above«, Wikimedia

 

 
Ungekürzte Ausgabe im Ullstein Taschenbuch 

1. Aufl age Mai 2024 
© Ullstein Buchverlage GmbH, Berlin 2022 / Ullstein Verlag 
Wir behalten uns die Nutzung unserer Inhalte für Text und 

Data Mining im Sinne von § 44b UrhG ausdrücklich vor.
Umschlaggestaltung: zero-media.net, München 

nach einer Vorlage von Rothfos & Gabler, Hamburg
Titelabbildung: Pixel Stories / Stocksy

Satz: LVD GmbH, Berlin 
Gesetzt aus der Sabon

Druck und Bindearbeiten: ScandBook, Litauen
ISBN 978-3-548-06842-8

Wir verpflichten uns zu Nachhaltigkeit
• Papiere aus nachhaltiger Wald wirtschaft 

und anderen kontrollierten Quellen

• ullstein.de/nachhaltigkeit



Für Ada, Cosima und Franz





Inhalt

Prolog – Die Welt in unseren Köpfen 9

I Irrationalität 21

1 So nah und doch so fern 23

2 Die Rationalitätsillusion 45

3 Warum gibt es Schizophrenie? 77

4 Die Evolution der Irrationalität 107

II Die Vorhersagemaschine 137

5 Wir bauen uns eine Welt 139

6 Verrückte Welten 179

7 Wer ist hier eigentlich krank? 219

8 Chancen, Risiken und Nebenwirkungen 241

Epilog – Überzeugungen in Zeiten der Pandemie 261

Dank 275

Anhang 277

Glossar 279

Anmerkungen 283

Literatur 303





9

Prolog
Die Welt in unseren Köpfen

Die unglaubliche Erschaffung der Welt 
in sieben Tagen

Wie weit genau meine Faszination für das Phänomen zurückreicht, dass 
Menschen felsenfest von Dingen überzeugt sein können, die ganz klar 
und eindeutig falsch sind, kann ich nicht sagen. Aber es ist eine Faszina-
tion, die mich schon lange begleitet und die vermutlich dazu beigetragen 
hat, dass ich schließlich den Beruf eines neurowissenschaftlich forschen-
den Psychiaters ergriffen habe. Und es ist diese Faszination, die letztlich 
dazu geführt hat, dass dieses Buch entstanden ist.

Meine Erziehung war religiös geprägt. Ich wuchs mit den Geschich-
ten aus der Bibel auf, und Religionslehrer und Pfarrer brachten mir bei, 
dass es wichtig sei, an Gott zu glauben. Folglich sollte man auch die 
Geschichten glauben, die in der Bibel stehen, denn sie waren ja das Wort 
Gottes. Doch die Wunder, die im Neuen Testament beschrieben waren, 
kamen mir  komisch vor. Aber okay, Jesus war immerhin der Sohn  Gottes. 
Die Möglichkeit mal vorausgesetzt, dass Gott überhaupt einen mensch-
lichen, von einer Jungfrau geborenen Sohn haben konnte, bot die gött-
liche Abstammung vielleicht eine Erklärung dafür, dass Jesus Wasser in 
Wein verwandelte, unheilbar Kranke heilte, über Wasser ging, nach drei 
Tagen im Grab wieder lebendig wurde und dergleichen mehr. Noch 
größer aber waren die Herausforderungen, die das Alte Testament für 
die Vorstellungskraft des einigermaßen fantasiebegabten Jungen bereit-
hielt, der ich den Erzählungen meiner Eltern zufolge war. Da war die 
Rede von Männern, die das Meer mit einer einzigen Handbewegung 



10

trockenlegen konnten, von Frauen, die zu Salzsäu len erstarrten, und von 
Schiffen, die weibliche und männliche Exemplare aller Tiere der Erde 
beherbergen konnten. (Alle? Wirklich alle? Was für gigantische Aus-
maße dieses Schiff gehabt haben muss, und das vor ein paar Tausend 
Jahren!) All dies wurde aber noch getoppt von der Schöpfungsgeschichte, 
der zufolge Gott die Welt in sieben Tagen erschaffen haben sollte, was 
sich genauso wenig wie die Geschichte von der Arche Noah mit den 
Darstellungen in meinen »Piper-Erklär-mir«-Sachbüchern auf einen 
Nenner bringen ließ.

Meine Eltern zeigten sich in diesen Fragen recht entspannt. Aber sie 
nahmen meine Bedenken ernst. Sie erklärten mir, dass man die Ge-
schichten aus der Bibel nicht wörtlich nehmen dürfe, sie seien eher bild-
haft zu verstehen – als Gleichnisse. Und außerdem seien sie ja schon 
Tausende von Jahren alt, man habe sich die Dinge damals eben anders 
vorgestellt. Deshalb müsse man das, was in der Bibel steht, im histori-
schen Kontext sehen.

Einerseits leuchteten mir diese Erklärungen ein, sie entlasteten mich 
etwas. Andererseits aber weckte die Darstellung meiner Eltern doch 
Zweifel, denn immerhin handelte es sich bei der Bibel ja um das Wort 
Gottes, und zwar eines Gottes, der mir vom Pfarrer in der Kirche als 
allmächtig und allwissend angepriesen wurde. Wieso sollte dieser Gott 
– so meine kindliche Logik – vor zweitausend Jahren irgendwelche Ge-
schichten erzählt haben, die man heute nicht mehr ernst nehmen kann? 
Aber gut, ich fand mich damit ab und versuchte, mich von der wortwört-
lichen und damit vermutlich viel zu oberfl ächlichen Lesart der Bibel zu 
lösen und den tieferen spirituellen Sinn in den Geschichten zu erfassen.

Ich vermutete, dass es vielen Menschen, die christlich erzogen wur-
den, so ging wie mir, oder zumindest so ähnlich; dass es eben Teil der 
christlichen Glaubenspraxis war, die tieferen Botschaften und Weishei-
ten aus Texten herauszulesen, die – vordergründig betrachtet – wie Mär-
chen anmuteten. Umso größer war (und ist auch heute noch) mein Stau-
nen, als ich spätestens als junger Erwachsener feststellen musste, dass es 
durchaus eine große Zahl von Menschen auf dieser Welt gibt, die die 
Texte der Bibel und anderer altertümlicher Schriften tatsächlich für bare 
Münze nehmen. Menschen, die das offensichtliche Märchen – oder mei-
netwegen auch den Mythos – der Schöpfungsgeschichte allen Ernstes 



11

als Tatsachenbericht verstehen und all das, was die Wissenschaft über 
die Entstehung der Welt zu sagen hat, von schwarzen Löchern bis zur 
Evolutionstheorie, anscheinend für völligen Humbug halten. Wie stellen 
diese Leute sich das vor? Wie soll ein Gott in sieben Tagen die ganze 
Welt erschaffen haben? Und was ist mit der Wissenschaft? Können alle 
wissenschaftlichen Erkenntnisse über die Entstehung der Welt und des 
Lebens auf der Erde schlichtweg falsch sein? Wie wahrscheinlich ist es, 
dass die Wissenschaft in diesen Fragen komplett irrt? Oder dass alle 
Forschenden einer groß angelegten Verschwörung anhängen, deren Ziel 
es ist, die Menschen für blöd zu verkaufen?

Ein Bild der Welt in unserem Kopf

Das ist nur ein Beispiel für ein Phänomen, das in mir schon seit Langem 
immer wieder entweder Faszination oder tiefe Besorgnis oder beides 
gleichzeitig auslöst. Es ist das Phänomen, dass Menschen, aus welchen 
Gründen auch immer, ungeachtet der verfügbaren Fakten und gegen 
jede Wahrscheinlichkeit, mit unerschütterlicher Gewissheit auf ihren 
Überzeugungen beharren. Dass mich dieses Phänomen fasziniert, ent-
springt einer Art ethnologischen Neugier, es macht mich staunen, weckt 
mein Interesse und das Bedürfnis, es zu verstehen und erklären zu kön-
nen. Fasziniert kann ich allerdings nur sein, wenn ich dabei die distan-
zierte Position eines unbeteiligten Beobachters einnehme. Aber, und das 
ist der Grund für meine Besorgnis, ich bin nun mal nicht unbeteiligt. 
Erstens, weil auch ich vermutlich Überzeugungen hege, die andere für 
falsch oder sogar absurd halten, und weil auch ich möglicherweise blind 
bin für manche Fakten, die gegen meine Überzeugungen sprechen. Und 
zweitens, weil ich Teil einer sozialen Gemeinschaft bin, die sich einen 
beschränkten Lebensraum mit begrenzten Ressourcen teilt und ver-
sucht, in diesem Lebensraum friedlich miteinander auszukommen.

Wie gut uns das als Gesellschaft gelingt, hängt entscheidend davon 
ab, welches Bild wir uns von der Wirklichkeit machen. Denn davon 
hängt wiederum ab, wie wir unser Zusammenleben gestalten:  welche 
Regeln wir aufstellen, wie wir Entscheidungen treffen, die für uns als 
Gesellschaft, aber auch für jede Einzelne und jeden Einzelnen als Teil 



12

dieser Gesellschaft relevant sind. Um gemeinsame Lösungen für eine 
funktionierende Gesellschaft zu fi nden, müssen wir uns arrangieren und 
Kompromisse eingehen, wir müssen kooperieren. Solange wir alle der-
selben Meinung sind, gibt es kaum Probleme. Schwierig wird es zum 
einen dann, wenn Mitglieder einer Gemeinschaft unterschiedliche In-
teressen haben und diese durchsetzen wollen; und zum anderen, wenn 
sie sich nicht darüber einigen können, was wahr ist und was nicht.

Ob wir davon überzeugt sind, dass der Mensch von Gott erschaffen 
wurde, oder davon, dass er ein Produkt der Evolution ist, mag für unser 
Zusammenleben noch relativ unerheblich sein. Soll der eine doch ruhig 
das eine glauben und die andere etwas anderes, ist ja schließlich auch 
irgendwie Privatsache. (So könnte man zumindest denken, wenn man 
nicht um die lange Tradition der Menschheit wüsste, sich wegen Glau-
bensfragen gegenseitig zu bekriegen.) Aber jenseits vergleichsweise ab-
strakter Fragen wie der, ob es einen Gott gibt und wie die Welt oder 
der Mensch entstanden ist, gibt es zahlreiche Themen, die für die kon-
krete Gestaltung unseres Zusammenlebens im Hier und Jetzt von gro-
ßer praktischer Bedeutung sind und über die man ganz offensichtlich 
sehr unterschiedlicher Überzeugung sein kann. Gibt es den Klimawan-
del, und wenn ja, ist er menschengemacht? Oder handelt es sich bei der 
Erderwärmung um eine gewöhnliche Temperaturschwankung, wie es 
sie immer schon gab und über die wir uns nicht weiter beunruhigen 
müssen, geschweige denn etwas dagegen unternehmen? Hat Bill Gates 
die Corona-Pandemie eingefädelt , oder waren es verantwortungslose 
(oder sogar böswillige) chinesische Wissenschaftler? Oder haben Pan-
demien wie diese ganz andere Ursachen, die mit der Art zusammenhän-
gen, wie wir auf diesem Planeten zusammenleben, wie hoch die Bevöl-
kerungsdichte mancherorts ist und wie wir Tiere halten?

Von unseren Antworten auf solche Fragen hängt für uns alle eine 
Menge ab. Wenn Menschen sich in solchen Fragen nicht einigen kön-
nen, weil alle unbeirrbar an ihren Überzeugungen festhalten, und wenn 
daran dringend erforderliche Lösungen für die drängenden Probleme 
unserer Zeit scheitern, dann haben wir allen Grund zur Besorgnis.

Nun liegt natürlich die Vermutung nahe, dass wir Menschen eben gern  
glauben, was wir glauben wollen, und zwar ganz einfach deswegen, weil 
wir von Natur aus egoistisch und kurzsichtig sind. Wenn ich durch die 



13

Maßnahmen, die notwendig wären, um die Erderwärmung auch nur ge-
ringfügig abzubremsen, meinen Wohlstand in Gefahr sehe, dann glaube 
ich doch lieber mal, dass die Geschichte vom menschengemachten Kli-
mawandel frei erfunden ist. Und wenn ich durch die Maßnahmen zur 
Eindämmung der Corona-Pandemie auf manche Freiheitsrechte ver-
zichten muss und obendrein ständig zum lästigen Tragen einer medizi-
nischen Maske genötigt werde, dann glaube ich doch lieber mal, dass 
Corona eine Farce ist, die Bill Gates inszeniert hat, um Kontrolle über 
die Menschheit zu gewinnen.

Aber so einfach ist es nicht. Wir alle machen uns unser eigenes Bild 
von der Welt, doch dieses Bild hängt nicht nur von unseren Wünschen 
und Bedürfnissen ab. Es ist in einem viel fundamentaleren Sinne unser 
ganz eigenes, individuelles Bild von der Welt, als dass wir uns die Wirk-
lichkeit nur zurechtbiegen würden, wie sie uns gerade passt. Wie wir die 
Welt um uns herum (und uns selbst in dieser Welt) wahrnehmen und 
wie wir unsere Wahrnehmungen in ein großes Ganzes, in ein »Big Pic-
ture«, einordnen, das ist tatsächlich eine sehr individuelle Angelegenheit.

Unser Bild der Welt entsteht in unserem Kopf, genauer gesagt in 
unserem Gehirn. Natürlich stehen wir als soziale Wesen untereinander 
im Austausch, sodass mein Bild der Welt nicht unabhängig ist von Ihrem 
Bild der Welt. Dadurch, dass wir kommunizieren, aber auch, weil wir 
alle eine sehr ähnliche genetische Ausstattung und damit auch sehr ähn-
liche Gehirne haben, gibt es viele Übereinstimmungen in den Bildern, 
die jede und jeder Einzelne von uns sich von der Welt machen. Dennoch 
ist es letzten Endes mein Gehirn, das sich einen Reim auf die Daten 
machen muss, die meine Sinnesorgane ihm zur Verfügung stellen. Es ist 
mein Gehirn, das mir mein eigenes, individuelles Bild der Welt baut.

Von tanzenden Gnomen und Kippfi guren

Und damit sind wir bei der zweiten Faszination angelangt, die dazu bei-
getragen hat, dass dieses Buch entstanden ist: der Faszination über die 
Subjektivität unserer Wahrnehmung und der Frage, wie sie in unseren 
Gehirnen entsteht.

Von meiner späten Schulzeit bis in die ersten Jahre meines Studiums 



14

hinein habe ich einen Großteil meiner Zeit damit verbracht, Musik zu 
machen. In der Band Mind Games, die für meine Freunde und mich zu-
gleich musikalisches Zuhause und Experimentierlabor war, tüftelten wir 
eine Zeit lang an Rhythmen herum, die unterschiedliche Wahrnehmun-
gen zuließen. In einem Stück mit dem Titel »Can you See the Dancing 
Gnomes« konstruierten wir zum Beispiel einen Rhythmus, der entweder 
als Dreiviertel- oder als Viervierteltakt gehört werden konnte.1 So kam 
es vor, dass etwa Schlagzeuger und Bassist im Dreivierteltakt spielten, 
während der Rest der Band im Viervierteltakt dazu improvisierte, und 
zwar ohne dass sich das in unseren Ohren oder denen der Zuhörer:innen 
rieb (ob es für sie auch ein musikalischer Genuss war, ist noch mal eine 
andere Frage; unseren damaligen Perkussionisten jedenfalls veranlasste 
das Stück zu dem Vorschlag, unseren Bandnamen doch besser in Mind 

F*ck umzuändern). Wir sprachen damals davon, dass wir gleichzeitig un-
terschiedliche Rhythmen »fühlten«. Aber mit Gefühlen hatte das eigent-
lich nichts zu tun. Es war nicht so, dass wir dasselbe hörten und sich das 
nur unterschiedlich anfühlte. Nein, tatsächlich hörten wir unterschied-
liche Dinge. Unsere Gehirne machten aus demselben Material, aus den-
selben Tönen, unterschiedliche Wahrnehmungen – sie bauten individu-
ell unterschiedliche (akustische) Bilder derselben Welt.

Als ich dann später meine erste Stelle als Arzt und Forscher in der 
Neurologie der Frankfurter Uniklinik antrat, wurde meine Faszination 
für derlei Wahrnehmungskuriositäten weiter befeuert. Ich lernte And-
reas Kleinschmidt kennen, der sich mit genau dem Thema wissenschaft-
lich beschäftigte, das mich als jugendlichen Musiker so begeistert hatte: 
mit bistabiler Wahrnehmung. Das ist der Fachbegriff für das Phänomen, 
dass ein Reiz (z. B. ein Rhythmus) mit zwei unterschiedlichen Wahrneh-
mungen vereinbar ist (z. B. Dreiviertel- oder Viervierteltakt) und dass 
unsere Wahrnehmung von Zeit zu Zeit zwischen zwei stabilen Wahr-
nehmungszuständen hin- und herspringt (daher bistabil).

Viel bekannter als bistabile Rhythmen sind bistabile visuelle Phäno-
mene, die typischerweise durch Kippfi guren ausgelöst werden, wie sie 
in Abbildung 1 dargestellt sind.

Ich schloss mich der Arbeitsgruppe von Andreas Kleinschmidt an 
und nutzte fortan bistabile Wahrnehmungsphänomene, um mit neuro-
wissenschaftlichen Methoden zu erforschen, wie unser Gehirn die Welt 



15

in unseren Köpfen konstruiert.2 Denn genau das wird durch bistabile 
Wahrnehmung so eindrucksvoll spürbar: Unsere Wahrnehmung ist kein 
passiver Vorgang, bei dem ein Bild der Außenwelt irgendwie in unser 
Gehirn hineinprojiziert wird, wie man sich das vielleicht intuitiv vor-
stellen mag. Nein, das würde nicht funktionieren, denn wer (oder was) 
würde sich diese Projektion in unserem Gehirn dann ansehen, um da-
raus eine bewusste Wahrnehmung zu machen? Sitzt in unserem Gehirn 
eine Art Bewusstseinsgeist, der die Projektion der Außenwelt betrachtet 
und daraus eine bewusste Wahrnehmung zaubert? So funktioniert das 
nicht. Und das wird uns buchstäblich vor Augen geführt, wenn wir bi-
s tabile Wahrnehmung erleben. Während ich die rechte obere Fläche 
des Necker-Würfels als seine Vorderfl äche wahrnehme, nehmen Sie 
vielleicht gerade seine linke untere Fläche im Vordergrund wahr. Aus 
den identischen Daten (der Strichzeichnung eines Würfels) konstruie-
ren zwei Gehirne zum selben Zeitpunkt zwei unterschiedliche Wahr-
nehmungen (zwei Würfel, die unterschiedlich im Raum orientiert sind).

Aus den verfügbaren Sinnesdaten eine Wahrnehmung zu konstruieren, 
das ist genau das, was unser Gehirn die ganze Zeit macht, ohne dass uns 
das bewusst wird. Denn es gelangt dabei meistens zu einer eindeutigen 
und stabilen Lösung. Dass unser Gehirn unsere Wahrnehmung über-
haupt konstruieren muss, liegt daran, dass es keinen direkten Zugang zur 
Außenwelt hat. Es sitzt in seiner dunklen Knochenhöhle und muss sich 

Abbildung 1: Kippfi guren sind Bilder, die mit zwei unterschiedlichen Interpre-
tationen vereinbar sind,  sodass unsere Wahrnehmung bei längerem Betrachten 
zwischen diesen beiden Interpretationen hin und her  »kippt«. Klassische Bei-
spiele sind der Necker-Würfel (links),  »Meine Frau und meine Schwiegermutte r« 
(Mitte) oder die Rubin-Vase (rechts).



16

einen Reim auf die Signale machen, die es von den Sinnesorganen gelie-
fert bekommt (und die die Welt da draußen alles andere als eindeutig 
oder vollständig repräsentieren). Unser Gehirn muss im Laufe unserer 
Entwicklung lernen, durch welche Ereignisse da draußen diese Signale 
ausgelöst werden. Nur so kann es unsere Wahrnehmungen konstruieren 
und diese Wahrnehmungen in Theorien einordnen, in Gedanken, Ideen, 
Ahnungen, Meinungen, Glaubenssätze und Überzeugungen darüber, wie 
die Welt beschaffen ist und wie die Ereignisse in dieser Welt zusammen-
hängen.

Mit der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der Frage, wie unser 
Gehirn unsere Wahrnehmung konstruiert, wuchs auch mein Interesse 
an psychischen Erkrankungen, zu deren Symptomen Veränderungen 
der Wahrnehmung gehören. Erkrankungen, bei denen sich das Bild der 
Welt, das in den Köpfen der Betroffenen entsteht, von der Wirklichkeit 
 entkoppelt, sodass diese Menschen von anderen als »verrückt« bezeich-
net werden. Eine solche Erkrankung ist Schizophrenie. Die Betroffenen 
verlieren – zumindest aus Sicht der anderen – den Bezug zur Realität. 
Das zeigt sich in Halluzinationen, also Wahrnehmungen, die nicht der 
Realität entsprechen. Das zeigt sich auch im Wahn, also in Gedanken 
und Überzeugungen, die nicht mit der Wirklichkeit übereinstimmen. 
Ich beschloss, Psychiater zu werden und mich der Frage zu widmen, 
welche Prozesse in welcher Weise verändert sind, wenn sich das Bild 
der Welt verselbstständigt, das ein Gehirn sich baut.3

Sind wir alle verrückt?

Die Frage nach möglicherweise veränderten Prozessen führte gleich 
zur nächsten: Wenn dem tatsächlich so wäre, müsste sich dann nicht 
ein klarer Unterschied ausmachen lassen zwischen der Hirnfunktion 
von Gesunden und derjenigen von Menschen, die beispielsweise an 
einem Wahn leiden? Doch je tiefer ich in diese Forschung eintauchte, 
desto deutlicher zeichnete sich ab, dass es einen solchen klaren Unter-
schied möglicherweise gar nicht gibt. Oder besser gesagt: Es gibt wohl 
Unterschiede, aber es lässt sich keine klare Grenze ziehen zwischen 
»normalen« und krankhaft veränderten Prozessen im Gehirn. Das ist 


