Josef Fruchtl

Mimesis

Meiner



Frichtl

Mimesis



Josef Frichtl

Mimesis

Konstellation eines Zentralbegriffs
bei Adorno

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet tiber https://portal.dnb.de abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4264-8
ISBN eBook 978-3-7873-4620-2

Ergénzte und korrigierte Neuauflage 2024.
Die 1. Auflage erschien 1986 (ohne das Enzyklopddische Stichwort)
im Verlag Konigshausen + Neumann, Wiirzburg.

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten.

Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen,
soweit es nicht §§53 und 54 UrhG ausdriicklich gestatten.
Umschlaggestaltung: Andrea Pieper, Hamburg. Satz: Jens-Séren Mann.
Druck und Bindung: Stiickle, Ettenheim. Gedruckt auf
alterungsbestindigem Werkdruckpapier.

Printed in Germany



Inhalt

Enzyklopddisches Stichwort: Mimesis -

Zentralbegriff der philosophischen Asthetik ........................... 7
Antike Ontologie ...... ... 7
Neuzeit und Kreativitat........ ... ... . i 10
Romantischer Héhepunkt ....... ... ... ... ... ... ... ... 12
Einfluss der Sozial- und Kulturwissenschaften ........................ 15
Restimee . ... 18
Literatur ... ... e 19
MIMESIS
KONSTELLATION EINES ZENTRALBEGRIFFS
BEI ADORNO
VOOt 23
Einleitung ... ... 25
I. Begriffsgeschichte und Provenienzin der Kritischen Theorie .......... 31
Il. Anthropologie (Phylogenese) ............. ... ... ... 51
1. Urgeschichte des Subjekts .......... .. ... ... .. 51
2. Das Erbe der Magie ......... ..ot 69
1. Anthropologisch-systematische Bedeutung ........................ 81
1. Alterzentrische Angleichung und asthetische Bedeutung ........... 81
2. Sympathie und kognitive Funktion des Leidens wie der Liebe .. ... .. 110
3. Aufer-sich-Sein und Bewusstseinsphilosophie ..................... 139

IV. Triebtheorie und Sprachphilosophie ............................... 167



Inhalt

V. Erkenntnisnistheorie........ .. ... .. ... . ... . . ... 209
1. Der Begriff der AffinitatbeiKant............. .. .. .. .. ... ..... 209
2. Zum Begriff der Synthesis bei Adorno .............. ... ... 220
3. Mimetische Rationalitat .......... ... ... .. . . . . i, 236
ReSUMEE ... .. e 249
Literaturverzeichnis ... ... .. . . 263

Ausfiihrliches Inhaltsverzeichnis . .......... ... . . 273



Enzyklopadisches Stichwort: Mimesis -
Zentralbegriff der philosophischen Asthetik'

as Konzept der Mimesis nimmt einen zentralen Stellenwert im abend-

landischen Denken iiber Kunst ein. Man darf es das dlteste und nach-
haltigste philosophisch-dsthetische Konzept nennen. Seit der griechischen
Antike bestimmt es iiber weite Strecken das Verstindnis von Kunst, bevor
es seit dem Ende des 18. Jahrhunderts einschneidend, aber doch nicht ganz
zuriickgedrangt wird. Das Wort »mimesis« verweist im Altgriechischen unter
anderem auf »mimos«, den Mimen, Schauspieler, im weiteren Sinn Darsteller,
ins Lateinische wird es uibersetzt als »imitatio«, ins Deutsche als »Nach-
ahmung« oder auch »Nachbildung«. Von Anfang an ist dabei die Bedeutung
leitend, dass Nachahmung etwas voraussetzt, das nachgeahmt werden kann
und nachahmenswert ist; dass Nachahmung also nichts Neues hervorbringen
kann. Historisch und systematisch gesehen lasst sich die Bedeutung des
Mimesiskonzepts allerdings in der Auseinandersetzung genau mit dem Kon-
zept der Schopfung eines Neuen rekonstruieren. Was als Gegenteil von Mime-
sis erscheint, erweist sich zunehmend als interner Gegenpol. Imitation und
Kreation, Nachahmung und Schépfung, Ausrichtung an einem Vorgegebenen
und Erfindung eines Neuen formen sich iiber einige entscheidende begriffs-
geschichtliche Etappen schliefilich zu einer Einheit. Mimesis ist also, in den
Worten von Stephen Halliwell?, »an intrinsically double-faced and ambigu-
ous concept”, ein Konzept, das um zwei Pole kreist, namlich um den »world-
reflecting« und den »world-creating« Pol, den fundamentalen Aspekt von
Kunst als »Spiegel« der Natur und Kunst als einer eigenen, autonomen und
fiktiven Welt.

Antike Ontologie

Es ist Platon, der den Begriff der Mimesis zum ersten Mal theoretisiert, und
er tut dies zugleich in einer kritischen Weise, die den Begriff fortan zu einem
Topos der Philosophie des Schénen und der Kunst werden lasst. Im Wesent-
lichen ubt Platon eine zweifache Kritik, zum einen im Hinblick auf den onto-
logischen Status, zum anderen im Hinblick auf die padagogisch-moralische

1 Zuerst erschienen in Siegmund 2022.
2 Halliwell 2002, S. 22f.



Enzyklopéadisches Stichwort: Mimesis

Wirkung der mimetischen Handlungen und Hervorbringungen. Seine be-
rithmte ontologische Kritik formuliert er im 10. Buch des Staates. Dort stellt
er am Beispiel der Malerei die Griinde vor, die schlieflich zur Verbannung
der Kunst generell aus dem idealen Staat fithren. Als »Spiegelung«3 eines
beliebigen einzelnen Gegenstandes, der der Platonischen Ideenlehre zufolge
seinerseits Abbild einer »Idee« ist — ein Bett kann man nur handwerklich her-
stellen, wenn man iiber eine mentale Vorstellung und damit einen Begriff von
einem Bett verfiigt —, als »Nachbildung der Erscheinung«*, als Nachbildung
eines produzierten, an einem begrifflichen Vorbild orientierten Gegen-
standes ist das Kunstwerk dem, wie etwas in Wahrheit ist, am fernsten. Als
»Nachbildner« steht der Kiinstler an dritter Stelle in der Rangfolge von gott-
lichem, jenseits der Welt der Erscheinungen aktiven »Wesensbildner« (Kant
wiirde ihn das »transzendentale Ich« nennen) und materiell produzierendem
»Werkbildner«.> Sofern Plato Mimesis also ontologisch an der Wahrheit bzw.
Wirklichkeit als dem in Wahrheit Seienden misst, steht sie unter der Haupt-
bedeutung von Tduschung.

Dieses Verstdndnis von Mimesis ist fiir die Konzeption von Kunst kano-
nisch geworden. Dramatisch formuliert darf man sagen, dass es die Asthe-
tik »gejagt« und verfolgt hat wie ein Fluch.® Platon selber verkniipft seine
Gesamtkritik schliellich mit der Aufforderung, die Kunst aus dem idealen
Staat zu verbannen. Freilich tibersieht die traditionsgéngige Interpretation,
mimetische Werke seien (asthetische) Nachbildungen von (handwerk-
lich-materiellen) Nachbildungen (von Begriffsbildungen), dass Platons Text
keineswegs so eindeutig ist, wie er erscheint. Man kann sogar sagen, dass
diese Interpretation »seriously misleading« ist.” Sie verliert gewiss den Bezug
zu einem Verstdndnis von Mimesis, das Platon selber im 3. Buch der Politeia
diskutiert. Dort ist Mimesis nicht auf Dichtung oder Malerei bezogen, sondern
auf Musik. Die »urspriingliche Verbindung« innerhalb der antik-griechischen
Kultur besteht ndmlich zum Tanz, und zwar zum Gruppentanz, was »von
vornherein jeden Realismus« verbietet.8 »Mimos« meint insofern »den Ak-
teur bacchantischer Weihen, den »Darsteller, Teilnehmer des orgiastischen
Spiels«.® Der Begriff der Mimesis meint dementsprechend nicht primér Téau-
schung, sondern Darstellung.

Platon, Politeia, 596e.

Ebd., 598b.

Ebd., 597d/e.

Gombrich 1977, S. 83.
Halliwell 2002, S.138.
Koller 1954, S. 45, vgl. S.104.
Ebd,, S. 39, 47.

© ® N o u A~ W



Zentralbegriff der philosophischen Asthetik

Die Kritik an Mimesis entziindet sich hier nicht aus der ontologischen,
sondern der padagogisch-moralischen Sicht. Das ist die zweite leitende Kritik-
ebene bei Platon. Zum Problem wird hier nicht die Moglichkeit der tauschen-
den Nachahmung, der falschen Darstellung dessen, wie es wirklich ist, son-
dern die Moglichkeit, die eigene Identitét preiszugeben durch Identifikation
mit dem Falschen, namlich der Vielheit der Leidenschaften. Zum Problem
wird hier also nicht das Werk als Resultat von Mimesis, sondern diese selber
in ihrem Vollzug und ihrem Resultat fiir das vollziehende Subjekt: der mime-
tischen Auflésung von Ichidentit4t.10

Mit Aristoteles vollzieht sich eine deutliche Umakzentuierung und affir-
mative Wendung. Innerhalb der dualistischen Kernbedeutung von Mimesis
als Weltbezug und Welterschaffung, als Kunst, die epistemisch abhingig ist
von der Realitét einerseits und einer eigenen Rationalitét folgt andererseits,
verschiebt sich der Akzent unmissverstdandlich auf die zweite Seite. Die enge
und vorwiegend abschatzige Bedeutung von Mimesis als blofler Nachahmung
und reproduzierender Kopie tritt damit in den Hintergrund. Mit dieser kla-
ren und philosophisch neu begriindeten Ausrichtung auf »Darstellung« bie-
tet Aristoteles, unbeschadet der Wirkung Platons (»notwithstanding Plato«),
die einflussreichste und anpassungsfihigste (»the most influential and most
adaptable«) aller Konzeptionen mimetischer Kunst.1!

Um den Wahlspruch von Kunst als Nachahmung der Natur mit Aristoteles
zu begriinden, kann man sich freilich nicht auf die kunsttheoretisch zentrale
Schrift zur Poetik berufen.

In ihr, wie auch in anderen Passagen zur Dichtkunst, ist der Ausdruck
nirgendwo zu finden.!2 In der Poetik geht es vielmehr um »mimesis praxeon
kai bion«. Dichtung stellt demnach eine »Lebenswirklichkeit«!3 und prakti-
sche Handlungen dar, »die in sich selbst ihr Ziel haben und daher von sich
aus sinnvoll sind«, Handlungen »im Bereich des >Ethos«.24 Der Begriff der
Praxis schliet Handlungen aus, die, wie etwa im Falle des handwerklichen
Herstellens, nur Mittel zu etwas sind, namlich Mittel, um einen Zweck zu ver-
wirklichen. Durch die Darstellung sinngeleiteter menschlicher Handlungen
ruft poetische Mimesis bestimmte Wirkungen beim Publikum hervor, ndm-
lich Einsicht und »Reinigung« (katharsis) durch, traditionell iibersetzt, Furcht

10 Vgl. Platon, Politeia 395¢; Koller 1954, S.57; Gadamer 1968, S.198f.
1 Halliwell 2002, S.151, vgl. 152.

12 Ebd., S.151.

13 Aristoteles 1982, S. 21.

14 Grassi 1980, S.167.

-



10

Enzyklopéadisches Stichwort: Mimesis

und Mitleid, in neuerer Ubersetzung: Schaudern und Jammer, phobos und
eleos.1s

Aristoteles diskutiert Mimesis aber nicht nur im poetologisch-ésthetischen,
sondern auch im anthropologischen und naturphilosophischen Zusammen-
hang. Dichtkunst geht demnach zum einen wesentlich zuriick auf die dem
Menschen eigene Befahigung zur Nachahmung und zum Lernen durch Nach-
ahmung, die sich von frithester Kindheit an zeigt!, ein anthropologischer
und psychologisch-padagogischer Befund, der sich bis in die gegenwartigen
wissenschaftlichen Diskussionen durchhilt. Zum anderen ist fiir das Ver-
stdndnis von Kunst in ihrem Verhéltnis zur Natur Aristoteles’ dynamischer
Naturbegriff von entscheidender Bedeutung, wie er ihn in der Physik und
Metaphysik vorstellt. Natur meint demnach nicht so sehr die Gesamtheit
des Gegebenen als vielmehr das zugrundeliegende produktive Prinzip, eine
Unterscheidung, fiir die die Scholastik die Begrifflichkeit von natura naturata
und natura naturans eingefithrt hat. Strittig ist freilich, ob Aristoteles damit
in der Tat Giber Platons Ontologie hinausgeht, ob seine Konzeption von Natur
Kreativitat zulasst oder doch nur »die ewige Selbstwiederholung des Seins«,
sofern sie Natur als »Inbegriff des tiberhaupt Moglichen« definiert. In seinem
wegweisenden Aufsatz zur Nachahmung der Natur vertritt Hans Blumen-
berg die kreativitatskritische Interpretation. »Moglich« ist demnach »immer
nur, was seiner morphé nach schon wirklich ist.« Der Werke herstellende und
handelnde Mensch »vollbringt, was die Natur vollbringen wiirde, ihr — nicht
sein — immanentes Sollen«.!

Neuzeit und Kreativitat

Mehr als tausendfiinfhundert Jahre erweist sich Aristoteles’ Konzeption der
mimetischen Kunst als tonangebend. Es dauert bis zum Jahr 1450, bis sich ein
erster auffalliger Distanzierungsschritt vollzieht. Denn in diesem Jahr stellt
Nikolaus von Cues die Figur des »Laien« (idiota) vor, der im Unterschied zum
aristotelisch-scholastischen Gelehrten sein Wissen nicht aus Biichern bezieht.
Als jemand, der das geniigsame Handwerk der Loffelschnitzerei beherrscht,
kann er von sich behaupten, dass sein Kénnen etwas hervorbringt, das kein
Vorbild in der Natur hat. Der Loffel ist etwas originar Neues. Mit dieser, wie
man beachten muss, technischen Kunst, die sich von der Kunst der Malerei

15 Aristoteles 1982, S.19.
16 Vgl. ebd., S.11.
17 Blumenberg 1981, S.71 u. 73.



Zentralbegriff der philosophischen Asthetik

und Bildhauerei ausdriicklich absetzt, holt Nikolaus von Kues als humanis-
tischer Theologe und Philosoph den spezifisch christlichen Gedanken der
creatio ex nihilo anthropologisch ein. Der urspriinglich Gott vorbehaltene Akt
der Schopfung eines Neuen wird auf das menschliche Ebenbild iibertragen,
in bescheidenem Maf3e, aber langfristig doch mit erheblicher Wirkung. Hier
erscheint zum ersten Mal in der westlich-europaischen Kultur »der Verbund
von Leistung und Selbstbewusstsein«, die dann Ende des 18. Jahrhunderts im
deutschen Idealismus mit aller Konsequenz ausgearbeitet wird; der Mensch
ist, »was er tut und kann«.1® Das »Gefiihl der Illegitimitdt« dessen, was der
Mensch da fiir sich beansprucht?9, die Mithe, die erforderlich ist, um sich von
dem ontologischen Paradigma der Antike abzusetzen, ist freilich in dieser
Zeit — der Zeit der Renaissance — noch deutlich zu spiiren. So spricht Raffael
davon, dass er ein Bild nach einer Idee (idea) gestaltet; Leonardo da Vinci
davon, dass er Formen anwendet, die es in der Natur nicht gibt (forme che
non sono in natura); und Giorgio Vasari davon, dass die Natur von der Kunst
besiegt wird (natura vinta dall’arte). Wladyslaw Tatarkiewicz, der auf diese
Zitate verweist, bemerkt nicht ohne einen gewissen Nationalstolz, dass es
ein polnischer, in Neulatein dichtender Jesuit ist, Kazimierz M. Sarbiewski,
der in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts, als Zeitgenosse Descartes’ also,
wagt, endlich den Ausdruck »Schopfer« fiir den Dichter und Kinstler zu ver-
wenden.20

Mit der Renaissance kiindigt sich also jener Wechsel vom Paradigma der
Ontologie zu dem der Subjektivitét an, der philosophiegeschichtlich vor allem
mit Descartes verkniipft ist. Erst mit diesem fundamental-epistemischen
Wechsel lassen sich Kreativitdt und Innovation philosophisch-begrifflich le-
gitimieren. Freilich findet diese Legitimation fiir die Kunst anders statt als
fir die Wissenschaft. Wahrend »die rationalistische Philosophie eines Des-
cartes oder die mathematische Physik eines Galilei oder Newton« sich darum
bemiiht, »Sicherheitsfelder« ausfindig zu machen, von denen aus dann alles
andere als »Phantasie«, »Imagination« oder blofler »Geschmack« abgestofien
werden kann, gibt die Kunst den Feldern der Unsicherheit eine positive Wen-
dung, indem sie deren eigene, innere Logik herausstellt.2! Begriffe wie »Ima-
ginationg, »Illusion«, »Schein« und »Tauschung« werden in diesem Umbruch
neu gedeutet.22 Fir den neuen Stellenwert der Kreativitat erweist sich vor
allem das kognitive Vermogen der Imagination als bedeutsam. Unter dem

18 Ebd., S.58.

19 Ebd,, S. 61.

20 Tatarkiewicz 2003, S. 361.
21 Luhmann 1995, S. 236.

22 Vgl. Strube 1976, S.204fF.

11



12

Enzyklopéadisches Stichwort: Mimesis

Einfluss von Descartes ist es zundchst noch der Vernunft (raison) und dem
Menschenverstand (bon sens) entgegengesetzt, unter dem Einfluss von Joseph
Addisons Essay »On the Pleasures of the Imagination« (1712) aber wird es zu
einem eigenstédndigen dritten Erkenntnisvermdgen zwischen Vernunft und
Sinnlichkeit, eine Umwertung, die am Ende des 18. Jahrhunderts mit Kant
und Fichte ihren Hohepunkt erreicht.23

Bis dahin aber miihen sich die Kunsttheorie und die philosophische Asthe-
tik, die gewiss nicht zufallig zur selben Zeit mit Alexander Gottlieb Baum-
garten als Disziplin entsteht, um eine angemessene Neubeschreibung der Mi-
mesis als einer nicht blofl nachahmenden kiinstlerischen Verfahrensweise.
Eine historische Akzentuierung erhilt diese Diskussion im Ubrigen in der be-
rithmten Querelle des Anciens et des Modernes, in der an der Wende vom 17. zum
18. Jahrhundert die Partei der »Modernenc, angefithrt von Nicolas Boileau,
sich gegen die Partei der franzosischen Klassik stellt, welche die Nachahmung
der antiken Vorbilder als zeitenthobenes Schonheitsideal anpreist. Das Pro-
blem einer Begriindung der Moderne, die »ihre Normativitét aus sich selber
schopfen« muss, kommt also »zunéchst im Bereich der dsthetischen Kritik
zu BewufBltsein«.2* In diesem Diskussionszusammenhang steht auch Lessings
Laokoon-Schrift (1766). Er stellt dem Begriff der Nachahmung erlduternd den
des »Ausdrucks« zur Seite und besteht darauf, dass der Einbildungskraft oder
Phantasie »freies Spiel« erlaubt sein miisse, denn nur so konne die Kunst,
scheinbar paradox, wirklichkeitsgetreu verfahren.2> Realistische Imitation
und kreative Imagination miissen einander ergénzen.2

Romantischer Hohepunkt

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts vollzieht sich dann der entscheidende Schritt
von der kreativ-imaginativen Ergdnzung zur Leitung und schlie8lich zur Er-
setzung der Imitation. Es ist ein Schritt, der vom »Sturm und Drang« iber den
deutschen Idealismus zur Romantik fithrt, und der allenthalben verbindende
Begriff ist — angestofien in Frankreich erneut durch die Querelle, in England
zur selben Zeit durch Shaftesbury — der des Genies als eines original-schop-
ferischen, im Einklang mit der Natur produzierenden Subjekts. Die natura
naturans, die, zurickweisend auf Aristoteles, bei Nikolas von Kues zunachst
der technischen Kunst des »Laien«, dann im Zuge der Hochrenaissance tas-

23 Vgl. Warning 1976, S. 219 f.; Schulte-Sasse 2001, S.110.
24 Habermas 1985, S.16 f.

25 Lessing 1967, S. 21.

26 Vgl. Halliwell 2002, S.119.



Zentralbegriff der philosophischen Asthetik

tend und fordernd dem Kiinstler zugeschrieben wird, wird unter den ver-
anderten Rahmenbedingungen der Subjektivitdtsphilosophie definitiv zur
»dunklen«, nur dem genialen Subjekt zuginglichen Quelle der Kunst.

Karl Philipp Moritz er6ffnet diesen finalen Denkweg mit seinem Aufsatz
»Uber die bildende Nachahmung des Schénen« (1788). Das Schéne ist ihm
zufolge ein durch die Einbildungskraft vorgestelltes, scheinbar »fir sich be-
stehendes Ganzes«, das in Analogie zum »groflen Ganzen der Natur« steht.
Der Kiinstler driickt insofern als »bildendes Genie«, genauer: »aus sich heraus
bildende« Kraft, die »Schopfungskraft« der Natur in seiner eigenen »That-
kraft« aus. 27 Moritz’ dsthetische Reflexionen gehéren also zu einer »Asthe-
tik der Kraft«?8, wie sie bei Johann Gottfried Herder, Johann Georg Sulzer
und Moses Mendelssohn formuliert wird. Sie betont Baumgartens disziplin-
griindende Definition des Asthetischen als sinnliches Erkennen (»cognitio
sensitiva«) nicht auf dem Erkennen, sondern dem Sinnlichen und begreift das
asthetische Subjekt als ein Subjekt, das zu sich selbst in einem unendlichen
Widerspruch steht; Selbstverwirklichung umfasst hier auch das Dunkle des
Selbst. »Bildung« bzw. Schopfung ist bei Moritz also der Nachahmung ad-
jektivisch beigeordnet, dem Sinn nach aber als leitendes Prinzip tibergeordnet.

Noch rigoroser ist dieser Primat in Kants Kritik der Urteilskraft (1790).
Ausgehend von einer reziproken definitorischen Spiegelung von Kunst und
Natur — Natur ist schon, wenn sie aussieht wie Kunst, etwas Gemachtes;
Kunst ist schon, wenn sie aussieht wie Natur, etwas nicht Gemachtes?? — defi-
niert Kant Genie als »das Talent (Naturgabe)«, »das angeborene produktive
Vermogen«, welches der Kunst die je spezifische Produktionsregel gibt3? und
»dem Nachahmungsgeiste ganzlich entgegen zu setzen« ist.3! In der Kunst
geht es nicht um Nachahmung, schon gar nicht um »Nachmachung«32, son-
dern um »Nachfolge«.3? Ein Kiinstler nimmt sich andere Kiinstler in ihrer
Art, Kunst zu machen, zum Vorbild und versucht, ihnen nachzueifern. Sein
produktives Vermogen wird durch das seiner Kollegen und Kolleginnen an-
gestoBen. Die Natur, die es nachzuahmen gilt, ist wesentlich zur inneren
Natur geworden, die es auszudriicken gilt, mit dem korrektiven Zusatz, sich
dabei am Ausdruck der inneren Natur bei den Kiinstlerkollegen und -kolle-
ginnen zu orientieren.

27 Moritz 2009, S. 39—45.

28 Menke 2008, S.9.

29 Kant 1974, S. 241 (§ 45).
Ebd., S.241f1. (§ 46).

Ebd., S.243 (§47).

Ebd,, S. 245 (§ 47).

Ebd., S.255 (§ 49), 213 (§32).

©

3
3
3
3

® N = o

13



14

Enzyklopéadisches Stichwort: Mimesis

Kant formuliert damit eine Position, die die Romantik in einer erneuten
Zuspitzung ausformuliert. Nun geht es zentral um den &dsthetischen »Aus-
druck, so sehr, dass er tendenziell das Konzept der Nachahmung ersetzt. Mit
der Romantik wird allgemein der »Expressivismus« zu einem »Eckpfeiler der
neuzeitlichen Kultur«.34 Vorbereitet wiederum durch Herder und im Hinter-
grund durch Rousseau, bricht sich die Uberzeugung Bahn, dass das Innere
sich entauflern muss, Gefithle, Gedanken und Visionen sich kundtun und
offenbaren miissen. Fiir den Kiinstler bedeutet das, dass er nicht mehr die
jullere Natur imitiert, sondern ihre Schaffenskraft, dass er also, aus christ-
lich-religioser Sicht, den »Urheber der Natur« imitiert.35 Freilich ersetzt auch
hier das Konzept der Schopfung das der Nachahmung nicht vollstandig. Viel-
mehr zeigt sich, etwa bei A.W. Schlegel, Schelling und Schopenhauer, stets
eine charakteristische »romantic ambivalence«3¢, die das Nachahmungs-
prinzip zuriickweist, sofern es auf die empirisch-phdnomenale Welt bezogen
ist, nicht aber, sofern es das Prinzip des Schaffens benennt, welches die Natur,
wie sie in Wahrheit ist, darstellt, namlich als ein sich selbst nicht bewusstes
Bewusstsein, als >dunkler< Geist. Je mehr die Philosophie, wie bei Schelling
und Schopenhauer, sich dieser Unterscheidung annimmt, desto deutlicher
tritt hervor, weshalb auch die Romantik nicht ersatzlos das Nachahmungs-
prinzip ersetzen kann. Es garantiert namlich auf der Basis der Subjektphilo-
sophie eine Metaphysik des Absoluten, sei es, wie in Schellings »System«
von 1800, des absoluten Ich, in dem sich bewusster und unbewusster Pol mit
Hilfe der Kunst verschranken, sei es, wie bei Schopenhauer, des »Willens« als
blinder, dynamischer, alles Sein umfassender Kraft. Bei Schopenhauer ver-
halten sich alle Kiinste, auch die Musik, zur Welt »wie Darstellung zum Dar-
gestellten, wie Nachbild zum Vorbilde«.3” Anders als Architektur, Skulptur,
Malerei, Theater und Literatur ist Musik allerdings nicht »Abbild der Ideenx,
also, Platon mit Kant kombinierend, Abbild der Objektivation des Willens
als transzendentalem Prinzip, sondern sie ist »Abbild des Willens selbst,
unmittelbarer Ausdruck dessen, was das Sein im Innersten zusammenhalt,
und eben deshalb ist ihre Wirkung »so sehr viel méchtiger und eindring-
licher«.38

34 Taylor 1994, S. 655.

35 Ebd.,, S.657.

6 Halliwell 2002, S. 361.

37 Schopenhauer 1977, S.322 (§52).
38 Ebd,, S.324 (§52).

w



Zentralbegriff der philosophischen Asthetik

Einfluss der Sozial- und Kulturwissenschaften

Die Philosophie des deutschen Idealismus und der Romantik erméglicht also
eine Synthese von Mimesis und Subjektivitat. Genauer gesagt, ermoglicht sie
auf der Basis des Subjektivitdtsprinzips eine Fassung des Mimesisbegriffs,
die dessen von Anfang an priasente und auseinanderstrebende Pole: Nach-
ahmung und Schépfung, Imitation und Kreation, konsistent zusammenfigt.
Hier kommt also eine lange abendlandische Geschichte zum Abschluss, und
es verwundert daher nicht, dass der Mimesisbegriff fortan, zumindest fir
mehr als ein Jahrhundert, in der entsprechenden Diskussion keine auffillige
und anregende Rolle spielt. Das dndert sich erst Mitte des 20. Jahrhunderts.
Nun tritt er mit einer Neuakzentuierung hervor, die nicht intern durch die
philosophische Asthetik, sondern durch die Sozial- und Kulturwissenschaften
gepragt ist.

Philosophisch gebithrt Theodor W. Adorno das Verdienst, diesen neu ak-
zentuierten Mimesisbegriff fruchtbar gemacht zu haben. Er fithrt ihn, in Co-
Autorschaft mit Max Horkheimer, in der Dialektik der Aufkldrung (1944) ein
mit Bezug auf Roger Caillois’ Uberlegungen zu »le mimétisme« und Sigmund
Freuds Spekulation tiber einen »Todestrieb«. Biologie, Kulturanthropologie,
Soziologie und Psychoanalyse werden hier zusammengefiigt, um den philo-
sophisch-édsthetischen Begriff der Mimesis zu unterbauen. Mimesis gilt dem-
entsprechend als ein ontogenetisch und phylogenetisch basales Verméogen,
welches die zweifache Funktion erfullt, einerseits die Selbsterhaltung des
Lebewesens Mensch gegeniiber natiirlicher und sozialer Ubermacht durch
Anpassung zu sichern, andererseits eine Quelle zu bieten fiir dasjenige, was
nicht restlos aufgeht in Anpassung, ein Potential also fiir eine utopische
Humanitat. Die Analyse der »Nachahmung« weitet sich demnach von den
prahistorischen Anfangen bis zur biirgerlichen, am Ende totalitiren Gesell-
schaft des 20. Jahrhunderts aus. Kunst ist das Ergebnis einer »&sthetischen
Verhaltensweise«, die das Erbe des biologisch-archaisch vorgeformten und
kultisch-magisch entwickelten mimetischen Verhaltens antritt.3°

Neben Adorno tun sich innerhalb der Philosophie des 20. Jahrhunderts vor
allem Hans-Georg Gadamer und Paul Ricoeur darin hervor, den Begriff der Mi-
mesis affirmativ, wenn auch nicht uneingeschrankt produktiv, aufzugreifen.
Gadamers kurze Diskussion des Begriffs hilt sich in seiner Grundlegung
einer philosophischen Hermeneutik ganz im antik-griechischen, namentlich
im platonischen Rahmen. Mit Verweis auf die Lehre von der andmnesis, der
zufolge Erkenntnis Wiedererkenntnis eines vor-sinnlichen Wissens ist, betont

39 Vgl. dazu auch Friichtl 1998, S. 23 ff.

15



16

Enzyklopéadisches Stichwort: Mimesis

Gadamer den »Erkenntnissinn« von Nachahmung und Darstellung, der darin
besteht, »dafy mehr erkannt wird als nur das Bekannte«.4° Auch Ricoeur dis-
kutiert Mimesis aus der Sicht der Hermeneutik, also in ihrer Bedeutung fir
den Akt des Verstehens, entfaltet sie aber ausfithrlich in den drei Binden von
Zeit und Erzdhlung (1983-1985). Nur das Erzdhlen, eine Narration im weiten
Sinn, ist ihm zufolge imstande, eine sinnliche Erfahrung der Zeit zu geben.
Ankniipfend an Aristoteles ist Mimesis das kreative Vermogen, der zeitlichen
Erfahrung die Form einer Erzahlung zu verleihen. Im Einzelnen setzt es sich
aus den drei Komponenten von »Préfiguration, »Konfiguration« und »Re-
figuration« zusammen, das heifit aus dem jeweils vorgegebenen Verstehen
(Gadamers »Vorurteilsstruktur«), aus dem Zusammenfiigen der konkreten
Erzéhlung und aus dem Vervollstindigen der Erzahlung, des Text-Objekts,
durch die Erfahrung des Subjekts. Der Text der Erzéhlung schlief3t sich somit
zu einer Erfahrungswelt zusammen, so wie umgekehrt die Welt, auf die sich
ein erzdhlender Text bezieht, die Form eines Textes aufweist; denn es gibt
keinen von Deutung und das heif3t hier von kreativer Nachbildung freien Zu-
griff auf die Welt.

Auch in der sprachanalytischen Philosophie gibt es einen interessanten
Vorschlag zu einem neuen Verstdndnis der Mimesis. Kendall Walton legt ihn
in seinem Buch Mimesis as Make-Believe. On the Foundations of the Representa-
tional Arts (1990) vor. Die Kinste wie die Kinderspiele kennen demnach den
Gebrauch von Requisiten (props). Erwachsene verhalten sich zu Kunstwerken
wie Kinder, die mit ihrem Teddybar sprechen oder sich in Prinz und Prinzes-
sin verkleiden. Kunstwerke sind also — man kann einfiigen: nichts anderes
als — Requisiten zum imaginativen Gebrauch. Imagination ist fiir dieses Ver-
standnis von Kunst die mafigebliche Kompetenz.

Vorwiegend kritisch stehen demgegeniiber Autoren wie Arthur C. Danto,
Roland Barthes und Jacques Derrida zum Konzept der Mimesis. Als Ver-
teidiger des asthetischen Modernismus betont Danto in vereinfachender
Manier den Kontrast zur traditionellen Idee der Mimesis und der »Repri-
sentation« in der Kunst.** Barthes ndhert sich einer antimimetischen und
antirealistischen Position, je mehr er sich von seinem fritheren struktura-
listischen Denken verabschiedet, wiewohl er das Konzept der Mimesis nicht
vollstdndig in einem Spiel der Interpretationen aufzulésen scheint.*? Derrida
ist darin konsequenter. Da Mimesis fundamental auf der Unterscheidung zwi-
schen Darstellung und Dargestelltem aufruht, fiigt sie sich ihm zufolge ein in

40 Gadamer 1975, S.108f.
41 Vgl. Danto 1986, S. 85 ff.
42 Vgl. Halliwell 2002, S.3771f.



Zentralbegriff der philosophischen Asthetik

die seit Platon kanonisch gewordene Opposition zwischen Sein und Schein,
Urbild und Abbild, Wahrheit und Tauschung. Folgt man dieser grof3flachigen
Annahme vom Platonismus der abendléandischen Metaphysik, kann man am
Mimesisbegriff, wenn tiberhaupt, nur festhalten, wenn man ihn aus diesem
Kontext loslost, was allerdings nie rein gelingen kann, da es, folgt man dem
Verfahren der »Dekonstruktion«, kein absolutes Entkommen aus der Meta-
physik geben kann. Es ldsst sich allerdings dekonstruktiv zeigen, in welchem
Mafle Theoretiker der Mimesis, etwa Kant in der Kritik der Urteilskraft, schul-
maflige Gegeniiberstellungen, etwa die von Natur und Nachahmung, Kunst
und Produktion (Handwerk), Mimesis und Okonomie im Begriff des Genies,
der Technik und der »freien« Kunst auflosen.*3

Die Neuinterpretation der Mimesis im 20. Jahrhundert ist allerdings, wie
bereits angedeutet, keine ausschlie8liche Leistung der Philosophie. In der
Literaturwissenschaft wird Erich Auerbach mit seinem Buch: Mimesis (1946)
zu einem Klassiker der Thematik. Wie der Untertitel anzeigt, geht es um
Dargestellte Wirklichkeit in der abendldndischen Literatur, von Homer bis Virgi-
nia Woolf. Er schlieft das Verstandnis von Mimesis mit der Realismus- und
Repriasentationskonzeption kurz und zeigt sich somit von der Spannung zwi-
schen Imitation und Kreation, naturierter und naturierender Natur unbeein-
druckt.

Im Grenzbereich von Literaturwissenschaft, Kulturanthropologie und
Religionsphilosophie bewegt sich demgegeniiber René Girard. Seine an-
regende, wenn auch sehr breit angelegte und schwer iiberpriifbare Hypothese
lautet, dass aus dem nachahmenden Verhalten zwischen Menschen Rivalitat
und Gewalt erwichst, da es eine im mimetischen Prozess stets grofier wer-
dende Gruppe von Menschen dazu verleitet, dasselbe Objekt zu begehren. Der
soziale Zusammenhalt, der damit gefdhrdet wird, kann nur dadurch bewahrt
werden, dass man das kollektive Objekt des Begehrens in einen »Stinden-
bock« verkehrt.#4 Spekulativ weitaus weniger belastet zeigt sich demgegen-
iiber jene sozialwissenschaftliche Forschung, die die Bedeutung mimetischen
Handelns in der sozialen Welt herausstellt. Kompetenz fiir soziales Handeln
erwirbt man demnach in hohem Mafle mimetisch, das heif}t in praktisch
und sinnlich, oft rituell eingetibten Vollziigen, deren Wirkungen unbewusst
sind.*® Einen kritischen anthropologischen Akzent setzt in dieser Diskussion
Michael Taussig, wenn er, zuriickgreifend auf Horkheimer/Adorno und den
franzdsischen Poststrukturalismus, die kolonialistischen und rassistischen

43 Vgl. Derrida 1981.
44 Vgl. Girard 1994.
45 Vgl. Gebauer/Wulf 1998.

17



18

Enzyklopéadisches Stichwort: Mimesis

Implikationen im Verhaltnis von Nachahmung und Andersheit beschreibt.46
In diesem Kontext sollte nicht vergessen werden, dass Gabriel Tarde bereits
Ende des 19. Jahrhunderts aus soziologischer Sicht ein Buch iber die »Gesetze
der Nachahmung« (Les lois de I’imitation, 1890) vorgelegt hat.

Resiimee

Rickblickend zeigt sich, wie der Begriff der Mimesis sich im Laufe der Ge-
schichte langsam, aber mit zunehmendem Nachdruck von der semantischen
Bindung an Imitation als realistischer, wahrheitsgetreuer Nachahmung 16st
und die ihm ebenfalls immanente Bedeutung von Kreativitat freisetzt, bis
beide sich mit der Romantik entweder zu einer konsistenten Synthese formen
oder sich die Bedeutung des Kreativen im Namen von Ausdruck, Imagination
und Spiel verselbstdndigt. Ankniipfend an die sozialwissenschaftliche Dis-
kussion und im Einklang mit der linguistischen wie im weiteren Sinn prag-
matistischen Wende der Philosophie des 20. Jahrhunderts 16st sich die dstheti-
sche Mimesis von der Nachahmung der Natur zugunsten der reaktualisierten
aristotelischen Nachahmung des Handelns. Zwischen die Beziehung von
Denken und Sein, spéter von Subjekt und Objekt, fiigt sich als dritte und
vermittelnde Instanz das Co-Subjekt ein. Intersubjektivitat vertritt damit
Objektivitat. Mimesis erweist sich hier als primér praktisches und soziales
Vermogen. Die Nachahmung von Vorbildern in der Kunst erhalt auf diese
Weise Riickhalt in der sozialen Lebenswelt, und die mimetische Darstellung
dieser Welt zielt letztlich auf eine Refiguration der politischen Gemeinschaft.

46 Vgl. Taussig 1993.



Zentralbegriff der philosophischen Asthetik

Literatur

Aristoteles: Poetik, Griechisch/Deutsch, iibers. u. hg. v. Manfred Fuhrmann, Stuttgart:
Reclam 1982.

Blumenberg, Hans: »Nachahmung der Natur.« Zur Vorgeschichte der Idee des schop-
ferischen Menschen« (1957), in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsdtze und
eine Rede, Stuttgart: Reclam 1981, S.55-103.

Danto, Arthur C.: »Das Ende der Kunst”, in: ders., Die philosophische Entmiindigung
der Kunst, iibers. v. Karen Lauer, Miinchen: Fink 1993, S.109—146.

Derrida, Jacques: »Economimesis«, in: Diacritics, Vol. 11, No. 2, 1981, S. 2—25.

Friichtl, Josef: »Adorno and Mimesis«, in: Michael Kelly (Hg.): Encyclopedia of Aesthet-
ics, Vol. 1, Oxford/New York: Oxford University Press 1998, S.23-25.

Gadamer, Hans-Georg: Platons dialektische Ethik und andere Studien zur Platonischen
Philosophie, Hamburg: Meiner 1968.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik, Tibingen: Mohr/Siebeck 1975 (Or. 1960).

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (Hg.), Spiel-Ritual-Geste. Mimetisches Handeln in der
sozialen Welt, Reinbek: Rowohlt 1998.

Girard, René: Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt/M.: Fischer 1994 (franz. Or. 1972).

Gombrich, Ernst: Art and Illusion, 5. Ed., Oxford: Phaidon 1977.

Grassi, Ernesto: Die Theorie des Schénen in der Antike, Koln: Dumont 1980 (1. Aufl. 1962).

Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 198s.

Halliwell, Stephen: The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and Modern Problems,
Princeton/Oxford: Princeton University Press 2002.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, hg. v. Wilhelm Weischedel,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1974.

Koller. Heinz: Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck, Bern:
Francke 1954.

Lessing, Gotthold Ephraim: »Laokoon oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie,
in: Lessings Werke. Dritter Band, hg. v. Kurt Wolfel, Frankfurt/M.: Insel 1967, S. 7-171.

Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1995.

Menke Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2008.

Moritz, Karl Philipp: »Uber die bildende Nachahmung des Schénenc, in: ders., Die
Signatur des Schonen und andere Schriften zur Begriindung der Autonomiedsthetik,
hg. v. Stefan Ripplinger, Hamburg: Philo Fine Arts 2009.

Platon: Phaidon, Politeia, in der Ubers. v. Friedrich Schleiermacher, mit der Stepha-
nus-Numerierung, hg. v. Walter F. Otto u. Ernesto Grassi, Hamburg: Rowohlt 1958.

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, Werke in zehn Binden, Band I,
Zirich: Diogenes 1977.

19



20

Enzyklopéadisches Stichwort: Mimesis

Schulte-Sasse, Jochen: Art. »Einbildungskraft/Imagination, in: Karlheinz Barck u. a.
(Hg.): Asthetische Grundbegriffe, Bd. 2: Dekadent-Grotesk, Stuttgart/Weimar: Metz-
ler 2001, S. 88- 120.

Siegmund, Judith (Hg.), Handbuch Kunst-Philosophie, Bielefeld: transcript Verlag/utb.
2022, S.67-78.

Strube, Werner: Art. »Illusiong, in: Joachim Ritter u. Karlfried Griinder (Hg.): Histo-
risches Worterbuch der Philosophie, Bd. 4: I-K, Basel/Stuttgart: Schwabe & Co 1976,
S.204-215.

Tatarkiewicz, Wladyslaw: Geschichte der sechs Begriffe: Kunst, Schénheit, Form, Kreativi-
tit, Mimesis, Asthetisches Erlebnis, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2003.

Taussig, Michael: Mimesis and Alterity: A Particular History of the Senses, Routledge,
New York 1993.

Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1994.

Warning, Rainer: Art. »Imagination, in: Joachim Ritter u. Karlfried Griinder (Hg.),
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 4: I-K, Basel/Sutggart: Schwabe & Co
1976, S. 219—220.



Mimesis
Konstellation eines Zentralbegriffs
bei Adorno



»Nur keine Nachlassigkeit in den kleinen Dingen«

Samuel Beckett



Vorwort

D ieses Buch wurde als Dissertation zwischen 1982 und 1985 geschrieben, zu
einer Zeit also, da die Kritische Theorie als Gesellschaftstheorie nur noch
Anlaf} fur resignative Erinnerungen bot, die »Dialektik der Aufklarung« als
Schlagzeile die Feuilletons und als Menetekel den wiederauferstandenen Kul-
turpessimismus bestimmte, und die Denker der Postmoderne unwiderstehlich
dabei waren, die Kritik der Vernunft eloquent und zwiespaltig radikalisiert
fortzufiithren. Gut fiinfzehn Jahre nach seinem Tod hat sich Adornos 6ffent-
liche Wirkung in einer diffusen Présenz sedimentiert, akademisch zeigt sich
seine Aktualitat offen als ungebrochen. Die Bibliographie der Sekundérlite-
ratur nimmt von Jahr zu Jahr zu, Symposien in Hamburg und in Minster und
vor allem die Frankfurter Konferenz 1983 belegen beeindruckend das grofie
Interesse. Nach wie vor bietet Adorno sich dabei divergierenden Positionen
an. Der Froschkonig, den er als sein Urbild ausersehen hat, verwandelt sich
im Boudoir der Philosophie jedesmal in einen anderen Prinzen: in einen der
Avantgarde verschriebenen Astheten und einen westlichen Marxisten, in ei-
nen spekulativen Denker und einen verweltlichten Theologen, in einen ame-
rikanisierten Soziologen und einen psychologisch geschulten Diagnostiker, in
einen Geistesaristokraten und einen Paddagogen; erlost wird er letztlich nicht.

Danken moéchte ich an dieser Stelle Frau Professor Brigitte Scheer fiir die
Unterstiitzung, die sie mir wahrend des Studiums zuteil werden lief3, und fiir
die sorgsame Betreuung der Dissertation, Herrn Professor Jirgen Habermas
besonders fiir die Anregung und Kritik, die sich in Seminar-Diskussionen
mehr noch entwickelt haben als durch die Lektiire der Schriften.

Danken mochte ich auch der »Studienstiftung des deutschen Volkes«, die die
Promotion durch ein Stipendium geférdert hat.

Mein Dank gilt schliefSlich meinen Eltern, ohne deren vorbehaltslose und
kontinuierliche Unterstiitzung ich diese Arbeit nicht unter den angenehmen
Bedingungen hitte schreiben kénnen, die mir gegénnt waren.

Frankfurt/M., im Juli 1986 J.E.



Einleitung

er Begriff der Mimesis ist auf eine paradoxe Weise bedeutsam geworden.

Mit seinem ersten grofien Auftritt wird er bei Platon auch gleich ein fiir
allemal diskreditiert. An den Folgen laboriert er bis heute. Unter dem Topos
>Nachahmung der Natur« zieht er sich durch die Geschichte der Asthetik, und
je weniger diese Natur - zuletzt angesichts der Kunstproduktion des 20. Jahr-
hunderts — natura naturata, Kunst abbildhafte oder einfache Nachahmung
meint, desto mehr verlegt sich schon seit Aristoteles die Bedeutung auf na-
tura naturans, die aber im vorkantisch-obligatorischen Rahmen einer Wahr-
heitsdsthetik keine geringeren Probleme aufwirft. Nach Hegel bewegt sich
Adorno wieder innerhalb dieses Rahmens. Seine Asthetik stellt den Begriff
der Mimesis explizit ins Zentrum und spannt — von Kiinstlerasthetiken wie
denjenigen Klees oder Kandinskys und von Lukacs< konventioneller Theorie
abgesehen — den Bogen zu einer im 18. Jahrhundert abgerissenen abendlan-
dischen Tradition.

Das Interesse am Begriff der Mimesis ist also zunéchst ein dsthetisches. Die
Aktualitét dieses Begriffs insgesamt besser beurteilen zu kénnen, dazu kann
die Herausarbeitung seiner Bedeutung bei Adorno in der Folge verhelfen. Aus
dem massiven Auftreten des Mimesisbegriffs in der Asthetischen Theorie aber
zu schliefen, er habe seinen ihm eigentlich gebiihrenden Ort innerhalb der
Asthetik, wire so kurzsichtig wie der Versuch systematisch abwegig, die Phi-
losophie des Schonen von den ihr traditionell zur Seite gestellten Bereichen
des Wahren und Guten abzusondern. Adorno verfolgt auch nach dem Uber-
gang in die von Max Weber als Ausdifferenzierung von Rationalitdtstypen
gekennzeichnete Moderne das klassische, von Hegel am hochsten gesteckte
Programm der Einheit der Vernunft. Auf seine eigene Theorie 148t sich zudem
die von ihm haufig verwendete Argumentationsfigur der Rickwirkung an-
wenden; vom Jingsten her fallt neues Licht auf das Alte. In dem Mafe, in
dem iiber seiner Theorie als ganzer der Titel Asthetische Theorie zu stehen
hat, riickt auch der Begriff der Mimesis offiziell in ihr Zentrum tiberhaupt.
Diese offizielle Entwicklung teilt er schlieB8lich und nicht zufallig mit dem
Begriff, der ebenso spét und unverriickbar zum Zentralbegriff der Theorie
schlechthin avanciert: dem Begriff des Nichtidentischen. Seine Nennungen
in der Dialektik der Aufkldrung und in den Minima Moralia sind beilaufig,
trotzdem ist riickblickend nichts weniger umstritten, als dafl Adornos Philo-
sophie Nichtidentitdts-Philosophie sei, Adorno der philosophische Statthalter
des Nichtidentischen.



26

Einleitung

Mindestens ebenso grof3 wie das dsthetische ist daher das erkenntnis- und
implizit gesellschaftstheoretische Interesse am Mimesisbegriff. Als Widerpart
zur Rationalitat findet er sich heute nicht nur innerphilosophisch auf einem
mitunter geradezu umkampften Terrain wieder. Der im Zeitalter der Auf-
klarung kreierte Titel Kritik der reinen Vernunft hat seither namlich nicht
minder groffangelegte Fortsetzungen provoziert. Als Kritik der instrumentellen
Vernunft ist er im Verein mit der Dialektik der Aufkldrung in unserer Zeit zum
Schlagwort geworden, innerhalb des Paradigmas der Sprachphilosophie wird
er auf neuem Niveau reformuliert, und der Poststrukturalismus versucht, mit
Nietzsche und Freud federfithrend einen SchlufSpunkt zu setzen. Im Sog des
Poststrukturalismus wird auch die Kritik der instrumentellen Rationalitat
aus einer Endzeitperspektive heraus betrieben, die die rigorose Verklamme-
rung von Unterdriickung der dufleren wie inneren Natur 6kologisch und kul-
turkritisch in ungeahntem Ausmaf} bestatigt sieht und Adorno im Gefolge
der »dunklen Schriftsteller< des Biirgertums den Lockungen einer amorphen,
Versohnung versprechenden Natur erliegen, Mimesis als Regression obsie-
gen 1alt. Verstarkt durch diese Perspektive zieht der Mimesisbegriff mithin
den Irrationalismusverdacht auf sich. Ihn auf das ihm zustehende Minimum
reduzieren zu konnen, soll ein Ergebnis der vorliegenden Arbeit sein. Zwi-
schen der Alternative von sprachphilosophisch gewendeter Kritischer Theo-
rie und Poststrukturalismus kommt der Philosophie Adornos eine aktuelle
Vermittlerrolle zu. Sie teilt mit der ersteren das Festhalten am >Projekt der
Modernes, an der >bestimmten Negation« als Rettung der Aufklarung, mit
letzterem jene Momente von Intimitat, Kérper, Lust und Ausdruck, wie sie
unter dem Mimesisbegriff gedacht werden und die Disziplinen von Psycho-
analyse und Asthetik hervorheben. Mimesis erfiillt bei Adorno die Funktion
des Korrektivs der (instrumentellen) Rationalitat; das verleiht ihr erkennt-
nistheoretischen Rang. Ob diese Funktion und mit ihr das hedonistische und
expressivistische Moment des Mimesisbegriffs von einem kommunikations-
theoretisch erweiterten Rationalitdtsbegriff abgedeckt ist, wird in der vor-
liegenden Arbeit bezweifelt. Die Doppelperspektive von Aufklarung als zu-
gleich hedonistischem Projekt riickt den Mimesisbegriff in das rechte Licht.

Das Interesse am Mimesisbegriff wird im selben Zusammenhang spezi-
fisch erfahrungstheoretisch motiviert. Erfahrung ist der Gegen- wie Oberbe-
griff Adornos zu >verblendeter< Theorie. Er ist pradestiniert fiir ein Denken,
dem es um die Erkenntnis des Besonderen oder um eine nicht wissenschaft-
lich reglementierte Erkenntnis auf der Basis kompetenter Subjektivitat geht.
Von seinen schulbildenden Ausdifferenzierungen ist Adorno vor allem der
des (Neu-)Kantianismus und des logischen Empirismus prasent, die Gleichset-
zung von Erfahrung mit empirisch-wissenschaftlicher Erkenntnis oder dem



Zentralbegriff der philosophischen Asthetik

in der Wahrnehmung rein Gegebenen. Adorno setzt gegen diese Tradition auf
diejenige Hegels, in der sich Kantische Elemente — Erfahrung als allgemeine
und notwendige — mit Aristotelischen — der auch im alltdglichen Gebrauch
des deutschen Wortes gelegenen Bedeutung von >erworbenen Fahigkeiten< -
verbinden. Seit seinen jungen Jahren aber ist ihm ein Erfahrungsbegriff ver-
traut, fiir dessen Theorie und mehr noch Praxis Benjamin einsteht. Uber ihn
flielt die Traditionslinie des sUnmittelbaren< und Mimetischen verstarkt in
diejenige Hegels ein.

Adorno hat den Begriff der Mimesis nicht in einer umfassenden Abhand-
lung expliziert. Dem Ideal eines Wissens, das sich auf die cartesianischen
Methodenforderungen nach Elementaranalyse, Kontinuitat und Vollstandig-
keit verpflichtet, widerstreitet Adornos Philosophie in ihrem essayistischen
und konstellativen Formideal. Das hat fiir den Leser, der es genau(er) wissen
will, zur Folge, den Konstellationen im Einzelnen jeweils nachgehen zu miis-
sen in einem gleichsam strukturalistischen Verfahren. Dieses Vorhaben muf}
natiirlich den Einwand gewértigen, ebenso unendlich zu sein wie die Kon-
stellationen, die ein Begriff mit anderen Begriffen innerhalb eines bis heute
auf neunzehn Bande angewachsenen Werkes eingeht. Abgesehen davon, dafl
dieser Einwand unter hermeneutischer Perspektive fiir die Werke aller Au-
toren in Anschlag gebracht werden kann, wird ihm im vorliegenden Fall,
der Konstellation des Mimesisbegriffs, dadurch begegnet, zum einen nur den
unmittelbar an ihn assoziierten Begriffen nachzugehen, zum anderen vor
allem denjenigen, die ihn positiv bestimmen. Diese positiven Bestimmungen,
nach denen die Kapitelfolge vorgenommen wird, die sich ex post in einem
stark akzentuierenden Zugriff aber auch um drei Schwerpunkte zentrieren las-
sen, sind: (biologische) Mimikry, Todestrieb, Idiosynkrasie und Magie unter
anthropologisch-phylogenetischer Bedeutung; Nachahmung und Identifika-
tion, Phanomene der Sympathie und des Aufier-sich-Seins unter anthropolo-
gisch-systematischer Bedeutung; innere Natur und Ausdruck unter, zweitens,
triebtheoretischer (und — damit zusammenhéngend - sprachphilosophischer)
Bedeutung; Affinitit, (Wahl-)Verwandschaft und Ahnlichkeit, Erfahrung und
Differenzierungsvermoégen, drittens, unter erkenntnistheoretischer Bedeu-
tung. Die Grundfigur ist die eines onto- und phylogenetisch frithen Vermo-
gens, das zugleich die primére Funktion der Selbsterhaltung fiir das natur-
und sozialgeschichtlich ohnmachtige Subjekt wie der Herausbildung von
Humanitét iibernimmt in seinem intimen Verhiltnis zum Nichtidentischen.
Aussagekriftig wird diese Grundfigur aber erst in ihren Diversifikationen,
ihrer Erlduterung an den konstellierten Elementen, das Nichtidentische dann
spezifiziert als sympathetisch, nach Affinitdt und Ahnlichkeit betrachtete
auflere Natur, als kantianisch Ungegenstindliches, als Lebendiges, natura

27



28

Einleitung

naturans, als Physisch-Somatisches und partiale Libido, als Daflheit und
Objekt sowie als Individuiertes und Anderes.

Tritt die konstellative Verfahrensweise an die Stelle systematischer Theo-
rie, dann sind auch der nachzeichnenden Rekonstruktion Grenzen der Theo-
retisierbarkeit gesetzt. Fiir keinen Begriff gilt das mehr als fiir den der Mime-
sis. Eine von Adorno zu erwartende Theorie der Mimesis als Statthalter der
Vernunft, so hat zuletzt Habermas beklagt, ist nach seinen eigenen Begriffen
unter dem Bann der instrumentellen Vernunft nicht méglich. Die »meisten
asthetisch zentralen« Begriffe, so Adorno selbst, sind »widerspenstig gegen
die Theorie« (GS 7, S.170). So sehr Adorno keinen Zweifel daran 1afit, dafl
»Dunkelheit nicht durch Helligkeit des Sinns zu substituieren« ist (S.47),
so sehr besteht er doch darauf, das »Vage als Vages deutlich« hervortreten
zu lassen (S. 438). Die polemische Umkehrung des berithmten Wittgenstein-
Satzes aus dem Tractatus liest sich dann akzentuiert so, Philosophie miisse
genau sagen (angeben), was sich genau nicht mehr sagen lasse. Eine gewisse
Trivialisierung ist bei dieser Rekonstruktion unvermeidlich, wenn man sich
um die detaillierte Analyse der Argumentation bemiiht, die bei Adorno im
fein gesponnenen Gewand eines elaborierten Codes versteckt ist, der jedem
Anschein eines zweireihigen Strickmusters zuvorkommen will. Die Arbeit
mochte das argumentative Skelett des Essayisten Adorno freilegen, ohne die
Warnung zu vergessen, dafl sein Bestes, die an Konstellationen aufscheinende
Evidenz von Erkenntnissen, dadurch auch verloren gehen koénnte. Nach der
beispielhaften Vorfithrung durch die Dissertation von Friedemann Grenz
wird dabei aus den Schriften Adornos unterschiedslos und mit Hilfe eines
erarbeiteten Begriffsregisters zitiert. Am Mimesisbegriff zeigt sich erneut,
dafl Adornos Denken unterhalb einer Wandlung der Terminologie von Kon-
tinuitat regiert wird.

Neben den Grenzen der Theorie tritt auch das hervor, was man Adornos
verschwiegenen oder geheimen Dogmatismus nennt. Im Fall des Mimesisbe-
griffs ist das weit weniger die Marxsche als die Freudsche Theorie. Die Psy-
choanalyse bildet sein tragendes argumentatives Fundament in einem Mafle,
daf} es bisweilen den Anschein hat, Adorno wolle mit ihr die alten metaphy-
sischen Kategorien auf einen theoriefahigeren Begriff bringen, ohne ihren
eigenen methodologischen Status zu relativieren.

Vorliegende Arbeit bleibt im Rahmen einer philosophisch ausgerichteten
und immanenten, philologisch verfahrenden Rekonstruktion. Sie will zur
>Auflésung von Deutungsproblemenc beitragen, konfrontiert Adorno nicht -
was seinem eigenen Anspruch nach méglich wire — mit den >avanciertestenc
einzelwissenschaftlichen, das hiefle hier vor allem ethnologischen und psy-
choanalytischen Theorien, unternimmt schlie8lich aber auch eine vorsichtige



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis – Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik
	Antike Ontologie
	Neuzeit und Kreativität
	Romantischer Höhepunkt
	Einfluss der Sozial- und Kulturwissenschaften
	Resümee
	Literatur

	Mimesis – Konstellation eines Zentralbegriffs bei Adorno
	Vorwort
	Einleitung
	I. Begriffsgeschichte und Provenienz in der Kritischen Theorie
	II. Anthropologie (Phylogenese)
	1. Urgeschichte des Subjekts
	2. Das Erbe der Magie

	III. Anthropologisch-systematische Bedeutung
	1. Alterzentrische Angleichung und ästhetische Bedeutung
	2. Sympathie und kognitive Funktion des Leidens wie der Liebe
	3. Außer-sich-Sein und Bewusstseinsphilosophie

	IV. Triebtheorie und Sprachphilosophie
	V. Erkenntnisnistheorie
	1. Der Begriff der Affinität bei Kant
	2. Zum Begriff der Synthesis bei Adorno
	3. Mimetische Rationalität

	Resümee
	Literaturverzeichnis
	Ausführliches Inhaltsverzeichnis




