
Meiner

Josef Früchtl

Mimesis 



Früchtl

  Mimesis 



Meiner

Josef Früchtl

Mimesis

Konstellation eines Zentralbegriffs  
bei Adorno 



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  

der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten 
sind im Internet über https://portal.dnb.de abrufbar.  

ISBN 978-3-7873-4264-8
ISBN eBook 978-3-7873-4620-2

Ergänzte und korrigierte Neuauflage 2024. 
Die 1. Auflage erschien 1986 (ohne das Enzyklopädische Stichwort)  

im Verlag Königshausen + Neumann, Würzburg.

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten.  
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 

und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten.

Umschlaggestaltung: Andrea Pieper, Hamburg. Satz: Jens-Sören Mann. 
Druck und Bindung: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf 

alterungsbeständigem Werkdruckpapier.  
Printed in Germany



Inhalt

Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis –  
Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 7

Antike Ontologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 7
Neuzeit und Kreativität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 10
Romantischer Höhepunkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 12
Einfluss der Sozial- und Kulturwissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 15
Resümee . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 18
Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 19

Mimesis
Konstellation eines Zentralbegriffs  

bei Adorno

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 23

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          	 25

I. � Begriffsgeschichte und Provenienz in der Kritischen Theorie . . . . . . . . . .          	 31

II.  Anthropologie (Phylogenese) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 51

1. Urgeschichte des Subjekts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 51
2. Das Erbe der Magie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 69

III.  Anthropologisch-systematische Bedeutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 81

1. Alterzentrische Angleichung und ästhetische Bedeutung . . . . . . . . . . .           	 81
2. Sympathie und kognitive Funktion des Leidens wie der Liebe . . . . . . .       	 110
3. Außer-sich-Sein und Bewusstseinsphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 139

IV.  Triebtheorie und Sprachphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 167



	 6	 Inhalt

V.  Erkenntnisnistheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 209

1. Der Begriff der Affinität bei Kant . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 209
2. Zum Begriff der Synthesis bei Adorno . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 220
3. Mimetische Rationalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 236

Resümee . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 249

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 263

Ausführliches Inhaltsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 273



Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis –  
Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik1

 D as Konzept der Mimesis nimmt einen zentralen Stellenwert im abend-
ländischen Denken über Kunst ein. Man darf es das älteste und nach-

haltigste philosophisch-ästhetische Konzept nennen. Seit der griechischen 
Antike bestimmt es über weite Strecken das Verständnis von Kunst, bevor 
es seit dem Ende des 18. Jahrhunderts einschneidend, aber doch nicht ganz 
zurückgedrängt wird. Das Wort »mimesis« verweist im Altgriechischen unter 
anderem auf »mimos«, den Mimen, Schauspieler, im weiteren Sinn Darsteller, 
ins Lateinische wird es übersetzt als »imitatio«, ins Deutsche als »Nach-
ahmung« oder auch »Nachbildung«. Von Anfang an ist dabei die Bedeutung 
leitend, dass Nachahmung etwas voraussetzt, das nachgeahmt werden kann 
und nachahmenswert ist; dass Nachahmung also nichts Neues hervorbringen 
kann. Historisch und systematisch gesehen lässt sich die Bedeutung des 
Mimesiskonzepts allerdings in der Auseinandersetzung genau mit dem Kon-
zept der Schöpfung eines Neuen rekonstruieren. Was als Gegenteil von Mime
sis erscheint, erweist sich zunehmend als interner Gegenpol. Imitation und 
Kreation, Nachahmung und Schöpfung, Ausrichtung an einem Vorgegebenen 
und Erfindung eines Neuen formen sich über einige entscheidende begriffs-
geschichtliche Etappen schließlich zu einer Einheit. Mimesis ist also, in den 
Worten von Stephen Halliwell2, »an intrinsically double-faced and ambigu-
ous concept”, ein Konzept, das um zwei Pole kreist, nämlich um den »world-
reflecting« und den »world-creating« Pol, den fundamentalen Aspekt von 
Kunst als »Spiegel« der Natur und Kunst als einer eigenen, autonomen und 
fiktiven Welt.

Antike Ontologie

Es ist Platon, der den Begriff der Mimesis zum ersten Mal theoretisiert, und 
er tut dies zugleich in einer kritischen Weise, die den Begriff fortan zu einem 
Topos der Philosophie des Schönen und der Kunst werden lässt. Im Wesent-
lichen übt Platon eine zweifache Kritik, zum einen im Hinblick auf den onto-
logischen Status, zum anderen im Hinblick auf die pädagogisch-moralische 

1	 Zuerst erschienen in Siegmund 2022.
2	 Halliwell 2002, S. 22 f.



	 8	 Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis� ﻿

Wirkung der mimetischen Handlungen und Hervorbringungen. Seine be-
rühmte ontologische Kritik formuliert er im 10. Buch des Staates. Dort stellt 
er am Beispiel der Malerei die Gründe vor, die schließlich zur Verbannung 
der Kunst generell aus dem idealen Staat führen. Als »Spiegelung«3 eines 
beliebigen einzelnen Gegenstandes, der der Platonischen Ideenlehre zufolge 
seinerseits Abbild einer »Idee« ist – ein Bett kann man nur handwerklich her-
stellen, wenn man über eine mentale Vorstellung und damit einen Begriff von 
einem Bett verfügt –, als »Nachbildung der Erscheinung«4, als Nachbildung 
eines produzierten, an einem begriff lichen Vorbild orientierten Gegen-
standes ist das Kunstwerk dem, wie etwas in Wahrheit ist, am fernsten. Als 
»Nachbildner« steht der Künstler an dritter Stelle in der Rangfolge von gött-
lichem, jenseits der Welt der Erscheinungen aktiven »Wesensbildner« (Kant 
würde ihn das »transzendentale Ich« nennen) und materiell produzierendem 
»Werkbildner«.5 Sofern Plato Mimesis also ontologisch an der Wahrheit bzw. 
Wirklichkeit als dem in Wahrheit Seienden misst, steht sie unter der Haupt-
bedeutung von Täuschung.

Dieses Verständnis von Mimesis ist für die Konzeption von Kunst kano-
nisch geworden. Dramatisch formuliert darf man sagen, dass es die Ästhe-
tik »gejagt« und verfolgt hat wie ein Fluch.6 Platon selber verknüpft seine 
Gesamtkritik schließlich mit der Aufforderung, die Kunst aus dem idealen 
Staat zu verbannen. Freilich übersieht die traditionsgängige Interpretation, 
mimetische Werke seien (ästhetische) Nachbildungen von (handwerk-
lich-materiellen) Nachbildungen (von Begriffsbildungen), dass Platons Text 
keineswegs so eindeutig ist, wie er erscheint. Man kann sogar sagen, dass 
diese Interpretation »seriously misleading« ist.7 Sie verliert gewiss den Bezug 
zu einem Verständnis von Mimesis, das Platon selber im 3. Buch der Politeia 
diskutiert. Dort ist Mimesis nicht auf Dichtung oder Malerei bezogen, sondern 
auf Musik. Die »ursprüngliche Verbindung« innerhalb der antik-griechischen 
Kultur besteht nämlich zum Tanz, und zwar zum Gruppentanz, was »von 
vornherein jeden Realismus« verbietet.8 »Mimos« meint insofern »den Ak-
teur bacchantischer Weihen«, den »Darsteller, Teilnehmer des orgiastischen 
Spiels«.9 Der Begriff der Mimesis meint dementsprechend nicht primär Täu-
schung, sondern Darstellung.

3	 Platon, Politeia, 596e.
4	 Ebd., 598b.
5	 Ebd., 597d/e.
6	 Gombrich 1977, S. 83.
7	 Halliwell 2002, S. 138.
8	 Koller 1954, S. 45, vgl. S. 104.
9	 Ebd., S. 39, 47.



	 Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik	 9

Die Kritik an Mimesis entzündet sich hier nicht aus der ontologischen, 
sondern der pädagogisch-moralischen Sicht. Das ist die zweite leitende Kritik-
ebene bei Platon. Zum Problem wird hier nicht die Möglichkeit der täuschen-
den Nachahmung, der falschen Darstellung dessen, wie es wirklich ist, son-
dern die Möglichkeit, die eigene Identität preiszugeben durch Identifikation 
mit dem Falschen, nämlich der Vielheit der Leidenschaften. Zum Problem 
wird hier also nicht das Werk als Resultat von Mimesis, sondern diese selber 
in ihrem Vollzug und ihrem Resultat für das vollziehende Subjekt: der mime-
tischen Auflösung von Ichidentität.10

Mit Aristoteles vollzieht sich eine deutliche Umakzentuierung und affir-
mative Wendung. Innerhalb der dualistischen Kernbedeutung von Mimesis 
als Weltbezug und Welterschaffung, als Kunst, die epistemisch abhängig ist 
von der Realität einerseits und einer eigenen Rationalität folgt andererseits, 
verschiebt sich der Akzent unmissverständlich auf die zweite Seite. Die enge 
und vorwiegend abschätzige Bedeutung von Mimesis als bloßer Nachahmung 
und reproduzierender Kopie tritt damit in den Hintergrund. Mit dieser kla-
ren und philosophisch neu begründeten Ausrichtung auf »Darstellung« bie-
tet Aristoteles, unbeschadet der Wirkung Platons (»notwithstanding Plato«), 
die einflussreichste und anpassungsfähigste (»the most influential and most 
adaptable«) aller Konzeptionen mimetischer Kunst.11

Um den Wahlspruch von Kunst als Nachahmung der Natur mit Aristoteles 
zu begründen, kann man sich freilich nicht auf die kunsttheoretisch zentrale 
Schrift zur Poetik berufen.

In ihr, wie auch in anderen Passagen zur Dichtkunst, ist der Ausdruck 
nirgendwo zu finden.12 In der Poetik geht es vielmehr um »mímesis práxeon 
kai bíon«. Dichtung stellt demnach eine »Lebenswirklichkeit«13 und prakti-
sche Handlungen dar, »die in sich selbst ihr Ziel haben und daher von sich 
aus sinnvoll sind«, Handlungen »im Bereich des ›Ethos‹«.14 Der Begriff der 
Praxis schließt Handlungen aus, die, wie etwa im Falle des handwerklichen 
Herstellens, nur Mittel zu etwas sind, nämlich Mittel, um einen Zweck zu ver-
wirklichen. Durch die Darstellung sinngeleiteter menschlicher Handlungen 
ruft poetische Mimesis bestimmte Wirkungen beim Publikum hervor, näm-
lich Einsicht und »Reinigung« (katharsis) durch, traditionell übersetzt, Furcht 

10	 Vgl. Platon, Politeia 395c; Koller 1954, S. 57; Gadamer 1968, S. 198 f.
11	 Halliwell 2002, S. 151, vgl. 152.
12	 Ebd., S. 151.
13	 Aristoteles 1982, S. 21.
14	 Grassi 1980, S. 167.



	 10	 Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis� ﻿

und Mitleid, in neuerer Übersetzung: Schaudern und Jammer, phobos und 
eleos.15

Aristoteles diskutiert Mimesis aber nicht nur im poetologisch-ästhetischen, 
sondern auch im anthropologischen und naturphilosophischen Zusammen-
hang. Dichtkunst geht demnach zum einen wesentlich zurück auf die dem 
Menschen eigene Befähigung zur Nachahmung und zum Lernen durch Nach-
ahmung, die sich von frühester Kindheit an zeigt16, ein anthropologischer 
und psychologisch-pädagogischer Befund, der sich bis in die gegenwärtigen 
wissenschaftlichen Diskussionen durchhält. Zum anderen ist für das Ver-
ständnis von Kunst in ihrem Verhältnis zur Natur Aristoteles’ dynamischer 
Naturbegriff von entscheidender Bedeutung, wie er ihn in der Physik und 
Metaphysik vorstellt. Natur meint demnach nicht so sehr die Gesamtheit 
des Gegebenen als vielmehr das zugrundeliegende produktive Prinzip, eine 
Unterscheidung, für die die Scholastik die Begrifflichkeit von natura naturata 
und natura naturans eingeführt hat. Strittig ist freilich, ob Aristoteles damit 
in der Tat über Platons Ontologie hinausgeht, ob seine Konzeption von Natur 
Kreativität zulässt oder doch nur »die ewige Selbstwiederholung des Seins«, 
sofern sie Natur als »Inbegriff des überhaupt Möglichen« definiert. In seinem 
wegweisenden Aufsatz zur Nachahmung der Natur vertritt Hans Blumen-
berg die kreativitätskritische Interpretation. »Möglich« ist demnach »immer 
nur, was seiner morphé nach schon wirklich ist.« Der Werke herstellende und 
handelnde Mensch »vollbringt, was die Natur vollbringen würde, ihr – nicht 
sein – immanentes Sollen«.17

Neuzeit und Kreativität

Mehr als tausendfünfhundert Jahre erweist sich Aristoteles’ Konzeption der 
mimetischen Kunst als tonangebend. Es dauert bis zum Jahr 1450, bis sich ein 
erster auffälliger Distanzierungsschritt vollzieht. Denn in diesem Jahr stellt 
Nikolaus von Cues die Figur des »Laien« (idiota) vor, der im Unterschied zum 
aristotelisch-scholastischen Gelehrten sein Wissen nicht aus Büchern bezieht. 
Als jemand, der das genügsame Handwerk der Löffelschnitzerei beherrscht, 
kann er von sich behaupten, dass sein Können etwas hervorbringt, das kein 
Vorbild in der Natur hat. Der Löffel ist etwas originär Neues. Mit dieser, wie 
man beachten muss, technischen Kunst, die sich von der Kunst der Malerei 

15	 Aristoteles 1982, S. 19.
16	 Vgl. ebd., S. 11.
17	 Blumenberg 1981, S. 71 u. 73.



	 Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik	 11

und Bildhauerei ausdrücklich absetzt, holt Nikolaus von Kues als humanis-
tischer Theologe und Philosoph den spezifisch christlichen Gedanken der 
creatio ex nihilo anthropologisch ein. Der ursprünglich Gott vorbehaltene Akt 
der Schöpfung eines Neuen wird auf das menschliche Ebenbild übertragen, 
in bescheidenem Maße, aber langfristig doch mit erheblicher Wirkung. Hier 
erscheint zum ersten Mal in der westlich-europäischen Kultur »der Verbund 
von Leistung und Selbstbewusstsein«, die dann Ende des 18. Jahrhunderts im 
deutschen Idealismus mit aller Konsequenz ausgearbeitet wird; der Mensch 
ist, »was er tut und kann«.18 Das »Gefühl der Illegitimität« dessen, was der 
Mensch da für sich beansprucht19, die Mühe, die erforderlich ist, um sich von 
dem ontologischen Paradigma der Antike abzusetzen, ist freilich in dieser 
Zeit – der Zeit der Renaissance – noch deutlich zu spüren. So spricht Raffael 
davon, dass er ein Bild nach einer Idee (idea) gestaltet; Leonardo da Vinci 
davon, dass er Formen anwendet, die es in der Natur nicht gibt (forme che 
non sono in natura); und Giorgio Vasari davon, dass die Natur von der Kunst 
besiegt wird (natura vinta dall’arte). Wladyslaw Tatarkiewicz, der auf diese 
Zitate verweist, bemerkt nicht ohne einen gewissen Nationalstolz, dass es 
ein polnischer, in Neulatein dichtender Jesuit ist, Kazimierz M. Sarbiewski, 
der in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, als Zeitgenosse Descartes’ also, 
wagt, endlich den Ausdruck »Schöpfer« für den Dichter und Künstler zu ver-
wenden.20

Mit der Renaissance kündigt sich also jener Wechsel vom Paradigma der 
Ontologie zu dem der Subjektivität an, der philosophiegeschichtlich vor allem 
mit Descartes verknüpft ist. Erst mit diesem fundamental-epistemischen 
Wechsel lassen sich Kreativität und Innovation philosophisch-begrifflich le-
gitimieren. Freilich findet diese Legitimation für die Kunst anders statt als 
für die Wissenschaft. Während »die rationalistische Philosophie eines Des-
cartes oder die mathematische Physik eines Galilei oder Newton« sich darum 
bemüht, »Sicherheitsfelder« ausfindig zu machen, von denen aus dann alles 
andere als »Phantasie«, »Imagination« oder bloßer »Geschmack« abgestoßen 
werden kann, gibt die Kunst den Feldern der Unsicherheit eine positive Wen-
dung, indem sie deren eigene, innere Logik herausstellt.21 Begriffe wie »Ima-
gination«, »Illusion«, »Schein« und »Täuschung« werden in diesem Umbruch 
neu gedeutet.22 Für den neuen Stellenwert der Kreativität erweist sich vor 
allem das kognitive Vermögen der Imagination als bedeutsam. Unter dem 

18	 Ebd., S. 58.
19	 Ebd., S. 61.
20	 Tatarkiewicz 2003, S. 361.
21	 Luhmann 1995, S. 236.
22	 Vgl. Strube 1976, S. 204 ff.



	 12	 Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis� ﻿

Einfluss von Descartes ist es zunächst noch der Vernunft (raison) und dem 
Menschenverstand (bon sens) entgegengesetzt, unter dem Einfluss von Joseph 
Addisons Essay »On the Pleasures of the Imagination« (1712) aber wird es zu 
einem eigenständigen dritten Erkenntnisvermögen zwischen Vernunft und 
Sinnlichkeit, eine Umwertung, die am Ende des 18. Jahrhunderts mit Kant 
und Fichte ihren Höhepunkt erreicht.23

Bis dahin aber mühen sich die Kunsttheorie und die philosophische Ästhe-
tik, die gewiss nicht zufällig zur selben Zeit mit Alexander Gottlieb Baum-
garten als Disziplin entsteht, um eine angemessene Neubeschreibung der Mi-
mesis als einer nicht bloß nachahmenden künstlerischen Verfahrensweise. 
Eine historische Akzentuierung erhält diese Diskussion im Übrigen in der be-
rühmten Querelle des Anciens et des Modernes, in der an der Wende vom 17. zum 
18. Jahrhundert die Partei der »Modernen«, angeführt von Nicolas Boileau, 
sich gegen die Partei der französischen Klassik stellt, welche die Nachahmung 
der antiken Vorbilder als zeitenthobenes Schönheitsideal anpreist. Das Pro-
blem einer Begründung der Moderne, die »ihre Normativität aus sich selber 
schöpfen« muss, kommt also »zunächst im Bereich der ästhetischen Kritik 
zu Bewußtsein«.24 In diesem Diskussionszusammenhang steht auch Lessings 
Laokoon-Schrift (1766). Er stellt dem Begriff der Nachahmung erläuternd den 
des »Ausdrucks« zur Seite und besteht darauf, dass der Einbildungskraft oder 
Phantasie »freies Spiel« erlaubt sein müsse, denn nur so könne die Kunst, 
scheinbar paradox, wirklichkeitsgetreu verfahren.25 Realistische Imitation 
und kreative Imagination müssen einander ergänzen.26

Romantischer Höhepunkt

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts vollzieht sich dann der entscheidende Schritt 
von der kreativ-imaginativen Ergänzung zur Leitung und schließlich zur Er-
setzung der Imitation. Es ist ein Schritt, der vom »Sturm und Drang« über den 
deutschen Idealismus zur Romantik führt, und der allenthalben verbindende 
Begriff ist – angestoßen in Frankreich erneut durch die Querelle, in England 
zur selben Zeit durch Shaftesbury – der des Genies als eines original-schöp-
ferischen, im Einklang mit der Natur produzierenden Subjekts. Die natura 
naturans, die, zurückweisend auf Aristoteles, bei Nikolas von Kues zunächst 
der technischen Kunst des »Laien«, dann im Zuge der Hochrenaissance tas-

23	 Vgl. Warning 1976, S. 219 f.; Schulte-Sasse 2001, S. 110.
24	 Habermas 1985, S. 16 f.
25	 Lessing 1967, S. 21.
26	 Vgl. Halliwell 2002, S. 119.



	 Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik	 13

tend und fordernd dem Künstler zugeschrieben wird, wird unter den ver-
änderten Rahmenbedingungen der Subjektivitätsphilosophie definitiv zur 
»dunklen«, nur dem genialen Subjekt zugänglichen Quelle der Kunst.

Karl Philipp Moritz eröffnet diesen finalen Denkweg mit seinem Aufsatz 
»Über die bildende Nachahmung des Schönen« (1788). Das Schöne ist ihm 
zufolge ein durch die Einbildungskraft vorgestelltes, scheinbar »für sich be-
stehendes Ganzes«, das in Analogie zum »großen Ganzen der Natur« steht. 
Der Künstler drückt insofern als »bildendes Genie«, genauer: »aus sich heraus 
bildende« Kraft, die »Schöpfungskraft« der Natur in seiner eigenen »That-
kraft« aus. 27 Moritz’ ästhetische Reflexionen gehören also zu einer »Ästhe-
tik der Kraft«28, wie sie bei Johann Gottfried Herder, Johann Georg Sulzer 
und Moses Mendelssohn formuliert wird. Sie betont Baumgartens disziplin-
gründende Definition des Ästhetischen als sinnliches Erkennen (»cognitio 
sensitiva«) nicht auf dem Erkennen, sondern dem Sinnlichen und begreift das 
ästhetische Subjekt als ein Subjekt, das zu sich selbst in einem unendlichen 
Widerspruch steht; Selbstverwirklichung umfasst hier auch das Dunkle des 
Selbst. »Bildung« bzw. Schöpfung ist bei Moritz also der Nachahmung ad-
jektivisch beigeordnet, dem Sinn nach aber als leitendes Prinzip übergeordnet.

Noch rigoroser ist dieser Primat in Kants Kritik der Urteilskraft (1790). 
Ausgehend von einer reziproken definitorischen Spiegelung von Kunst und 
Natur – Natur ist schön, wenn sie aussieht wie Kunst, etwas Gemachtes; 
Kunst ist schön, wenn sie aussieht wie Natur, etwas nicht Gemachtes29 – defi
niert Kant Genie als »das Talent (Naturgabe)«, »das angeborene produktive 
Vermögen«, welches der Kunst die je spezifische Produktionsregel gibt30 und 
»dem Nachahmungsgeiste gänzlich entgegen zu setzen« ist.31 In der Kunst 
geht es nicht um Nachahmung, schon gar nicht um »Nachmachung«32, son-
dern um »Nachfolge«.33 Ein Künstler nimmt sich andere Künstler in ihrer 
Art, Kunst zu machen, zum Vorbild und versucht, ihnen nachzueifern. Sein 
produktives Vermögen wird durch das seiner Kollegen und Kolleginnen an-
gestoßen. Die Natur, die es nachzuahmen gilt, ist wesentlich zur inneren 
Natur geworden, die es auszudrücken gilt, mit dem korrektiven Zusatz, sich 
dabei am Ausdruck der inneren Natur bei den Künstlerkollegen und -kolle-
ginnen zu orientieren. 

27	 Moritz 2009, S. 39–45.
28	 Menke 2008, S. 9.
29	 Kant 1974, S. 241 (§ 45).
30	 Ebd., S. 241 f. (§ 46).
31	 Ebd., S. 243 (§ 47).
32	 Ebd., S. 245 (§ 47).
33	 Ebd., S. 255 (§ 49), 213 (§ 32).



	 14	 Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis� ﻿

Kant formuliert damit eine Position, die die Romantik in einer erneuten 
Zuspitzung ausformuliert. Nun geht es zentral um den ästhetischen »Aus-
druck«, so sehr, dass er tendenziell das Konzept der Nachahmung ersetzt. Mit 
der Romantik wird allgemein der »Expressivismus« zu einem »Eckpfeiler der 
neuzeitlichen Kultur«.34 Vorbereitet wiederum durch Herder und im Hinter-
grund durch Rousseau, bricht sich die Überzeugung Bahn, dass das Innere 
sich entäußern muss, Gefühle, Gedanken und Visionen sich kundtun und 
offenbaren müssen. Für den Künstler bedeutet das, dass er nicht mehr die 
äußere Natur imitiert, sondern ihre Schaffenskraft, dass er also, aus christ-
lich-religiöser Sicht, den »Urheber der Natur« imitiert.35 Freilich ersetzt auch 
hier das Konzept der Schöpfung das der Nachahmung nicht vollständig. Viel-
mehr zeigt sich, etwa bei A. W. Schlegel, Schelling und Schopenhauer, stets 
eine charakteristische »romantic ambivalence«36, die das Nachahmungs-
prinzip zurückweist, sofern es auf die empirisch-phänomenale Welt bezogen 
ist, nicht aber, sofern es das Prinzip des Schaffens benennt, welches die Natur, 
wie sie in Wahrheit ist, darstellt, nämlich als ein sich selbst nicht bewusstes 
Bewusstsein, als ›dunkler‹ Geist. Je mehr die Philosophie, wie bei Schelling 
und Schopenhauer, sich dieser Unterscheidung annimmt, desto deutlicher 
tritt hervor, weshalb auch die Romantik nicht ersatzlos das Nachahmungs-
prinzip ersetzen kann. Es garantiert nämlich auf der Basis der Subjektphilo-
sophie eine Metaphysik des Absoluten, sei es, wie in Schellings »System« 
von 1800, des absoluten Ich, in dem sich bewusster und unbewusster Pol mit 
Hilfe der Kunst verschränken, sei es, wie bei Schopenhauer, des »Willens« als 
blinder, dynamischer, alles Sein umfassender Kraft. Bei Schopenhauer ver-
halten sich alle Künste, auch die Musik, zur Welt »wie Darstellung zum Dar-
gestellten, wie Nachbild zum Vorbilde«.37 Anders als Architektur, Skulptur, 
Malerei, Theater und Literatur ist Musik allerdings nicht »Abbild der Ideen«, 
also, Platon mit Kant kombinierend, Abbild der Objektivation des Willens 
als transzendentalem Prinzip, sondern sie ist »Abbild des Willens selbst«, 
unmittelbarer Ausdruck dessen, was das Sein im Innersten zusammenhält, 
und eben deshalb ist ihre Wirkung »so sehr viel mächtiger und eindring- 
licher«.38

34	 Taylor 1994, S. 655.
35	 Ebd., S. 657.
36	 Halliwell 2002, S. 361.
37	 Schopenhauer 1977, S. 322 (§ 52).
38	 Ebd., S. 324 (§ 52).



	 Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik	 15

Einfluss der Sozial- und Kulturwissenschaften

Die Philosophie des deutschen Idealismus und der Romantik ermöglicht also 
eine Synthese von Mimesis und Subjektivität. Genauer gesagt, ermöglicht sie 
auf der Basis des Subjektivitätsprinzips eine Fassung des Mimesisbegriffs, 
die dessen von Anfang an präsente und auseinanderstrebende Pole: Nach-
ahmung und Schöpfung, Imitation und Kreation, konsistent zusammenfügt. 
Hier kommt also eine lange abendländische Geschichte zum Abschluss, und 
es verwundert daher nicht, dass der Mimesisbegriff fortan, zumindest für 
mehr als ein Jahrhundert, in der entsprechenden Diskussion keine auffällige 
und anregende Rolle spielt. Das ändert sich erst Mitte des 20. Jahrhunderts. 
Nun tritt er mit einer Neuakzentuierung hervor, die nicht intern durch die 
philosophische Ästhetik, sondern durch die Sozial- und Kulturwissenschaften 
geprägt ist.

Philosophisch gebührt Theodor W. Adorno das Verdienst, diesen neu ak-
zentuierten Mimesisbegriff fruchtbar gemacht zu haben. Er führt ihn, in Co-
Autorschaft mit Max Horkheimer, in der Dialektik der Aufklärung (1944) ein 
mit Bezug auf Roger Caillois’ Überlegungen zu »le mimétisme« und Sigmund 
Freuds Spekulation über einen »Todestrieb«. Biologie, Kulturanthropologie, 
Soziologie und Psychoanalyse werden hier zusammengefügt, um den philo-
sophisch-ästhetischen Begriff der Mimesis zu unterbauen. Mimesis gilt dem-
entsprechend als ein ontogenetisch und phylogenetisch basales Vermögen, 
welches die zweifache Funktion erfüllt, einerseits die Selbsterhaltung des 
Lebewesens Mensch gegenüber natürlicher und sozialer Übermacht durch 
Anpassung zu sichern, andererseits eine Quelle zu bieten für dasjenige, was 
nicht restlos aufgeht in Anpassung, ein Potential also für eine utopische 
Humanität. Die Analyse der »Nachahmung« weitet sich demnach von den 
prähistorischen Anfängen bis zur bürgerlichen, am Ende totalitären Gesell-
schaft des 20. Jahrhunderts aus. Kunst ist das Ergebnis einer »ästhetischen 
Verhaltensweise«, die das Erbe des biologisch-archaisch vorgeformten und 
kultisch-magisch entwickelten mimetischen Verhaltens antritt.39

Neben Adorno tun sich innerhalb der Philosophie des 20. Jahrhunderts vor 
allem Hans-Georg Gadamer und Paul Ricoeur darin hervor, den Begriff der Mi-
mesis affirmativ, wenn auch nicht uneingeschränkt produktiv, aufzugreifen. 
Gadamers kurze Diskussion des Begriffs hält sich in seiner Grundlegung 
einer philosophischen Hermeneutik ganz im antik-griechischen, namentlich 
im platonischen Rahmen. Mit Verweis auf die Lehre von der anámnesis, der 
zufolge Erkenntnis Wiedererkenntnis eines vor-sinnlichen Wissens ist, betont 

39	 Vgl. dazu auch Früchtl 1998, S. 23 ff.



	 16	 Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis� ﻿

Gadamer den »Erkenntnissinn« von Nachahmung und Darstellung, der darin 
besteht, »daß mehr erkannt wird als nur das Bekannte«.40 Auch Ricoeur dis-
kutiert Mimesis aus der Sicht der Hermeneutik, also in ihrer Bedeutung für 
den Akt des Verstehens, entfaltet sie aber ausführlich in den drei Bänden von 
Zeit und Erzählung (1983–1985). Nur das Erzählen, eine Narration im weiten 
Sinn, ist ihm zufolge imstande, eine sinnliche Erfahrung der Zeit zu geben. 
Anknüpfend an Aristoteles ist Mimesis das kreative Vermögen, der zeitlichen 
Erfahrung die Form einer Erzählung zu verleihen. Im Einzelnen setzt es sich 
aus den drei Komponenten von »Präfiguration, »Konfiguration« und »Re-
figuration« zusammen, das heißt aus dem jeweils vorgegebenen Verstehen 
(Gadamers »Vorurteilsstruktur«), aus dem Zusammenfügen der konkreten 
Erzählung und aus dem Vervollständigen der Erzählung, des Text-Objekts, 
durch die Erfahrung des Subjekts. Der Text der Erzählung schließt sich somit 
zu einer Erfahrungswelt zusammen, so wie umgekehrt die Welt, auf die sich 
ein erzählender Text bezieht, die Form eines Textes aufweist; denn es gibt 
keinen von Deutung und das heißt hier von kreativer Nachbildung freien Zu-
griff auf die Welt.

Auch in der sprachanalytischen Philosophie gibt es einen interessanten 
Vorschlag zu einem neuen Verständnis der Mimesis. Kendall Walton legt ihn 
in seinem Buch Mimesis as Make-Believe. On the Foundations of the Representa-
tional Arts (1990) vor. Die Künste wie die Kinderspiele kennen demnach den 
Gebrauch von Requisiten (props). Erwachsene verhalten sich zu Kunstwerken 
wie Kinder, die mit ihrem Teddybär sprechen oder sich in Prinz und Prinzes-
sin verkleiden. Kunstwerke sind also – man kann einfügen: nichts anderes 
als – Requisiten zum imaginativen Gebrauch. Imagination ist für dieses Ver-
ständnis von Kunst die maßgebliche Kompetenz. 

Vorwiegend kritisch stehen demgegenüber Autoren wie Arthur C. Danto, 
Roland Barthes und Jacques Derrida zum Konzept der Mimesis. Als Ver-
teidiger des ästhetischen Modernismus betont Danto in vereinfachender 
Manier den Kontrast zur traditionellen Idee der Mimesis und der »Reprä-
sentation« in der Kunst.41 Barthes nähert sich einer antimimetischen und 
antirealistischen Position, je mehr er sich von seinem früheren struktura-
listischen Denken verabschiedet, wiewohl er das Konzept der Mimesis nicht 
vollständig in einem Spiel der Interpretationen aufzulösen scheint.42 Derrida 
ist darin konsequenter. Da Mimesis fundamental auf der Unterscheidung zwi-
schen Darstellung und Dargestelltem aufruht, fügt sie sich ihm zufolge ein in 

40	 Gadamer 1975, S. 108 f.
41	 Vgl. Danto 1986, S. 85 ff.
42	 Vgl. Halliwell 2002, S. 377 ff.



	 Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik	 17

die seit Platon kanonisch gewordene Opposition zwischen Sein und Schein, 
Urbild und Abbild, Wahrheit und Täuschung. Folgt man dieser großflächigen 
Annahme vom Platonismus der abendländischen Metaphysik, kann man am 
Mimesisbegriff, wenn überhaupt, nur festhalten, wenn man ihn aus diesem 
Kontext loslöst, was allerdings nie rein gelingen kann, da es, folgt man dem 
Verfahren der »Dekonstruktion«, kein absolutes Entkommen aus der Meta-
physik geben kann. Es lässt sich allerdings dekonstruktiv zeigen, in welchem 
Maße Theoretiker der Mimesis, etwa Kant in der Kritik der Urteilskraft, schul-
mäßige Gegenüberstellungen, etwa die von Natur und Nachahmung, Kunst 
und Produktion (Handwerk), Mimesis und Ökonomie im Begriff des Genies, 
der Technik und der »freien« Kunst auflösen.43

Die Neuinterpretation der Mimesis im 20. Jahrhundert ist allerdings, wie 
bereits angedeutet, keine ausschließliche Leistung der Philosophie. In der 
Literaturwissenschaft wird Erich Auerbach mit seinem Buch: Mimesis (1946) 
zu einem Klassiker der Thematik. Wie der Untertitel anzeigt, geht es um 
Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, von Homer bis Virgi-
nia Woolf. Er schließt das Verständnis von Mimesis mit der Realismus- und 
Repräsentationskonzeption kurz und zeigt sich somit von der Spannung zwi-
schen Imitation und Kreation, naturierter und naturierender Natur unbeein-
druckt.

Im Grenzbereich von Literaturwissenschaft, Kulturanthropologie und 
Religionsphilosophie bewegt sich demgegenüber René Girard. Seine an-
regende, wenn auch sehr breit angelegte und schwer überprüfbare Hypothese 
lautet, dass aus dem nachahmenden Verhalten zwischen Menschen Rivalität 
und Gewalt erwächst, da es eine im mimetischen Prozess stets größer wer-
dende Gruppe von Menschen dazu verleitet, dasselbe Objekt zu begehren. Der 
soziale Zusammenhalt, der damit gefährdet wird, kann nur dadurch bewahrt 
werden, dass man das kollektive Objekt des Begehrens in einen »Sünden-
bock« verkehrt.44 Spekulativ weitaus weniger belastet zeigt sich demgegen-
über jene sozialwissenschaftliche Forschung, die die Bedeutung mimetischen 
Handelns in der sozialen Welt herausstellt. Kompetenz für soziales Handeln 
erwirbt man demnach in hohem Maße mimetisch, das heißt in praktisch 
und sinnlich, oft rituell eingeübten Vollzügen, deren Wirkungen unbewusst 
sind.45 Einen kritischen anthropologischen Akzent setzt in dieser Diskussion 
Michael Taussig, wenn er, zurückgreifend auf Horkheimer/Adorno und den 
französischen Poststrukturalismus, die kolonialistischen und rassistischen 

43	 Vgl. Derrida 1981.
44	 Vgl. Girard 1994.
45	 Vgl. Gebauer/Wulf 1998.



	 18	 Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis� ﻿

Implikationen im Verhältnis von Nachahmung und Andersheit beschreibt.46 
In diesem Kontext sollte nicht vergessen werden, dass Gabriel Tarde bereits 
Ende des 19. Jahrhunderts aus soziologischer Sicht ein Buch über die »Gesetze 
der Nachahmung« (Les lois de l’imitation, 1890) vorgelegt hat.

Resümee

Rückblickend zeigt sich, wie der Begriff der Mimesis sich im Laufe der Ge-
schichte langsam, aber mit zunehmendem Nachdruck von der semantischen 
Bindung an Imitation als realistischer, wahrheitsgetreuer Nachahmung löst 
und die ihm ebenfalls immanente Bedeutung von Kreativität freisetzt, bis 
beide sich mit der Romantik entweder zu einer konsistenten Synthese formen 
oder sich die Bedeutung des Kreativen im Namen von Ausdruck, Imagination 
und Spiel verselbständigt. Anknüpfend an die sozialwissenschaftliche Dis-
kussion und im Einklang mit der linguistischen wie im weiteren Sinn prag-
matistischen Wende der Philosophie des 20. Jahrhunderts löst sich die ästheti-
sche Mimesis von der Nachahmung der Natur zugunsten der reaktualisierten 
aristotelischen Nachahmung des Handelns. Zwischen die Beziehung von 
Denken und Sein, später von Subjekt und Objekt, fügt sich als dritte und 
vermittelnde Instanz das Co-Subjekt ein. Intersubjektivität vertritt damit 
Objektivität. Mimesis erweist sich hier als primär praktisches und soziales 
Vermögen. Die Nachahmung von Vorbildern in der Kunst erhält auf diese 
Weise Rückhalt in der sozialen Lebenswelt, und die mimetische Darstellung 
dieser Welt zielt letztlich auf eine Refiguration der politischen Gemeinschaft.

46	 Vgl. Taussig 1993.



	 Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik	 19

Literatur

Aristoteles: Poetik, Griechisch/Deutsch, übers. u. hg. v. Manfred Fuhrmann, Stuttgart: 
Reclam 1982.

Blumenberg, Hans: »›Nachahmung der Natur.‹ Zur Vorgeschichte der Idee des schöp-
ferischen Menschen« (1957), in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsätze und 
eine Rede, Stuttgart: Reclam 1981, S. 55–103.

Danto, Arthur C.: »Das Ende der Kunst”, in: ders., Die philosophische Entmündigung 
der Kunst, übers. v. Karen Lauer, München: Fink 1993, S. 109–146.

Derrida, Jacques: »Economimesis«, in: Diacritics, Vol. 11, No. 2, 1981, S. 2–25.
Früchtl, Josef: »Adorno and Mimesis«, in: Michael Kelly (Hg.): Encyclopedia of Aesthet-

ics, Vol. 1, Oxford/New York: Oxford University Press 1998, S. 23–25.
Gadamer, Hans-Georg: Platons dialektische Ethik und andere Studien zur Platonischen 

Philosophie, Hamburg: Meiner 1968.
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-

meneutik, Tübingen: Mohr/Siebeck 1975 (Or. 1960).
Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (Hg.), Spiel-Ritual-Geste. Mimetisches Handeln in der 

sozialen Welt, Reinbek: Rowohlt 1998.
Girard, René: Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt/M.: Fischer 1994 (franz. Or. 1972).
Gombrich, Ernst: Art and Illusion, 5. Ed., Oxford: Phaidon 1977.
Grassi, Ernesto: Die Theorie des Schönen in der Antike, Köln: Dumont 1980 (1. Aufl. 1962).
Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt/M.: Suhrkamp 1985. 
Halliwell, Stephen: The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and Modern Problems, 

Princeton/Oxford: Princeton University Press 2002.
Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, hg. v. Wilhelm Weischedel, 

Frankfurt/M.: Suhrkamp 1974.
Koller. Heinz: Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck, Bern: 

Francke 1954.
Lessing, Gotthold Ephraim: »Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie«, 

in: Lessings Werke. Dritter Band, hg. v. Kurt Wölfel, Frankfurt/M.: Insel 1967, S. 7–171.
Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1995.
Menke Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 2008.
Moritz, Karl Philipp: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, in: ders., Die 

Signatur des Schönen und andere Schriften zur Begründung der Autonomieästhetik, 
hg. v. Stefan Ripplinger, Hamburg: Philo Fine Arts 2009.

Platon: Phaidon, Politeia, in der Übers. v. Friedrich Schleiermacher, mit der Stepha-
nus-Numerierung, hg. v. Walter F. Otto u. Ernesto Grassi, Hamburg: Rowohlt 1958.

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, Werke in zehn Bänden, Band I, 
Zürich: Diogenes 1977.



	 20	 Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis� ﻿

Schulte-Sasse, Jochen: Art. »Einbildungskraft/Imagination«, in: Karlheinz Barck u. a. 
(Hg.): Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 2: Dekadent-Grotesk, Stuttgart/Weimar: Metz-
ler 2001, S. 88- 120.

Siegmund, Judith (Hg.), Handbuch Kunst-Philosophie, Bielefeld: transcript Verlag/utb. 
2022, S. 67–78.

Strube, Werner: Art. »Illusion«, in: Joachim Ritter u. Karlfried Gründer (Hg.): Histo-
risches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4: I-K, Basel/Stuttgart: Schwabe & Co 1976, 
S. 204–215.

Tatarkiewicz, Wladyslaw: Geschichte der sechs Begriffe: Kunst, Schönheit, Form, Kreativi-
tät, Mimesis, Ästhetisches Erlebnis, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2003.

Taussig, Michael: Mimesis and Alterity: A Particular History of the Senses, Routledge, 
New York 1993.

Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1994.

Warning, Rainer: Art. »Imagination«, in: Joachim Ritter u. Karlfried Gründer (Hg.), 
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4: I-K, Basel/Sutggart: Schwabe & Co 
1976, S. 219–220.



Mimesis
Konstellation eines Zentralbegriffs  
bei Adorno



»Nur keine Nachlässigkeit in den kleinen Dingen«
Samuel Beckett



Vorwort

 D ieses Buch wurde als Dissertation zwischen 1982 und 1985 geschrieben, zu 
einer Zeit also, da die Kritische Theorie als Gesellschaftstheorie nur noch 

Anlaß für resignative Erinnerungen bot, die »Dialektik der Aufklärung« als 
Schlagzeile die Feuilletons und als Menetekel den wiederauferstandenen Kul-
turpessimismus bestimmte, und die Denker der Postmoderne unwiderstehlich 
dabei waren, die Kritik der Vernunft eloquent und zwiespältig radikalisiert 
fortzuführen. Gut fünfzehn Jahre nach seinem Tod hat sich Adornos öffent-
liche Wirkung in einer diffusen Präsenz sedimentiert, akademisch zeigt sich 
seine Aktualität offen als ungebrochen. Die Bibliographie der Sekundärlite-
ratur nimmt von Jahr zu Jahr zu, Symposien in Hamburg und in Münster und 
vor allem die Frankfurter Konferenz 1983 belegen beeindruckend das große 
Interesse. Nach wie vor bietet Adorno sich dabei divergierenden Positionen 
an. Der Froschkönig, den er als sein Urbild ausersehen hat, verwandelt sich 
im Boudoir der Philosophie jedesmal in einen anderen Prinzen: in einen der 
Avantgarde verschriebenen Ästheten und einen westlichen Marxisten, in ei-
nen spekulativen Denker und einen verweltlichten Theologen, in einen ame-
rikanisierten Soziologen und einen psychologisch geschulten Diagnostiker, in 
einen Geistesaristokraten und einen Pädagogen; erlöst wird er letztlich nicht.

Danken möchte ich an dieser Stelle Frau Professor Brigitte Scheer für die 
Unterstützung, die sie mir während des Studiums zuteil werden ließ, und für 
die sorgsame Betreuung der Dissertation, Herrn Professor Jürgen Habermas 
besonders für die Anregung und Kritik, die sich in Seminar-Diskussionen 
mehr noch entwickelt haben als durch die Lektüre der Schriften. 

Danken möchte ich auch der »Studienstiftung des deutschen Volkes«, die die 
Promotion durch ein Stipendium gefördert hat.

Mein Dank gilt schließlich meinen Eltern, ohne deren vorbehaltslose und 
kontinuierliche Unterstützung ich diese Arbeit nicht unter den angenehmen 
Bedingungen hätte schreiben können, die mir gegönnt waren.

Frankfurt/M., im Juli 1986� J. F.



Einleitung

 D er Begriff der Mimesis ist auf eine paradoxe Weise bedeutsam geworden. 
Mit seinem ersten großen Auftritt wird er bei Platon auch gleich ein für 

allemal diskreditiert. An den Folgen laboriert er bis heute. Unter dem Topos 
›Nachahmung der Natur‹ zieht er sich durch die Geschichte der Ästhetik, und 
je weniger diese Natur – zuletzt angesichts der Kunstproduktion des 20. Jahr-
hunderts – natura naturata, Kunst abbildhafte oder einfache Nachahmung 
meint, desto mehr verlegt sich schon seit Aristoteles die Bedeutung auf na-
tura naturans, die aber im vorkantisch-obligatorischen Rahmen einer Wahr-
heitsästhetik keine geringeren Probleme aufwirft. Nach Hegel bewegt sich 
Adorno wieder innerhalb dieses Rahmens. Seine Ästhetik stellt den Begriff 
der Mimesis explizit ins Zentrum und spannt – von Künstlerästhetiken wie 
denjenigen Klees oder Kandinskys und von Lukács‹ konventioneller Theorie 
abgesehen – den Bogen zu einer im 18. Jahrhundert abgerissenen abendlän-
dischen Tradition.

Das Interesse am Begriff der Mimesis ist also zunächst ein ästhetisches. Die 
Aktualität dieses Begriffs insgesamt besser beurteilen zu können, dazu kann 
die Herausarbeitung seiner Bedeutung bei Adorno in der Folge verhelfen. Aus 
dem massiven Auftreten des Mimesisbegriffs in der Ästhetischen Theorie aber 
zu schließen, er habe seinen ihm eigentlich gebührenden Ort innerhalb der 
Ästhetik, wäre so kurzsichtig wie der Versuch systematisch abwegig, die Phi-
losophie des Schönen von den ihr traditionell zur Seite gestellten Bereichen 
des Wahren und Guten abzusondern. Adorno verfolgt auch nach dem Über-
gang in die von Max Weber als Ausdifferenzierung von Rationalitätstypen 
gekennzeichnete Moderne das klassische, von Hegel am höchsten gesteckte 
Programm der Einheit der Vernunft. Auf seine eigene Theorie läßt sich zudem 
die von ihm häufig verwendete Argumentationsfigur der Rückwirkung an-
wenden; vom Jüngsten her fällt neues Licht auf das Alte. In dem Maße, in 
dem über seiner Theorie als ganzer der Titel Ästhetische Theorie zu stehen 
hat, rückt auch der Begriff der Mimesis offiziell in ihr Zentrum überhaupt. 
Diese offizielle Entwicklung teilt er schließlich und nicht zufällig mit dem 
Begriff, der ebenso spät und unverrückbar zum Zentralbegriff der Theorie 
schlechthin avanciert: dem Begriff des Nichtidentischen. Seine Nennungen 
in der Dialektik der Aufklärung und in den Minima Moralia sind beiläufig, 
trotzdem ist rückblickend nichts weniger umstritten, als daß Adornos Philo-
sophie Nichtidentitäts-Philosophie sei, Adorno der philosophische Statthalter 
des Nichtidentischen.



	 26	 Einleitung� ﻿

Mindestens ebenso groß wie das ästhetische ist daher das erkenntnis- und 
implizit gesellschaftstheoretische Interesse am Mimesisbegriff. Als Widerpart 
zur Rationalität findet er sich heute nicht nur innerphilosophisch auf einem 
mitunter geradezu umkämpften Terrain wieder. Der im Zeitalter der Auf-
klärung kreierte Titel Kritik der reinen Vernunft hat seither nämlich nicht 
minder großangelegte Fortsetzungen provoziert. Als Kritik der instrumentellen 
Vernunft ist er im Verein mit der Dialektik der Aufklärung in unserer Zeit zum 
Schlagwort geworden, innerhalb des Paradigmas der Sprachphilosophie wird 
er auf neuem Niveau reformuliert, und der Poststrukturalismus versucht, mit 
Nietzsche und Freud federführend einen Schlußpunkt zu setzen. Im Sog des 
Poststrukturalismus wird auch die Kritik der instrumentellen Rationalität 
aus einer Endzeitperspektive heraus betrieben, die die rigorose Verklamme-
rung von Unterdrückung der äußeren wie inneren Natur ökologisch und kul-
turkritisch in ungeahntem Ausmaß bestätigt sieht und Adorno im Gefolge 
der ›dunklen Schriftsteller‹ des Bürgertums den Lockungen einer amorphen, 
Versöhnung versprechenden Natur erliegen, Mimesis als Regression obsie-
gen läßt. Verstärkt durch diese Perspektive zieht der Mimesisbegriff mithin 
den Irrationalismusverdacht auf sich. Ihn auf das ihm zustehende Minimum 
reduzieren zu können, soll ein Ergebnis der vorliegenden Arbeit sein. Zwi-
schen der Alternative von sprachphilosophisch gewendeter Kritischer Theo-
rie und Poststrukturalismus kommt der Philosophie Adornos eine aktuelle 
Vermittlerrolle zu. Sie teilt mit der ersteren das Festhalten am ›Projekt der 
Moderne‹, an der ›bestimmten Negation‹ als Rettung der Aufklärung, mit 
letzterem jene Momente von Intimität, Körper, Lust und Ausdruck, wie sie 
unter dem Mimesisbegriff gedacht werden und die Disziplinen von Psycho-
analyse und Ästhetik hervorheben. Mimesis erfüllt bei Adorno die Funktion 
des Korrektivs der (instrumentellen) Rationalität; das verleiht ihr erkennt-
nistheoretischen Rang. Ob diese Funktion und mit ihr das hedonistische und 
expressivistische Moment des Mimesisbegriffs von einem kommunikations-
theoretisch erweiterten Rationalitätsbegriff abgedeckt ist, wird in der vor-
liegenden Arbeit bezweifelt. Die Doppelperspektive von Aufklärung als zu-
gleich hedonistischem Projekt rückt den Mimesisbegriff in das rechte Licht.

Das Interesse am Mimesisbegriff wird im selben Zusammenhang spezi-
fisch erfahrungstheoretisch motiviert. Erfahrung ist der Gegen- wie Oberbe-
griff Adornos zu ›verblendeter‹ Theorie. Er ist prädestiniert für ein Denken, 
dem es um die Erkenntnis des Besonderen oder um eine nicht wissenschaft-
lich reglementierte Erkenntnis auf der Basis kompetenter Subjektivität geht. 
Von seinen schulbildenden Ausdifferenzierungen ist Adorno vor allem der 
des (Neu-)Kantianismus und des logischen Empirismus präsent, die Gleichset-
zung von Erfahrung mit empirisch-wissenschaftlicher Erkenntnis oder dem 



﻿	 Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik	 27

in der Wahrnehmung rein Gegebenen. Adorno setzt gegen diese Tradition auf 
diejenige Hegels, in der sich Kantische Elemente – Erfahrung als allgemeine 
und notwendige – mit Aristotelischen – der auch im alltäglichen Gebrauch 
des deutschen Wortes gelegenen Bedeutung von ›erworbenen Fähigkeiten‹ – 
verbinden. Seit seinen jungen Jahren aber ist ihm ein Erfahrungsbegriff ver-
traut, für dessen Theorie und mehr noch Praxis Benjamin einsteht. Über ihn 
fließt die Traditionslinie des ›Unmittelbaren‹ und Mimetischen verstärkt in 
diejenige Hegels ein.

Adorno hat den Begriff der Mimesis nicht in einer umfassenden Abhand-
lung expliziert. Dem Ideal eines Wissens, das sich auf die cartesianischen 
Methodenforderungen nach Elementaranalyse, Kontinuität und Vollständig-
keit verpflichtet, widerstreitet Adornos Philosophie in ihrem essayistischen 
und konstellativen Formideal. Das hat für den Leser, der es genau(er) wissen 
will, zur Folge, den Konstellationen im Einzelnen jeweils nachgehen zu müs-
sen in einem gleichsam strukturalistischen Verfahren. Dieses Vorhaben muß 
natürlich den Einwand gewärtigen, ebenso unendlich zu sein wie die Kon-
stellationen, die ein Begriff mit anderen Begriffen innerhalb eines bis heute 
auf neunzehn Bände angewachsenen Werkes eingeht. Abgesehen davon, daß 
dieser Einwand unter hermeneutischer Perspektive für die Werke aller Au-
toren in Anschlag gebracht werden kann, wird ihm im vorliegenden Fall, 
der Konstellation des Mimesisbegriffs, dadurch begegnet, zum einen nur den 
unmittelbar an ihn assoziierten Begriffen nachzugehen, zum anderen vor 
allem denjenigen, die ihn positiv bestimmen. Diese positiven Bestimmungen, 
nach denen die Kapitelfolge vorgenommen wird, die sich ex post in einem 
stark akzentuierenden Zugriff aber auch um drei Schwerpunkte zentrieren las-
sen, sind: (biologische) Mimikry, Todestrieb, Idiosynkrasie und Magie unter 
anthropologisch-phylogenetischer Bedeutung; Nachahmung und Identifika-
tion, Phänomene der Sympathie und des Außer-sich-Seins unter anthropolo-
gisch-systematischer Bedeutung; innere Natur und Ausdruck unter, zweitens, 
triebtheoretischer (und – damit zusammenhängend – sprachphilosophischer) 
Bedeutung; Affinität, (Wahl-)Verwandschaft und Ähnlichkeit, Erfahrung und 
Differenzierungsvermögen, drittens, unter erkenntnistheoretischer Bedeu-
tung. Die Grundfigur ist die eines onto- und phylogenetisch frühen Vermö-
gens, das zugleich die primäre Funktion der Selbsterhaltung für das natur- 
und sozialgeschichtlich ohnmächtige Subjekt wie der Herausbildung von 
Humanität übernimmt in seinem intimen Verhältnis zum Nichtidentischen. 
Aussagekräftig wird diese Grundfigur aber erst in ihren Diversifikationen, 
ihrer Erläuterung an den konstellierten Elementen, das Nichtidentische dann 
spezifiziert als sympathetisch, nach Affinität und Ähnlichkeit betrachtete 
äußere Natur, als kantianisch Ungegenständliches, als Lebendiges, natura 



	 28	 Einleitung� ﻿

naturans, als Physisch-Somatisches und partiale Libido, als Daßheit und 
Objekt sowie als Individuiertes und Anderes. 

Tritt die konstellative Verfahrensweise an die Stelle systematischer Theo-
rie, dann sind auch der nachzeichnenden Rekonstruktion Grenzen der Theo-
retisierbarkeit gesetzt. Für keinen Begriff gilt das mehr als für den der Mime-
sis. Eine von Adorno zu erwartende Theorie der Mimesis als Statthalter der 
Vernunft, so hat zuletzt Habermas beklagt, ist nach seinen eigenen Begriffen 
unter dem Bann der instrumentellen Vernunft nicht möglich. Die »meisten 
ästhetisch zentralen« Begriffe, so Adorno selbst, sind »widerspenstig gegen 
die Theorie« (GS 7, S. 170). So sehr Adorno keinen Zweifel daran läßt, daß 
»Dunkelheit nicht durch Helligkeit des Sinns zu substituieren« ist (S. 47), 
so sehr besteht er doch darauf, das »Vage als Vages deutlich« hervortreten 
zu lassen (S. 438). Die polemische Umkehrung des berühmten Wittgenstein-
Satzes aus dem Tractatus liest sich dann akzentuiert so, Philosophie müsse 
genau sagen (angeben), was sich genau nicht mehr sagen lasse. Eine gewisse 
Trivialisierung ist bei dieser Rekonstruktion unvermeidlich, wenn man sich 
um die detaillierte Analyse der Argumentation bemüht, die bei Adorno im 
fein gesponnenen Gewand eines elaborierten Codes versteckt ist, der jedem 
Anschein eines zweireihigen Strickmusters zuvorkommen will. Die Arbeit 
möchte das argumentative Skelett des Essayisten Adorno freilegen, ohne die 
Warnung zu vergessen, daß sein Bestes, die an Konstellationen aufscheinende 
Evidenz von Erkenntnissen, dadurch auch verloren gehen könnte. Nach der 
beispielhaften Vorführung durch die Dissertation von Friedemann Grenz 
wird dabei aus den Schriften Adornos unterschiedslos und mit Hilfe eines 
erarbeiteten Begriffsregisters zitiert. Am Mimesisbegriff zeigt sich erneut, 
daß Adornos Denken unterhalb einer Wandlung der Terminologie von Kon-
tinuität regiert wird.

Neben den Grenzen der Theorie tritt auch das hervor, was man Adornos 
verschwiegenen oder geheimen Dogmatismus nennt. Im Fall des Mimesisbe-
griffs ist das weit weniger die Marxsche als die Freudsche Theorie. Die Psy-
choanalyse bildet sein tragendes argumentatives Fundament in einem Maße, 
daß es bisweilen den Anschein hat, Adorno wolle mit ihr die alten metaphy-
sischen Kategorien auf einen theoriefähigeren Begriff bringen, ohne ihren 
eigenen methodologischen Status zu relativieren.

Vorliegende Arbeit bleibt im Rahmen einer philosophisch ausgerichteten 
und immanenten, philologisch verfahrenden Rekonstruktion. Sie will zur 
›Auflösung von Deutungsproblemen‹ beitragen, konfrontiert Adorno nicht – 
was seinem eigenen Anspruch nach möglich wäre – mit den ›avanciertesten‹ 
einzelwissenschaftlichen, das hieße hier vor allem ethnologischen und psy-
choanalytischen Theorien, unternimmt schließlich aber auch eine vorsichtige 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Enzyklopädisches Stichwort: Mimesis – Zentralbegriff der philosophischen Ästhetik
	Antike Ontologie
	Neuzeit und Kreativität
	Romantischer Höhepunkt
	Einfluss der Sozial- und Kulturwissenschaften
	Resümee
	Literatur

	Mimesis – Konstellation eines Zentralbegriffs bei Adorno
	Vorwort
	Einleitung
	I. Begriffsgeschichte und Provenienz in der Kritischen Theorie
	II. Anthropologie (Phylogenese)
	1. Urgeschichte des Subjekts
	2. Das Erbe der Magie

	III. Anthropologisch-systematische Bedeutung
	1. Alterzentrische Angleichung und ästhetische Bedeutung
	2. Sympathie und kognitive Funktion des Leidens wie der Liebe
	3. Außer-sich-Sein und Bewusstseinsphilosophie

	IV. Triebtheorie und Sprachphilosophie
	V. Erkenntnisnistheorie
	1. Der Begriff der Affinität bei Kant
	2. Zum Begriff der Synthesis bei Adorno
	3. Mimetische Rationalität

	Resümee
	Literaturverzeichnis
	Ausführliches Inhaltsverzeichnis




