
Verónica Orsi (Hg.)

Queer-feministische Positionen

Ausgangspunkt:  
Südamerika und die Karibik

resistance & desire #5

UNRAST 



10

Einleitung. Zur queer-feministischen Mobilisierung 

Verónica Orsi

Feminismen in Südamerika und der Karibik haben in den letz-
ten drei Jahrzehnten enorm an Kraft gewonnen. Das Entstehen 
von Kollektiven wie des Movimiento de Mujeres y Diversidades 
Indígenas por el Buen Vivir (Bewegung der indigenen Frauen und 
Diversitäten für ein gutes Leben), Bewegungen wie Ni Una Menos 
(Nicht eine weniger) oder Symbolen wie dem grünen Tuch für das 
Recht auf legalen, sicheren und kostenlosen Schwangerschafts-
abbruch, um hier nur einige Beispiele zu nennen, haben es uns 
ermöglicht, an sehr spezifische, plurale, dekoloniale, anti-hetero-
cis-patriarchale Feminismen zu glauben. Aufgrund der profunden 
Pluralität der Ausgangspunkte und Kosmogonien, die sich in die-
sen Feminismen überschneiden, wird im Plural auf sie verwiesen. 
Aus ihnen entsteht jedoch eine feministische Kraft, auf die im Sin-
gular Bezug genommen werden kann, da diese Feminismen trotz 
ihrer großen Vielfalt koexistieren und sich gegenseitig stärken. 
Diese feministische Kraft in Südamerika und der Karibik erklärt 
sich weitgehend aus der Kontinuität des Widerstands gegen die 
blutigen Militärdiktaturen der 1960er-, 70er- und 80er-Jahre sowie 
die zum Teil bis heute andauernden bewaffneten Konflikte in eini-
gen Ländern der Region. Ihr jüngstes Erwachen lässt sich jedoch 
auch als Reaktion auf ultraliberale kapitalistische Regierungen und 
neokoloniale Politiken erklären, die zu unwiederbringlichen sozia-
len Ungleichheiten sowie zur Plünderung natürlicher Ressourcen 
geführt haben und die gewaltsame Unterdrückung der Schwächs-
ten sowie den langsamen Tod der Erde (Terrizid) legitimieren. 
Jene feministische Kraft zeichnet sich durch eine Radikalität und 
Massivität (Gago 2021) und die Tendenz aus, sich bestimmte ei-



11

nigkeitsstiftende Symbole und Embleme zu erschaffen. In diesem 
pluralen Feminismus koexistieren dekolonialer Feminismus, kom-
munitärer Feminismus und jener der Pueblos Originarios1 sowie 
Afrofeminismus, Feminismus für sexuelle und geschlechtliche 
Vielfalt, LGBTIQ+-Feminismus, Öko- und Gewerkschaftsfemi-
nismus sowie Slum- und feminismo piquetero (Streikpostenfeminis-
mus) miteinander. Dabei zeichnet sich dieser ›südamerikanische 
und karibische Feminismus‹ durch zwei Grundpfeiler aus: (1) den 
Kampf für sexuelle und (nicht)reproduktive Rechte wie das Recht 
auf legalen Schwangerschaftsabbruch und (2) die Militanz gegen 
männliche Gewalt und Femizid. Zirkulierend um diese beiden zen-
tralen Achsen – gekennzeichnet durch die grüne und die violette 
Farbe – entstand eine transnationale feministische Bewegung, die 
die queer-feministische schwesterliche Identität (wieder) etablierte 
und stärkte und sich für soziale, geschlechtliche und reproduktive 
Gerechtigkeit in der gesamten Region einsetzt. 

Ni Una Menos und die ›grüne Welle‹ für das Recht auf le-
galen Schwangerschaftsabbruch markierten einen Wendepunkt 
in der lateinamerikanischen Politik und vertieften die Reflexion 
über soziale und geschlechtsspezifische Mandate sowie über Mut-
terschaft und die Rolle der Frau*2 in der Gesellschaft im Ganzen. 
Das exponentielle Wachstum der Bewegungen, vor allem ab 2015, 

1 In Südamerika und der Karibik wird der Begriff Pueblos Originarios ver-
wendet, um die ursprüngliche Identität und Existenz der genannten Grup-
pen vor Ort zu bekräftigen. Es handelt sich um eine Selbstbezeichnung.
2 Die Verwendung des Gender-Sternchens bei ›Frau*‹ hat zu hitzigen 
Debatten ohne Konsens geführt. Durch sie wird daran erinnert, dass Ge-
schlecht ein Konstrukt ist und der Begriff ›Frau‹ nicht nur Personen meint, 
die als solche gelesen werden, sondern auch jene, die sich selbst als ›Frau‹ 
positionieren. Es besteht jedoch der Vorwurf, dadurch zwischen ›Frauen‹ 
und ›Frauen*‹ zu differenzieren. Im Sinne einer möglichst inkludierenden 
Sprache, werde ich im Folgenden sowohl ›Frau*‹ als auch ›Mann*‹ mit 
Gender-Sternchen verwenden, als Verweis auf den kontinuierlichen De-



12

hat die kritische Debatte über die politische, soziale und kultu-
relle Konstruktion des Konzepts Frau in einer transversalen und 
massiven Weise zum Mittelpunkt der Debatte über unser Dasein 
in der Welt gemacht. Ni Una Menos (mit ihren Vorläufern, wie 
den Protesten um die Femizide in Ciudad Juárez) und die Abtrei-
bungsbewegung stellen schlussendlich die patriarchalische und 
machistische Verwaltung von Leben und Tod in Frage. Sie hin-
terfragen die Mechanismen und Technologien, die dazu führen, 
dass manche Tode schockieren und andere nicht. Sie stellen den 
Justizapparat in Frage, der es ermöglicht, dass einige Verbrechen 
strafbar sind und andere nicht. Sie denaturalisieren das staatliche 
nekropolitische Regime und die überzogenen Ansichten darüber, 
wer zu leben hat und wer zu sterben verdient, wer das Recht hat, 
sich fortzupflanzen und wem dies verwehrt bleiben soll. Rufen 
wir uns ins Gedächtnis, dass in Lateinamerika alle zwei Stunden 
eine Frau Opfer eines Femizids wird (Naciones Unidas 2022). 
Wir befinden uns in einer neuen Form des Krieges (Segato 2022), 
der gegen den weiblichen und feminisierten Körper geführt 
wird. Als Antwort darauf wurde eine Generation von erzürnten 
Feminist*innen geboren, die sich für ein Leben frei von Belästi-
gung, Missbrauch und Gewalt einsetzen – für sich, aber auch für 
jene, die nicht mehr unter uns sind.3 Diese Kämpfe für ein würdi-
geres Leben außerhalb von Prekarität und hetero-cis-patriarcha-

konstruktionsprozess, der die Binarität der Geschlechter kritisch hinter-
fragt und die heteronormierende Gewalt anzeigt.
3 In der patriarchalen Logik ist der Femizid der einzige Fall, bei dem es in der 
Regel keinen Zweifel daran gibt, dass ein Übergriff oder eine Vergewaltigung 
nicht einvernehmlich geschah, da davon ausgegangen wird, dass Frauen nicht 
sterben wollen. Endet ein Fall nicht mit dem Tod der Frau, sehen sich die 
Überlebenden vielfach mit dem Vorwurf konfrontiert, sie hätten durch be-
stimmte Kleidung oder Handlungen provoziert oder ihren Widerspruch nicht 
deutlich genug zum Ausdruck gebracht. Doch selbst ein Femizid, schützt die 
Verstorbenen nicht in allen Fällen vor derartigen Beschuldigungen.



13

lischer Unterdrückung wurden durch andere Ansätze der politi-
schen Militanz und des feministischen Aktivismus bereichert. Es 
ist eine ernstzunehmende Revolution, die die Geschlechterfrage 
in die unterschiedlichsten gesellschaftlichen Bereiche trägt, um 
diese im Hinblick auf eine Zukunft mit stärkeren Rechten bzw. 
eine glücklichere Zukunft neu zu denken. Auf diese Weise wurden 
laufende Debatten stimuliert und befeuert, feministische (Neu-)
Interpretationen der verschiedenen Mandate, Praktiken und 
Aufgaben vorgenommen, die Frauen* vorbehalten sind und die 
Erkenntnis wieder etabliert, dass alles aus einem feministischen 
Blickwinkel betrachtet werden kann (und sollte). Was heißt es, 
ein ›Mann*‹ zu sein? Was bedeutet es, eine ›Frau*‹ zu sein? Muss 
ich heiraten und Kinder bekommen? Muss ich mich immer be-
dingungslos um alle anderen kümmern? Warum kann ich nicht 
›Nein‹ sagen, wenn ich es sagen will? Feminismen sind dabei, 
alles tiefgreifend in Frage zu stellen.

Die Forderungen wurden immer deutlicher: die Planung ei-
nes erfüllten Lebens auf Grundlage des Begehrens; der Zugang zu 
Sexualerziehung und Verhütungsmitteln; die gerechte Verteilung 
der Betreuungsarbeit (Care-Arbeit); ein Ende der rassistischen, 
hetero-cis-sexistischen, klassistischen, ableistischen und gordofó-
bica (fettphoben) Gewalt; die respektvolle Sichtbarkeit und Ein-
beziehung der LGBTIQ+-Community in die Wirtschaft, die 
Politik und das soziale Leben sowie die Gleichstellung der Ehe; 
das Recht auf Bestimmung der eigenen Geschlechtsidentität; die 
Würdigung und Legalisierung der Sexarbeit; der Respekt vor der 
Umwelt und der Schutz der Ökosysteme unter Anerkennung der 
Kontinuität zwischen Körpern und Territorien; die Ausweitung 
des Raums für Frauen*, Inter*-und Trans*-Personen in der Politik 
sowie die Ablehnung der Privatisierung/Individualisierung staatli-
cher Schulden; ein Ende der Macho-Gewalt und der Vergewalti-
gungskultur und eine Welt, in der wir nie wieder »ni una menos« 



14

skandieren müssen. Organisierte Frauen, Lesben, Trans-, Queer-, 
Bi- und Inter-Menschen fordern eine gerechtere Welt und eine 
Zukunft ohne Prekarität, in Harmonie mit unserer Umwelt und 
mit anderen Menschen und Nicht-Menschen.4

Feminismen begannen allmählich, alle Bereiche zu durchdrin-
gen und wurden daher mit dem konservativsten und gewalttätigs-
ten Gesicht, dass die südamerikanische Politik zu bieten hatte 
sowie mit verbaler, psychologischer, physischer und symbolischer 
Gewalt in den jeweiligen Sektoren empfangen. Gewaltsame po-
lizeiliche Repression während Demonstrationen, Schikanen und 
verbale sowie physische Angriffe durch konservative religiöse und 
ultraliberale Gruppen, sowohl im öffentlichen als auch im privaten 
Raum sowie in sozialen Netzwerken und auf digitalen Plattformen 
sind einige der Formen, in denen sich antifeministische Gewalt 
manifestiert. Manche führende Aktivist*innen ließen, getrieben 
von Widerstand und Sehnsucht, ihre Leben in ihren Kämpfen. 
Namen wie Marielle Franco, Diana Sacayán, Berta Cáceres und 
Mãe Bernadete werden als Sinnbilder des ewigen Kampfes in un-
serem kollektiven Gedächtnis bleiben. Wie so viele andere starben 
sie für eine intersektionale, antirassistische Gerechtigkeitspolitik, 
im Kampf gegen Homo- und Transphobie, gegen Ausgrenzung 
und Klassismus sowie für den Schutz lebenswichtiger natürlicher 
Ressourcen wie Wasser und Luft.

4 Dies umfasst alles, was in der Welt um uns herum nicht menschlich ist 
(Lebewesen, Organismen, Materie, usw.). Die Idee, eines harmonischen 
Zusammenlebens von Menschen und Nicht-Menschen, soll uns episte-
mologisch und ontologisch herausfordern und unsere ethischen Reflexe 
aktivieren. In diesem Sammelband wird jedoch durch das ›Nicht-Mensch-
liche‹ auch auf die der menschlichen Natur innewohnende Unmensch-
lichkeit Bezug genommen, indem die physische und symbolische Gewalt 
angeprangert wird, der bestimmte Körper ausgesetzt sind.


	schmutz
	Seiten aus 381_BildungsLab_Queerfeministische_innen_druck_mp-4



