
Schmücker | Gibt es einen gerechten Krieg?



[Was bedeutet das alles?]



Reinold Schmücker
Gibt es einen gerechten Krieg?

Reclam



Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich 
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und 
Data-Minings nach § 44b UrhG ausdrücklich vor. Jegliche  
unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

2., durchgesehene und erweiterte Auflage

Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14596
2021, 2025 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
info@reclam.de
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Esser printSolutions GmbH,  
Untere Sonnenstraße 5, 84030 Ergolding
Printed in Germany 2025
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014596-8
reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

1.	 Gibt es einen gerechten Krieg?  9
Wonach die Frage fragt  11
Warum das Nachdenken über die Legitimität  

von Krieg wichtig ist  15
Völkerrecht und Moral gebieten nicht immer 

dasselbe  21 

2.	 Ist Krieg prinzipiell illegitim?  24
Krieg ist kein generell erlaubtes Mittel der 

Politik  24
Krieg ist nicht kategorisch verboten  26
Zwischenfazit  30

3.	 Kann ein Angriffskrieg moralisch erlaubt sein?  31
Die Aktualität der Theorie des gerechten  

Krieges  33
Sechs notwendige Bedingungen der Legitimität  

eines Angriffskrieges  35
Wann ein Angriffskrieg moralisch erlaubt sein 

könnte  55

4.	 Gibt es einen Grund, der einen Angriffskrieg 
rechtfertigen kann?  57
Ist die Bestrafung von Unrecht ein rechtfertigender 

Grund?  57
Ist die Gefährdung von Bürgern des eigenen Staates 

ein rechtfertigender Grund?  59
Ist Prävention ein rechtfertigender Grund?  60
Ist die Durchsetzung einer humanen Wertordnung  

ein rechtfertigender Grund?  62



6  Inhalt

Ist die Bestrafung von Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit ein rechtfertigender Grund?  62

Ist die Wiederherstellung eines Minimums politi-
scher Ordnung ein rechtfertigender 
Grund?  63

Ist Nothilfe für Opfer von Menschenrechts
verletzungen ein rechtfertigender Grund?  65

Wann ein Angriffskrieg moralisch erlaubt ist  73

5.	 Ein Einwand gegen die Legitimität humanitärer 
Interventionen  75

6.	 Illegal, aber legitim?  82
Die Völkerrechtswidrigkeit der »Operation Allied 

Force«  82
Wem gebührt der Vorrang – dem Recht  

oder der Moral?  84
Wie Staaten ein Gewissen haben können  88
Die Unverzichtbarkeit gerichtlicher Kontrolle 

des Handelns von Staaten  92
Die Notwendigkeit einer Weiterentwicklung  

des Völkerrechts  94

7.	 Wie die Bedingung der legitimen Autorität für 
demokratische Staaten interpretiert werden 
sollte  101

8.	 Kann ein Angriffskrieg moralisch geboten sein?  107

9.	 Ein Prüfstein: Russlands Angriffskrieg gegen die 
Ukraine  111
Russlands Krieg gegen die Ukraine: ein illegitimer 

Angriffskrieg  111



� Inhalt  7

Ist Drittstaaten im Fall eines illegitimen Angriffs 
militärische Nothilfe erlaubt?  114

Sind Drittstaaten im Fall eines illegitimen Angriffs 
zur Nothilfe verpflichtet?  116

Sind Bürger zur Teilnahme an einem Verteidigungs-
krieg moralisch verpflichtet?  119

Grenzen des humanitären Völkerrechts?  121

Anmerkungen  125
Zum Autor  133





� Gibt es einen gerechten Krieg?  9

1.  Gibt es einen gerechten Krieg?

Gibt es einen gerechten Krieg? Wer so fragt, muss mit 
Skepsis rechnen: Kann man sich einen größeren Gegensatz 
vorstellen als den zwischen Gerechtigkeit und Krieg? Ver-
weist nicht der Begriff der Gerechtigkeit auf eine faire Ver-
teilung von Gütern und Chancen und ein Miteinander 
gleichberechtigter Individuen? Bezeichnet er nicht das Ge-
genteil von Unrecht und Unterdrückung, Benachteiligung 
und Gewaltherrschaft? Ist Krieg nicht demgegenüber un-
trennbar verbunden mit der Entfesselung von Gewalt, mit 
unermesslichem Leid und dem Tod einer Vielzahl von 
Menschen? Ist er nicht eines der furchtbarsten Übel, das 
uns treffen kann? Und ist es deshalb nicht absurd, Gerech-
tigkeit und Krieg zusammenzudenken?

Wer diesen Verdacht hegt, der stelle sich die Gegenfrage: 
Lässt sich über Krieg wirklich sprechen, ohne dass man Fra-
gen der Gerechtigkeit und der Moral berührt? War es mo-
ralisch falsch, dass Großbritannien und Frankreich am 
3. September 1939 Deutschland den Krieg erklärten, um es 
an der Unterwerfung Polens zu hindern? Und wäre es 
nicht vielleicht moralisch richtig gewesen, wenn militä-
risch hinreichend potente Staaten 1915/16 den Völkermord 
an den Armeniern oder 1994 den Völkermord an der Tut-
si-Minderheit in Ruanda durch ein militärisches Eingreifen 
gestoppt hätten? Erschöpft sich Gerechtigkeit tatsächlich 
in einer fairen, die Interessen aller gleichermaßen berück-
sichtigenden Verteilung von Gütern? Erfordert sie nicht 
vielmehr auch den Schutz von Leib und Leben eines jeden 
Menschen, ja, vielleicht sogar den seiner Habe, vor unge-
rechtfertigten Übergriffen? Und hat sie nicht auch eine Di-



10  1.  Gibt es einen gerechten Krieg?

mension, die die Bestrafung und Wiedergutmachung von 
Unrecht betrifft?

Wie immer man diese Fragen beantworten mag – eines 
zeigen sie ganz klar: Der Einsatz militärischer Mittel wirft 
Fragen der Gerechtigkeit auf. Die Philosophie denkt des-
halb seit der Antike über die Legitimität von Krieg nach. 
Dabei hat sich, insbesondere seit dem späten Mittelalter, 
eine Tradition kriegsethischer Reflexion herausgebildet, 
die in englischsprachiger Literatur meist unbefangener als 
im Deutschen als just war theory, als ›Theorie des gerech-
ten Krieges‹, bezeichnet wird.1 

Das vorliegende Buch greift Einsichten auf, die in dieser 
Tradition des Nachdenkens über die Legitimität von Krieg 
gewonnen worden sind, und versucht, auf die Frage, die es 
im Titel stellt, eine Antwort zu geben, die der Furchtbar-
keit eines jeden Krieges ebenso Rechnung trägt wie der 
Unvermeidlichkeit kriegsethischer Reflexion. Mir ist be-
wusst, dass das kein leichtes Unterfangen ist. Die Überzeu-
gung, dass es keinen gerechten Krieg gibt, lässt sich jedoch 
nicht dadurch als richtig erweisen, dass man die Frage ta
buisiert. Nicht die Diskreditierung der Frage scheint mir 
deshalb geboten zu sein, sondern die Suche nach einer 
überzeugenden Antwort und eine nüchterne Analyse der 
Konsequenzen, die sich daraus für eine Friedenspolitik er-
geben, die nicht unrechtsblind ist. Beides setzt zuallererst 
eine Klärung voraus, was genau die Frage eigentlich erfragt 
und warum das Nachdenken über die Legitimität von Krieg 
wichtig ist. Davon wird in diesem Kapitel die Rede sein.



� Wonach die Frage fragt  11

Wonach die Frage fragt

»Gerechtigkeit« ist ein positiv konnotierter Begriff. Ge-
rechtigkeit stellen wir uns zumeist als einen Zustand vor, 
der durch eine faire Verteilung von Gütern und die Bestra-
fung und Wiedergutmachung von Unrecht gekennzeich-
net ist. Die Frage, ob es einen gerechten Krieg gibt, kann 
deshalb leicht so verstanden werden, als erfrage sie, ob 
Krieg mit einem solchen Zustand in Verbindung gebracht 
werden kann. Das wäre jedoch ein Missverständnis. Denn 
der Ausdruck bellum iustum (›gerechter Krieg‹), in dem der 
Aristotelische Gedanke eines polemos dikaios2 wiederauf-
lebt, bezeichnet seit der Spätantike ein Kriegshandeln, das 
durch die Berufung auf göttliches oder natürliches Recht 
oder vernunftrechtliche Normen gerechtfertigt, d. h. als 
zulässig ausgewiesen werden kann. Die Frage »Gibt es ei-
nen gerechten Krieg?« zielt auf die Möglichkeit von Krieg 
ab, der in diesem Sinn normativ gerechtfertigt ist. 

Als normativer Maßstab kam dabei, weil es universell 
geltendes positives Völkerrecht nicht gab, bis an die Schwel-
le des 20.  Jahrhunderts nur ein nichtpositiver Maßstab in 
Betracht: das Natur- oder Vernunftrecht, in dem sich das 
von Natur aus bzw. von Vernunfts wegen Richtige artiku-
lierte. Heute kann demgegenüber über die Zulässigkeit von 
Krieg auf der Grundlage von Pakten und Verträgen, d. h. 
von universell geltendem positivem Völkerrecht, juristisch 
entschieden werden. Die Möglichkeit der Bezugnahme auf 
einen nichtpositiven Maßstab normativer Richtigkeit hat 
dadurch aber nicht an Bedeutung verloren. Denn eine ju-
ristische Entscheidung über die Zulässigkeit von Krieg be-
zieht sich ihrer Natur nach stets nur auf dessen rechtliche 



12  1.  Gibt es einen gerechten Krieg?

Zulässigkeit. Die Bezugnahme auf die Moral, wie wir den 
nichtpositiven Maßstab normativer Richtigkeit heute 
meistens nennen, ist deshalb aus mehreren Gründen un-
verzichtbar. Sie dient 

(1)	 einer vom positiven Recht unabhängigen Beurtei-
lung von Handlungen und Handlungsweisen, 

(2)	 der Kontrolle und Kritik des positiven Rechts und 
(3)	 der Begründung von Vorschlägen zu seiner Verände-

rung, 
(4)	 der Rechtfertigung rechtswidrigen Handelns sowie 
(5)	 der Begründung von Handlungserwartungen, die 

über das vom positiven Recht Verlangte hinausgehen.

Die Frage, ob es einen gerechten Krieg gibt, zielt nicht auf 
eine juristische Auskunft ab. Sie nimmt vielmehr Bezug 
auf die Moral als einen nichtpositiven Maßstab normativer 
Richtigkeit. Ich verstehe die Frage deshalb so, dass sie er-
fragt, ob überhaupt  – und wenn ja: unter welchen Bedin-
gungen  – das Kriegshandeln einer Partei als moralisch er-
laubt und insoweit gerechtfertigt angesehen werden kann.

Indem ich die Frage so verstehe, setze ich zweierlei vor-
aus: 

Zum einen gehe ich davon aus, dass die Frage auf die Be-
urteilung eines Handelns abzielt. 

Zum anderen nehme ich an, dass sie auf die Beurteilung 
des Handelns einer bestimmten Art von Akteuren abzielt, 
nämlich von Kollektivpersonen. 

Erstens interpretiere ich die Frage »Gibt es einen gerech-
ten Krieg?« also so, dass sie sich nicht auf Krieg als ein Ge-
schehen, einen Zustand oder einen Sachverhalt bezieht, 



� Wonach die Frage fragt  13

sondern auf das mögliche moralische Recht einer handeln-
den Partei, Krieg zu führen. Unter Krieg wird dabei zwar 
grundsätzlich eine Form eines Konflikts verstanden, »an 
dem zwei oder mehr Akteure beteiligt sind«.3 Wo ich aber 
über Krieg als einen Gegenstand der moralischen Beurtei-
lung spreche, verwende ich den Ausdruck »Krieg« als Be-
zeichnung für das Kriegshandeln jeweils einer Partei. 

Verstünde man die Frage »Gibt es einen gerechten 
Krieg?« demgegenüber so, dass sie auf die moralische Beur-
teilung eines Geschehens oder eines Sachverhalts abzielte, 
dann ließe sich darauf kaum mehr erwidern als dies: dass 
Krieg ein großes Übel ist und deshalb nicht gerecht. Eine 
Antwort auf so konkrete Fragen wie die eingangs genann-
ten, ob ein Staat, der dazu in der Lage gewesen wäre, das 
moralische Recht gehabt hätte, 1915/16 den Völkermord an 
den Armeniern oder 1994 den Völkermord an der Tutsi-
Minderheit in Ruanda durch ein militärisches Eingreifen 
zu stoppen, ließe sich aus einer solchen Auskunft nicht ab-
leiten. 

Zweitens wird die Frage »Gibt es einen gerechten Krieg?« 
im Folgenden so verstanden, dass sie auf die Beurteilung 
der Handlungen von Kollektivpersonen abzielt.4 Denn in 

seiner Kernbedeutung bezeichnet ›Krieg‹ […] die Aus-
tragung eines Konflikts zwischen Staaten und/oder hier-
archisch verfassten Kollektiven (z. B. aufständischen 
oder revolutionären Bewegungen oder Teilpopulationen 
eines Staates wie beim sogenannten Bürgerkrieg), bei 
der sich mindestens eine Konfliktpartei militärischer 
Gewalt bedient.5 


