
Matthias Kopp

Iraks christliches Erbe

Vom Überleben im Zweistromland



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Die Kirche St. Addai in Karamles (Nordirak),
die der „Islamische Staat“ wegzusprengen versuchte.

Foto: © Matthias Kopp
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books Gmbh, Leck
Printed in Germany

ISBN (Print) 978-3-451-02437-5
ISBN E-Book (PDF) 973-3-451-83606-0



Inhalt

5

Vorwort von Papst Franziskus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

0. Einleitung und Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
0.1. Zielsetzung, Fragestellung, thematischer Grundriss . . . . . . . . . . . 15
0.2. Methodologie und Vorgehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
0.3. Quellenlage und Quellenanwendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
0.4. Technische Hinweise (Sprachen, Schreibweisen, Übersetzungen) . . 23

Teil I

1. Grundzüge des Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
1.1. Geografische Einordnung: Grenzen und Gebiete . . . . . . . . . . . . . 29
1.2. Begriffliche Einordnung: Irak – Mesopotamien – Kurdistan . . . . . . 30
1.3. Eckdaten zum Irak der Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

2. „Mein Vater war ein heimatloser Aramäer“:
Der Irak und das Alte Testament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

2.1. Alttestamentliche Hinweise auf den Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
2.2. Ur in Chaldäa und Abraham . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
2.3. Könige und Kaiser: Von Sargon bis zum Babylonischen Exil . . . . . 37
2.4. Kyros und die Befreiung Israels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

3. Zwischen Aufbruch und Niedergang:
Geschichte des irakischen Christentums in zwei Jahrtausenden . . . 42

3.1. Christen im Irak der ersten Konzilien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
3.1.1. Erste Gemeinden und frühe Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
3.1.2. Frühes Mönchtum im Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
3.1.3. Mesopotamien als früher Pilgerort am Beispiel der Egeria . . . . . . . 54
3.1.4. Die Konzilien von Nicäa, Konstantinopel, Ephesus und Chalkedon 56
3.2. Christen zwischen Arabern, Mongolen und Turkmenen . . . . . . . . 58
3.2.1. Christen unter der arabischen Eroberung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
3.2.2. Christen unter der Mongolenherrschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
3.2.3. Christen unter den Turkmenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
3.3. Christliche Präsenz vom 16. bis zum frühen 20. Jahrhundert

unter Safawiden, Persern und Osmanen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
3.3.1. Christen unter Safawiden und Persern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69



6

3.3.2. Erste lateinische Missionen in Babylon und Isfahan . . . . . . . . . . 71
3.3.3. Christliche Präsenz unter den Anfängen der osmanischen Epoche 74
3.3.4. Lateiner und Chaldäer im Spielball der Mächte und Ausbau der

Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
3.3.5. Die Apostolische Delegation in Mesopotamien, Kurdistan und

Kleinarmenien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
3.3.6. Mit- und Gegeneinander von chaldäischer Kirche und Rom im

19. Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
3.3.6.1. Rechtssysteme im Osmanischen Reich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
3.3.6.2. Die Bulle „Reversurus“, das Erste Vatikanische Konzil und

die „Malabar-Affäre“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
3.3.6.3. Das sogenannte „Armenische Schisma“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
3.3.7. Überleben, Dialog und Versöhnung des irakischen Christentums

mit Rom . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
3.3.8. Rom und die Überwindung der Bulle „Reversurus“ . . . . . . . . . . . 94
3.3.9. Lateiner und Chaldäer zwischen dem 19. und 20. Jahrhundert . . . 96

Teil II

4. Vielfalt als Chance: Christliche Konfessionen im Irak der Gegenwart 101
4.1. Überlegungen zur Entwicklung der christlichen Konfessionsfamilien 101
4.1.1. Die altorientalischen Kirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
4.1.2. Die Tradition der byzantinischen Reichskirche . . . . . . . . . . . . . . 104
4.1.2.1. Die Spaltung 1054 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
4.1.2.2. Die orthodoxe Vielfalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105
4.1.3. Unionsbewegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
4.1.4. Die Missionsbewegungen des 19. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . 107
4.1.5. Die maronitische Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
4.2. Die christlichen Konfessionen im Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
4.2.1. Die (Heilige Apostolische Katholische) Assyrische Kirche des Ostens 109
4.2.2. Die Alte Apostolische Kirche des Ostens (Alt-Kalendarier) . . . . . . 123
4.2.3. Die chaldäische Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
4.2.4. Die syrisch-orthodoxe Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
4.2.5. Die armenisch-apostolische Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
4.2.6. Weitere orthodoxe Konfessionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
4.2.7. Protestantische und anglikanische Gemeinschaften . . . . . . . . . . . 136
4.2.8. Die katholische Kirche (außer der chaldäischen Kirche) . . . . . . . . 137
4.2.8.1. Die lateinische Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

Inhalt



7

4.2.8.2. Weitere unierte katholische Kirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
4.2.9. Gesamtstatistik der Kirchen im Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139

5. Gefahr des Konfessionalismus: Islamische „Konfessionen“ im Irak
der Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

5.1. Die islamischen „Konfessionen“ im Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
5.1.1. Die Schiiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
5.1.2. Die Sunniten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
5.2. Überlegungen zum irakisch-muslimischen Konfessionalismus . . . . 155
5.3. Die katholische Kirche und der Islam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158

6. Ethnische und religiöse Vielfalt: Minderheiten im Irak der Gegenwart 172
6.1. Die religiösen Minderheiten im Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
6.1.1. Die Juden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
6.1.2. Die Jesiden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178
6.1.3. Die Kakai . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
6.1.4. Die Zoroastrier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
6.1.5. Die Mandäer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
6.2. Überlegungen zur Entwicklung der religiösen Minderheiten im Irak 190

Teil III

7. Zwischen Vernichtung und Selbstbehauptung:
Christen im Irak des frühen 20. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . 195

7.1. Mandatszeit und Haschemitische Monarchie (1920–1958) . . . . . . 198
7.1.1. Die politische Entwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
7.1.2. Kirchliche Entwicklungslinien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
7.2. Republik und Revolutionen (1958–1979) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211
7.2.1. Die politische Entwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
7.2.2. Kirchliche Entwicklungslinien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
7.3. Aufnahme voller diplomatischer Beziehungen Heiliger Stuhl –

Irak 1966 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224

8. Toleriert und integriert: Christen im Irak Saddam Husseins
(1979–2003) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

8.1. Gesellschaft und Religion, Verfassung und ziviler Auftrag . . . . . . . 227
8.1.1. Die Machtergreifung Saddam Husseins . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227
8.1.2. Die Verfassung und Verfassungsänderungen unter Saddam Hussein 229

Inhalt



8

8.1.3. Christliche Präsenz und christliches Engagement: Friedliche
Koexistenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231

8.1.4. Die Apostolische Nuntiatur unter der Diktatur Saddam Husseins . 233
8.2. Golfkrieg I (1980–1988) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236
8.2.1. Historischer Abriss zum ersten Golfkrieg . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236
8.2.2. Die Lage der christlichen Minderheiten – erster Exodus . . . . . . . . 239
8.3. Golfkrieg II (1991) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247
8.3.1. Historischer Abriss zum zweiten Golfkrieg . . . . . . . . . . . . . . . . . 248
8.3.2. Die Lage der christlichen Minderheiten – zweiter Exodus . . . . . . . 249
8.4. Friedliche Koexistenz und laizistischer Staat: Hoffnung auf eine

Papstreise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261
8.4.1. Die Auswirkungen des zweiten Golfkrieges . . . . . . . . . . . . . . . . 261
8.4.2. Papst Johannes Paul II. und die Vision seiner Irakreise 1999 . . . . . 271
8.4.2.1. Der Brief von 1999 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 272
8.4.2.2. Enttäuschte Hoffnung: Die missglückte Irakvisite . . . . . . . . . . . . 274
8.4.2.3. Die „geistige Pilgerfahrt nach Ur in Chaldäa“ . . . . . . . . . . . . . . . 276
8.4.3. Der 11. September 2001 und die Auswirkungen auf den Irak . . . . 280
8.4.4. Am Vorabend des Sturzes: Baath-Ideologie und Re-Islamisierung

im Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285
8.5. Golfkrieg III (2003): „Krieg ist immer eine Niederlage der

Menschheit“ (Papst Johannes Paul II.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
8.5.1. Vatikanische Diplomatie am Vorabend des dritten Golfkrieges . . . 290
8.5.2. Das Scheitern von Bemühungen und der Ausbruch des Krieges . . 301
8.5.3. Der Heilige Stuhl und die Ortskirche unmittelbar nach dem Krieg . 307
8.5.4. Der Irak unter internationalem Schutz und amerikanischem

Einfluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

9. Machtvakuum und Exodus: Christen nach Saddam Hussein
(2003–2013) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 316

9.1. Neue Verfassung: Vom Laizismus zum Islam als Staatsreligion . . . 317
9.1.1. Die Interimsverfassung unter Paul Bremer . . . . . . . . . . . . . . . . . 317
9.1.2. Reaktionen auf die Übergangsverfassung – das Jahr 2004 . . . . . . 320
9.1.3. Die Wahlen vom 31. Januar 2005 und die Zeit bis zum Verfassungs-

entscheid . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331
9.1.4. Die neue (endgültige) Verfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
9.1.5. Reaktionen auf die Verfassung zum Ende des Jahres 2005 . . . . . . 342
9.1.6. Christen und die neue Verfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
9.1.7. Die Verfassung in Kurdistan 2009 und Regionalwahlen . . . . . . . . 347
9.2. Ende der friedlichen Koexistenz: Anschläge und Massenexodus

der Christen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 350

Inhalt



9

9.2.1. Konfessionalismus im Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353
9.2.2. Der Einfluss der Southern Baptist Church . . . . . . . . . . . . . . . . . . 356
9.2.3. Von der Diskriminierung zum Angriff: Christen als Anschlagsziel . 358
9.2.4. Christlicher Massenexodus und die Frage nach dem Begriff

„Christenverfolgung“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 362
9.2.5. Aspekte kirchlichen Lebens zwischen 2006 und 2011 . . . . . . . . . . 367
9.2.5.1. Die Jahre 2006 bis 2007: Erstarkender Islamismus . . . . . . . . . . . . 368
9.2.5.2. Die Jahre 2008 bis 2009: Gewalt ohne Ende . . . . . . . . . . . . . . . . . 377
9.2.5.3. Die Jahre 2010 bis 2011: Wahlen, Synode, Terror . . . . . . . . . . . . . 389
9.3. Fragile Demokratie und Bürgerkrieg: Die Jahre 2012 bis 2013 . . . . 403
9.3.1. Machtvakuum als Voraussetzung für die Ausbreitung des

„Islamischen Staates“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 404
9.3.2. Die Arabellion und ihre Auswirkungen auf den Nahen Osten . . . . 405
9.3.3. Der syrische Bürgerkrieg seit 2011 als Teilparallele zum Irak . . . . . 409
9.3.4. Der Aufstieg des „Islamischen Staates“ von 2006 bis 2013 . . . . . . . 416
9.3.5. Die Jahre 2012 bis 2013: Kirchliches Leben, Flucht und Vertreibung 420

10. Der „Islamische Staat“ (IS): Von der Vision eines Irak ohne Christen
(2014–2017) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 431

10.1. „Islamischer Staat“: Zwischen Ideologie und moderner Christen-
verfolgung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 431

10.1.1. Aufstieg und das Kommando von Abu Bakr al-Baghdadi . . . . . . . . 432
10.1.2. Strukturen und Aufbau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 435
10.1.3. Ideologie und Staatenbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 436
10.2. Die Jahre 2014 bis 2017: Politische Entwicklung zwischen Aufstieg

und Niedergang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 443
10.3. Die Jahre 2014 bis 2017: Kirchliches Leben und internationale

Solidarität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 449
10.3.1. Das Jahr 2014: Zwischen der Ausrufung des Kalifats und vatika-

nischer Dauerdiplomatie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 450
10.3.2. Das Jahr 2015: Konsolidierung der Macht und moderne Christen-

verfolgung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 486
10.3.3. Das Jahr 2016: Ende des Christentums oder Ende des „Islamischen

Staates“? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 507
10.3.4. Das Jahr 2017: Das Ende des „Islamischen Staates“ und Beginn

einer neuen Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 520
10.4. Der Genozid an den Jesiden: Unfassbares im 21. Jahrhundert . . . . 534
10.5. Fazit der Terrorjahre des „Islamischen Staates“: Vom Scheitern

der Ideologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 538

Inhalt



10

11. Rückkehr und Wiederaufbau: Nach dem Islamischen Staat
(2018–2020) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 544

11.1. Die Jahre 2018 bis 2020: Zwischen politischen Ränken,
Massenprotesten und Pandemie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 544

11.2. Die Jahre 2018 bis 2020: Neubeginn des Christentums . . . . . . . . . 558
11.2.1. Das Jahr 2018: Flüchtlingsrückkehr und Wiederaufbau . . . . . . . . 559
11.2.2. Das Jahr 2019: Pastorales Leben und politische Instabilität . . . . . . 576
11.2.3. Das Jahr 2020: Kirche im Griff der Pandemie . . . . . . . . . . . . . . . 585
11.3. Nach dem Genozid: Die Jesiden in den Jahren 2018 bis 2020 . . . . 600
11.4. Kirche international: Wiederaufbauhilfe und Solidarität . . . . . . . . 604
11.5. Konsolidierung: Politische Stabilität, demokratische Grundlagen

und nationale Identität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 610

Teil IV

12. Papst Franziskus im Irak: „Ich komme als Büßer und Pilger
des Friedens“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 619

12.1. Von der Vision zur Realität: Vorbereitungen, Anschläge, Raketen
und Corona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 619

12.2. Apostolische Reise vom 5. bis 8. März 2021 . . . . . . . . . . . . . . . . 629
12.2.1. Der Reiseverlauf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 629
12.2.1.1. Freitag, 5. März 2021 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 630
12.2.1.2. Samstag, 6. März 2021 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 635
12.2.1.3. Sonntag, 7. März 2021 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 643
12.2.1.4. Montag, 8. März 2021 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 653
12.2.2. Stärkung der christlichen Minderheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 657
12.2.2.1. Ansprache bei der Begegnung mit Bischöfen, Priestern, Ordens-

leuten, Seminaristen und Katecheten in Bagdad (5. März 2021) . . 657
12.2.2.2. Predigt in der chaldäischen Kathedrale in Bagdad (6. März 2021) . 662
12.2.2.3. Predigt in der Eucharistiefeier im Stadion von Erbil (7. März 2021) 664
12.2.3. Dialog der Religionen als Garant für den Frieden . . . . . . . . . . . . 668
12.2.3.1. Ansprache bei der interreligiösen Begegnung in Ur (6. März 2021) 668
12.2.3.2. Gebet der Kinder Abrahams bei der interreligiösen Begegnung

in Ur (6. März 2021) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 677
12.2.4. Beitrag zur friedlichen Zivilgesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 679
12.2.4.1. Rede von Staatspräsident Barham Salih im Präsidentenpalast von

Bagdad (5. März 2021) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 679
12.2.4.2. Rede von Papst Franziskus im Präsidentenpalast von Bagdad

(5. März 2021) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 686

Inhalt



11

12.2.4.3. Ansprache und Gebet für die Kriegsopfer in Mossul (7. März 2021) 696
12.2.4.4. Ansprache an die Gemeinschaft von Qarakosh (7. März 2021) . . . . 700
12.3. Resonanz, vatikanische Diplomatie und das Abu-Dhabi-Dokument 705
12.3.1. Die nationale und internationale Resonanz auf die Reise . . . . . . . . 706
12.3.2. Einordnung der Reise in die vatikanische Diplomatie im Irak . . . . . 714
12.3.3. Das Dokument von Abu Dhabi 2019 als Wirkung für die Papstreise in

den Irak . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 719
12.3.3.1. Das Dokument von Abu Dhabi 2019 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 721
12.3.3.2. Das Treffen von Papst Franziskus und Großajatollah al-Sistani

als Voraussetzung für eine Fortschreibung des Dokumentes von
Abu Dhabi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 727

12.4. Ausblick: Eine Reise, die länger wirkt als sie dauert . . . . . . . . . . . 730

13. Was bleibt? Die Jahre 2021 bis 2023 im Überblick und eine Reise,
die in der Politik nicht verfängt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 732

13.1. Gefährdete Demokratie: Die politische Entwicklung bis 2023 . . . . . 733
13.2. Gefährdetes Christentum: Die kirchliche Entwicklung bis 2023 . . . 740
13.2.1. Die zweite Hälfte des Jahres 2021: Aufruf zur „weißen Revolution“ 740
13.2.2. Das Jahr 2022: Erster Jahrestag der Reise und ökumenische

Annäherungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 743
13.2.3. Das Jahr 2023: Schwerste Belastung für die chaldäische Kirche . . . 756
13.3. Abschluss: Wo das Christentum des Irak am 31. Dezember 2023

steht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 764

14. Fazit: Warum das irakische Christentum Zukunft hat . . . . . . . . . . 767

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 779

Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 781
a) Literatur und wissenschaftliche Zeitschriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . 781
b) Institutionen und (tagesaktuelle) Medieneinrichtungen . . . . . . . . . . . 782
c) Weitere Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 784

Inhalt



12

Quellen- und Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 786
I. Archive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 786
II. Primärliteratur, Vatikanische Dokumente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 786

a) Dokumente der Patrologie und Konzilien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 786
b) Dokumente der Päpste und des Heiligen Stuhls . . . . . . . . . . . . . . . 787

III. Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 807
a) Bücher und Zeitschriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 807
b) Medienbeiträge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 839
c) Interviews . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 854
d) Pressemitteilungen der Deutschen Bischofskonferenz . . . . . . . . . . . 858
e) Digitale Nachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 859
f) Verwendete und verwiesene Agenturmeldungen . . . . . . . . . . . . . . . 864

Inhalt



0. Einleitung und Hinführung

Die vorliegende Arbeit untersucht aus religionswissenschaftlicher Perspektive die
Geschichte und interreligiösen Beziehungen des Christentums im Irak. Von den
biblischen Ursprüngen bis zur Gegenwart des Jahres 2023 erstreckt sich die Ana-
lyse, die das christliche Erbe des Zweistromlands in seiner wechselvollen wie
auch bewegenden Geschichte festhalten möchte. Vieles ist der Zerstörung preis-
gegeben, nicht Weniges zerfällt buchstäblich, weil die Christen nach und nach
den Irak verlassen. Eine zweitausendjährige Geschichte droht auszubluten. Dage-
gen setzt diese Untersuchung ein Zeichen und erinnert an das historische Erbe der
christlichen Tradition in einem der urchristlichsten Länder der Welt.

In der nachfolgenden Einleitung und Hinführung werden die Zielsetzung und
der thematische Grundriss, die Methodologie und das Vorgehen, die Quellenlage
sowie technische Hinweise erläutert. Gewidmet ist das Projekt den Christinnen
und Christen, die damals wie heute ihren Glauben im Zweistromland leben und
so ein Zeichen der Hoffnung und Zuversicht in einem Irak setzen, der politische
Stabilität sucht und dessen Demokratie gefährdet bleibt.

0.1. Zielsetzung, Fragestellung, thematischer Grundriss

Es gibt keine alle Epochen der Geschichte umfassende Monographie über den Irak
bis zur Gegenwart. Bei vorliegenden Abhandlungen fehlt eines: eine kontinuierliche
und wissenschaftlich aufgearbeitete Sicht auf das Christentum. Diese Arbeit schließt
die Lücke, indem die zweitausendjährige Geschichte der christlichen Kirchen im Irak
als dauerhaftes Erbe geschrieben wird. Nach dem Sturz Saddam Husseins 2003 gab
es einen kurzen Moment, wo der erste Tourismus in den Irak zurückkam, der jedoch
mit dem Terror des „Islamischen Staates“ ein jähes Ende fand. Zum Jahreswechsel
2023/2024 fehlt dieser Tourismus noch immer und nur wenige Gruppen – meist
Fachleute – besuchen das Land. So ist und bleibt der Irak weiterhin eine oft unbe-
kannte Größe, trotz seines reichen religiösen und kulturellen Erbes.

Der Untertitel der vorliegenden Arbeit, „Vom Überleben im Zweistromland“,
drückt aus, worum es geht: Das Christentum im Irak steht vor seinem Ende.
Wenn es nicht zu einer politischen Wende im Land kommt und wenn radikalisie-
rende Weltbilder weiter zunehmen, ist das Christentum nicht nur marginalisiert,
sondern droht zu erlöschen. Dagegen wollte Papst Franziskus mit seiner Apostoli-
schen Reise im März 2021 – inmitten der weltweit grassierenden Pandemie – ein
Zeichen setzen. Die Reise war Anlass und Idee für diese Studie. Die Christen ver-
stehen sich – zu Recht – als konstitutiver und integraler Bestandteil der irakischen

15



Gesellschaft. Und doch verlassen noch immer Christinnen und Christen den Irak.
Der schleichende Exodus scheint nicht zu stoppen zu sein. Die entscheidende
Frage dieser Untersuchung lautet daher, was die Aussage des Untertitels ausdrückt:
Kann das irakische Christentum – heute – überleben?

Bei der Fragestellung geht es um die lange Tradition der Christen zwischen Eu-
phrat und Tigris, vor allem mit Blick auf die Verfolgungszeiten im 20. Jahrhundert
und die beispiellose Terrorisierungsepoche durch den „Islamischen Staat“. Kann da
ein Christentum überhaupt noch eine Zukunft haben? Und wie ist dieses Christen-
tum heute in der irakischen Gesellschaft verankert? Papst Franziskus hat versucht,
darauf Antworten zu geben. So wird man die Reise von ihm als große Chance an-
sehen dürfen. Die Frage in dieser Arbeit lautet jedoch weiterführend: Wirkt die
Reise länger als sie gedauert hat?

Zur Grundthese, dass das irakische Christentum überleben muss, wenn der Irak
sein eigenes kulturelles Erbe nicht aufgeben will, kommen weitere Aspekte hinzu,
die deutlich machen, dass Christen aus dem gesellschaftlichen Kontext des Landes
nicht wegzudenken sind: Sie haben im Land nahezu 2000 Jahre ihren wesentlichen
Beitrag zu einer friedlichen Koexistenz – auch und gerade mit den islamischen
Bekenntnissen – geleistet. Allerdings haben die Christen diese Stärke und damit
sich selbst durch eigene interkonfessionelle Konflikte deutlich geschwächt. Was
über Jahrhunderte Abgrenzung und Ablehnung zwischen den christlichen Konfes-
sionen war, wächst langsam, aber immerhin stetig zu einer Ökumene zusammen,
weil man im Irak nur gemeinsam zu überleben vermag. Mit anderen Worten: Je
schwerer die Bedrängnis, desto enger rücken die Bedrängten zusammen. Trotz al-
ler politischen Repressalien gerade im 20. Jahrhundert haben es die Christen so
durch ein geschicktes Verhältnis zu den Mächtigen des Staates geschafft, ihren
Freiraum zu erkämpfen. Dabei mussten sie – genauso wie die ganze Bevölkerung –
unter militärischen Angriffen und Embargos leiden, aber sie konnten beispiels-
weise unter Saddam Hussein ihren Glauben relativ frei ausüben. Die Pervertierung
der Menschenrechte und die Ignoranz der Unversehrtheit des menschlichen Indivi-
duums haben die Terrorjahre des „Islamischen Staates“ gezeigt, der ein Kalifat in
Mossul aus- und bis zum Sturm von Rom aufrief. Das Regime ist gescheitert, die
tiefen Verletzungen bleiben und die Rückkehrer unter den ehemals Geflüchteten
sind das beste Beispiel, wie Überleben und Weiterleben gelingen können. Vor allem
sind es die Christen, die mit ihrem Handeln ein Zeugnis davon abgeben, dass sie
wesentlicher Motor einer Vergebungs- und Versöhnungsgeschichte im Irak sind,
die in viele Teile der Gesellschaft hineinwirkt.

Daran zeigt sich, dass – wenn Christen ihre Verantwortung in einer Gesellschaft
ernst nehmen wollen, trotz ihrer eigenen Minderheitensituation – das Wort von
Papst Franziskus stimmt: Ein Naher Osten ohne Christen sei nicht vorstellbar. Er
knüpft an jenen Gedanken von Papst Paul VI. an, der davor warnte, dass die Heili-

16

Einleitung und Hinführung



gen Stätten der Christen in Nahost zu bloßen Museen werden könnten. Um beides
muss es im Irak der Zukunft gehen: als Christen Präsenz zu zeigen und die Orte,
wo sie leben, mit geistlicher Kraft zu füllen. Die Überlegungen von Papst Franzis-
kus und Papst Paul VI. sollte man – das zeigt eine Befassung mit der Region – auf
den Irak ausdehnen: Die lange christliche und theologische Tradition im Zwei-
stromland ruft geradezu danach, die Terminologie „Heiliges Land“ nicht nur vom
Mittelmeer bis zum ostjordanischen Bergland zu definieren, sondern als Heiliges
Land auch den Irak zu sehen, in dem der Überlieferung nach Abraham eine ganz
wesentliche Ursprungserfahrung gemacht hat. Der Irak kann Heiliges Land sein,
ein Heiliges Land für Christen und Muslime.

Um diesen Fragen und der These vom Überleben nachzugehen, ist die Arbeit in
vier Teile gegliedert. Im ersten Teil legt sie jenes Fundament, das zum Verständnis
der Gegenwart beiträgt. Dabei wird bewusst weit in die Geschichte zurückgegriffen
und zwar vom Irak im Alten Testament bis hin zur Befreiung Israels durch den Per-
serkönig Kyros. Das Kapitel 3 im ersten Teil entfaltet dann die gesamte Christen-
tumsgeschichte des Irak in zwei Jahrtausenden. Es beginnt beim frühen irakischen
Mönchtum und den ersten Konzilien, geht über die Zeit arabischer, mongolischer
und turkmenischer Herrschaft bis in die Epoche von Safawiden, Persern und Os-
manen. Dabei nimmt die Arbeit immer wieder Bezug zur katholischen Kirche, in-
dem sie beispielsweise eine der ältesten diplomatischen Vertretungen des Heiligen
Stuhls, die Apostolische Delegation in Mesopotamien, Kurdistan und Kleinarme-
nien, in den Blick nimmt. Die konkreten Bezüge zur Kirche von Rom spielen dabei
ebenfalls eine Rolle, denn das 19. Jahrhundert war als Zeitalter der Missverständ-
nisse und vom Beharren auf Eigenständigkeiten geprägt, was sich gerade auf die
Kirche im Irak (und in Armenien) auswirkte.

Im zweiten Teil der Arbeit werden dann ausführlich die Konfessions- und Religi-
onsgruppen im Irak untersucht. Hier werden die altorientalischen Bekenntnisse in
ihrer historischen Entwicklung erläutert, aber auch die orthodoxen und lateinischen
Traditionen. Ein besonderer Detailgrad wird dabei der assyrischen Kirche, der Alten
Apostolischen Kirche des Ostens, der chaldäischen Kirche und der lateinischen Kir-
che zugedacht, weil sie die größten christlichen Konfessionen im Land sind. Außer-
dem unternimmt die Analyse den Versuch eines differenzierten Blicks auf die christ-
liche Gesamtstatistik im Irak, was aufgrund der teilweise sich widersprechenden
Quellenlage außerordentlich schwierig ist. Zu diesem Teil gehört auch eine Unter-
suchung der islamischen Bekenntnisfamilien im Irak. Nur im Wissen um sie ist
heute zu verstehen, warum das Land zutiefst gespalten ist und letztlich eine Versöh-
nung von Schiiten und Sunniten kaum möglich erscheint, gerade wenn der schiiti-
sche Islam Irans versucht, massiven Einfluss auf die irakische Politik zu nehmen
und so eine gefährliche religiöse Dominanz in einem multiethnischen und multireli-
giösen Umfeld entsteht. Der Irak ist außerdem von weiteren Minderheiten neben den

17

Zielsetzung, Fragestellung, thematischer Grundriss



christlichen Bekenntnissen geprägt, die ebenfalls in Teil II untersucht werden wie
zum Beispiel die Juden, Mandäer und Jesiden. Das Gesamtbild zeigt ein hoch diffe-
renziertes und komplexes Konstrukt, das unabdingbar für das Verständnis der heuti-
gen Gesellschaft des Irak ist, bei dem vor allem die christlichen Kirchen einen we-
sentlichen Beitrag zur Versöhnungs- und Dialoggeschichte leisten.

Der dritte Teil der Studie ist eine spannungsreiche religionswissenschaftliche
und politische Analyse des Irak im 20. und 21. Jahrhundert. Darin wird der Irak
von der Mandatszeit über die revolutionären Jahre bis zur langen Epoche unter
Diktator Saddam Hussein behandelt. Dabei gibt es immer den Wechsel von zu-
nächst einer rein politischen Untersuchung des Geschehens und daran anschlie-
ßend einer ausführlichen Betrachtung der Entwicklung der christlichen Konfes-
sionen in den einzelnen Epochen. Je zeitgeschichtlich näher die Daten an die
Gegenwart heranrücken, desto umfangreicher wird die Analyse, was einerseits
der Quellenlage, andererseits aber vor allem dem Bezug zum heutigen Irak ge-
schuldet ist. Ziel dieser Arbeit ist es, in diesem Kontext zu erläutern, warum die
irakische Gesellschaft und die dort beheimateten christlichen Bekenntnisse aus
der politischen Vergangenheit für die Zukunft und für einen neuen Irak lernen
müssen. Einen Schwerpunkt bildet dabei auch der Versuch einer ersten Papstreise
nach Bagdad im Jahre 1999, über die heute nur wenig bekannt ist. Verständlicher-
weise spielen im gesamten Zeitraum unter dem Diktat von Saddam Hussein die
Untersuchungen der drei Golfkriege eine wesentliche Rolle, die ergänzt werden
durch eine detailreiche Analyse des Wirkens des Heiligen Stuhls in dieser Zeit. Ge-
rade im Golfkrieg 2003 hat Rom eine außerordentlich wichtige Rolle gespielt, die
der Verfasser teils direkt miterleben konnte. Der Zeit von Saddam Hussein folgt
die Untersuchung des Irak in der Post-Saddam-Ära, wobei es notwendig ist, in
mehreren Kapiteln Verfassungsentwürfe und finale Verfassungstexte zu analysie-
ren, um insbesondere der Frage nach dem – verbrieften – Minderheitenschutz im
Irak nachzugehen. Auch hier bleibt das methodische Vorgehen wie gehabt: Nach
einer politischen zeitgeschichtlichen Aufarbeitung erfolgt für den gleichen Zeit-
raum die Untersuchung im Kontext der christlichen Konfessionen und des Wirkens
des Heiligen Stuhls. Zentrale Kapitel des Hauptteils dieser Arbeit sind die Jahre un-
ter dem Terrorregime des „Islamischen Staates“, wobei im Detail dargelegt werden
muss, wie es über einen längeren Zeitraum zur machtvollen Ausbreitung des Sys-
tems in Syrien und im Irak kam. Da der „Islamische Staat“ kein wirklicher Staat,
sondern das eigenkonstruierte Regime durch Mord und Terror war, wird der
Name des vermeintlichen Staates in der gesamten Arbeit konsequent in Anfüh-
rungszeichen gesetzt. Das soll ein Zeichen sein, dass letztlich niemand die Terroris-
ten als Staat anerkannt hat und es umso schwerer war, gegen diesen „Staat“ zu
kämpfen und sich als christliche Minderheit – wie auch immer – zu schützen. Da-
her kommt das Kapitel nicht umhin, Ausmaß und Präzision der Christenverfolgung

18

Einleitung und Hinführung



und des Versuchs der Ausrottung der Jesiden darzustellen und aus religionswissen-
schaftlicher Sicht die islamistische Doktrin zu erläutern. So drastisch das Kapitel in
seiner politischen Analyse ist, so eindrucksvoll bleibt der Überlebenskampf der
christlichen Konfessionen gegen die Schergen des „Islamischen Staates“. Dabei
werden auch die Fragen von Massenflucht, die juristische Bewertung der Verfol-
gung als Genozid und die bis heute ununterbrochene Aufbauhilfe durch die welt-
weite Caritas erörtert. Aus gutem Grund kann dieser Teil der Untersuchung am Ende
feststellen, dass der „Islamische Staat“ eine – zumindest im Irak – gescheiterte Ideo-
logie ist. Das letzte Kapitel des dritten Teils befasst sich dann mit den Jahren nach
dem Islamismus: Rückkehr und Wiederaufbau durch die christlichen Konfessionen
und die jesidische Gemeinschaft, jedoch unter dem Einfluss der weltweiten Corona-
Pandemie und einer zunehmenden politischen Instabilität des Landes.

Neben diesem dritten Teil, der das eine Herzstück der Untersuchung bildet, ist
das zweite Herzstück Teil IV, der die eigentliche Motivation zu dieser Arbeit war:
Die Apostolische Reise von Papst Franziskus in den Irak vom 5. bis 8. März 2021.
Die Arbeit nimmt erstmals im wissenschaftlichen und internationalen Kontext eine
detailreiche und ausführliche Analyse der Vorbereitung dieser Reise sowie der po-
litischen, gesellschaftlichen und religiösen Umstände im Irak am Vorabend der An-
kunft des Papstes vor, um dann in je eigenen Kapiteln zunächst jeden Tag der Reise
einzeln zu beschreiben, den Verlauf zu dokumentieren und so eine zusammenfas-
sende Gesamtsicht des Papstbesuchs zu ermöglichen. Daran schließt sich die De-
tailanalyse aller Ansprachen des Papstes an, die er im Irak gehalten hat. Sie sind
nicht nur unentbehrliche Zeitzeugnisse für die Geschichte des Irak, sondern einem
Brennglas gleich schauen sie auf das Leben der Kirche im Zweistromland, auf das
Miteinander der Religionen und fragen bzw. mahnen den gesellschaftlichen Beitrag
an, den die Christen als gleichberechtigte Mitglieder in der Zivilgesellschaft leisten
wollen und nach Auffassung des Papstes auch sollen. Zu diesen Reden von Franzis-
kus sind die wichtigsten Ansprachen Dritter ausgewählt worden, die ebenfalls im
Zusammenhang mit der Zukunft des Christentums im Irak von außerordentlicher
Bedeutung sind. Alle Reden werden in großer Ausführlichkeit zitiert, teils para-
phrasiert, analysiert und in den für die Reise zeitgeschichtlichen Kontext auf der
Grundlage der gesamten vorhergegangenen Analyse gestellt. Die Methode der Kon-
textualität wurde gewählt, um die Details der Reden darzustellen und in einen brei-
teren Zusammenhang zu setzen. Dabei werden die Ansprachen nicht chronolo-
gisch hintereinander behandelt, sondern sie sind nach drei Aspekten thematisch
gruppiert: Stärkung der christlichen Minderheit; Dialog der Religionen als Garant
für den Frieden; Beitrag zur friedlichen Zivilgesellschaft. Daraus ergeben sich für
das christliche Leben im Irak verschiedene Konsequenzen, die es in den Kapiteln
nach der Papstreise aufzuzeigen gilt. Neben einer Analyse der nationalen und inter-
nationalen Medienresonanz auf den Papstbesuch untersucht die Arbeit noch die Fol-

19

Zielsetzung, Fragestellung, thematischer Grundriss



gejahre als erste Auswirkung auf die Reise und endet am 31. Dezember 2023: Es ist
eine Zeit teils mit dramatischem Wandel für die Ortskirche der Chaldäer und teils mit
erheblichem politischen Stillstand im Irak, der sich wie ein Lackmustest für die künf-
tige Demokratiefähigkeit des Landes darstellt. Auch hier bleibt der methodologische
Ansatz der gleiche wie zuvor: Zunächst wird eine politische Analyse im Irak vor-
genommen, dann folgt die Untersuchung des Zeitraums in kirchlicher und vatika-
nischer Perspektive. Die These lautet ohne Ausrufe- oder Fragezeichen, weil bewusst
offengehalten: Eine Reise, die länger wirkt, als sie dauert. Am Ende steht dann der
Aussagesatz: Warum das irakische Christentum Zukunft hat. Es ist die Quintessenz
der gesamten Abhandlung aufgrund des historischen Erbes und interreligiösen Mit-
einanders. Es ist aber eine Zukunft, die Gefährdungen ausgesetzt ist. Und es ist eine
Zukunft, die im tiefsten hoffnungsvoll bleibt, wie drei Beispiele der Ortskirche und
der internationalen Hilfe abschließend aufzeigen.

„Iraks christliches Erbe. Vom Überleben im Zweistromland“ ist das historische
und religionswissenschaftliche Kaleidoskop eines reichen Vermächtnisses in der
„Wiege der Menschheit“. Es ist eine Hommage an die Christinnen und Christen,
die ihr Christsein im Irak bis heute leben.

0.2. Methodologie und Vorgehen

Die Arbeit über die Christentumsgeschichte des Irak ist zugleich eine religionswis-
senschaftliche Untersuchung, die den gesamten Irak mit allen Religionen und Eth-
nien, gesellschaftlichen Schichten und politischen Herausforderungen in den Blick
nimmt. Methodisch geht es also um eine Ergründung der Ursprünge des Christen-
tums im Zweistromland, eine erstmals zusammenhängende Darstellung der Ent-
wicklung durch zwei Jahrtausende und dann eine Analyse als Schwerpunkt des
20. und 21. Jahrhunderts. Dabei vermischen sich – wie bereits im thematischen
Ansatz aufgezeigt – immer die religiösen bzw. kirchlichen Aspekte mit den politi-
schen Implikationen. Um das zu differenzieren, werden die Kapitel zunächst in
eine politische Analyse und dann in den religiös-kirchlichen Kontext unterteilt, wo-
bei bei Letzterem vor allem die Rolle des Heiligen Stuhls einer besonderen Betrach-
tung unterzogen wird.

Methodisch wird so gearbeitet, dass die historische Zeitleiste kontextualisiert
wird in den jeweiligen Epochen und zwar mit dem vorhandenen Quellenmaterial,
zeitgenössischen Zeugnissen sowie – in der Gegenwart – einer umfangreichen Ana-
lyse abrufbaren bzw. archivierten Materials der Medien. Auffallend ist dabei, dass
es Zeiträume gibt, die durchaus in der wissenschaftlichen Aufarbeitung gut er-
schlossen sind, wieder andere fehlen in der Literatur oder werden nur sporadisch
erwähnt. Mit der Fülle des Materials wird erstmals eine Gesamtschau vorgenom-

20

Einleitung und Hinführung



men, die sowohl den religionswissenschaftlichen Aspekt als auch den historischen
Kontext und die (geo-)politische Entwicklung zusammenfassend durch alle Epo-
chen hindurch berücksichtigt. So versucht diese Arbeit ein Gesamt zu entwickeln,
das sowohl dem politischen wie auch dem religiösen und insbesondere dem christ-
lichen Irak gerecht wird.

Die Arbeit kann nicht singulär nur auf den Irak hin betrachtet werden. Deshalb
macht die Untersuchung immer wieder Anleihen in den Nachbarstaaten zum Irak
und weiteren Ländern des gesamten Nahen und Mittleren Ostens. Kontextualisie-
rung bedeutet daher nicht nur ein wissenschaftlicher Topos vorliegender Quellen,
sondern geht darüber hinaus und überwindet Grenzen. So wird der Irak kontextu-
ell-geografisch in das Gesamt an Konglomerat des Nahen Ostens eingebunden, was
sich vor allem an den Einflüssen des schiitischen Irans, aber auch dem grenzüber-
greifenden Terror des „Islamischen Staates“ in den Jahren 2014 bis 2017 zeigt. Das
tragische Phänomen der (Massen-)Migration ist nie nur auf ein Staatsgebilde zu
beziehen, sondern in der methodologischen Auseinandersetzung ist zu fragen, wo-
hin die Flüchtlingsströme gehen. Das gilt beispielsweise für jene Epoche der Verfol-
gung im zu Ende gehenden Osmanischen Reich, die massive Auswirkung auf das
assyrische Christentum im heutigen Irak hatte, das gilt aber auch für jene Men-
schen, die im zuvor genannten Terrorregime des „Islamischen Staates“ Heimat
und Würde verloren haben.

So unternimmt die Arbeit den dreifachen Versuch einer politikwissenschaftli-
chen Untersuchung mit geopolitischen Analysen und einer religionswissenschaftli-
chen Betrachtung von allen im Irak befindlichen (oder gewesenen) Religionen, wo-
bei das Konfliktfeld zwischen dem schiitischen und dem sunnitischen Islam
gegenüber der christlichen Minderheit einen besonderen Schwerpunkt darstellt.
Und es kommt die kirchengeschichtliche Sicht der Arbeit dazu, die zum ersten
Mal das Christentum des Irak in seiner ganzen Entwicklung erläutert, und zwar
konfessionsübergreifend. Das heißt: Hier werden nicht nur die katholischen Be-
kenntnisse in Erwägung gezogen, sondern auch die orthodoxen bzw. apostolischen
Traditionen spielen eine wesentliche Rolle.

Wie schon weiter oben in der thematischen Hinführung erwähnt, kulminiert die
Arbeit in der bisher einzigen umfassenden internationalen Analyse der Reise von
Papst Franziskus vom 5. bis 8. März 2021 in den Irak. Die Bedeutung der Reise,
ihr Zustandekommen, ihre Wirkung und ihr Anspruch sind nur – im Kontext vati-
kanischer Nahostdiplomatie – zu verstehen, wenn man das Gesamt der Geschichte
des Irak vor Augen hat, und zwar gerade in der Epoche eines diktatorischen Sad-
dam Hussein, eines nach Demokratie suchenden Staates nach dem Sturz des
Despoten, eines im Bürgerkrieg versinkenden Landes, das von islamistischen Ter-
roristen heimgesucht wurde und im Versuch von Wiederaufbau, Vergebung und
Versöhnung bis zur Gegenwart. Eine Papstreise ist ein komplexes Unterfangen,

21

Methodologie und Vorgehen



und es wäre zur kurz, die Reise nur als Solitär zu sehen. Deshalb unternimmt die
Arbeit den Versuch der Einordnung, ja der Einbettung der Reise in die Christen-
tumsgeschichte des Irak. Ohne Frage ist sie der Höhepunkt in einer fast zweitau-
sendjährigen Geschichte. Am Ende wird, wie bereits erwähnt, die Frage stehen,
ob die Reise wirklich länger wirkt, als sie gedauert hat.

Zur Analyse der Papstreise ist methodologisch hinzuzufügen, dass hier starke
autobiografische Züge in die Untersuchung einfließen, weil der Verfasser mit seiner
römischen Tätigkeit ab 1993 viele Papstreisen – insbesondere in den Nahen Osten –
begleitet hat. Deshalb erfährt man in dieser Arbeit mehr darüber, wie eine Papstreise
entsteht, welche Kommunikationshürden und Verantwortlichkeiten zu koordinieren
sind und was am Ende dabei herauskommt. Auch hier arbeitet die Analyse kontextu-
ell, wenn sie die Reden von Papst Franziskus ausführlich zitiert, analysiert und ein-
ordnet, um so den Gesamtduktus und den „roten Faden“ der Reise zu erschließen, der
ein Schlüssel für das Verständnis des Christentums im Irak bedeutet. Kontextualität
meint auch die Verwendung von zahlreichen anderen Ansprachen der Päpste, die
Eingang in diese Arbeit gefunden haben. Sie dienen dazu, die Position des Heiligen
Stuhls in der Option für den Irak zu untermauern. Dabei wird deutlich, dass diese
Texte bei Weitem nicht nur eine geistliche Erbauung zum Ziel hatten, sondern eine
klare politische und gesellschaftliche Agenda zum Wohle der christlichen Minderheit
verfolgten. Aufgrund ihrer Bedeutung werden diese Dokumente teilweise in längeren
Passagen ausführlich zitiert, um mit dem Kontext eine Brücke zum besseren Ver-
ständnis des Gesamtbildes zu ermöglichen.

Methodologie und Inhalt der Arbeit sind nicht ohne den biografischen Hinter-
grund des Verfassers zu verstehen. Die Begleitung von Reisen der Päpste Johannes
Paul II., Benedikt XVI. und Franziskus wurde bereits erwähnt. Vor allem ist es die
früh entstandene Verbindung zum Nahen Osten, die mit der ersten Israelreise 1987
begann und der sich ungezählte Reisen in das Heilige Land und in der Folge alle Län-
der des Nahen Ostens angeschlossen haben, auch mehrfach in den Irak. In der römi-
schen Studienzeit ist – neben der archäologischen Forschung – auch eine vertiefte
Auseinandersetzung mit der politischen und religiösen Situation der Staaten im Na-
hen Osten gewachsen, aus der eine größere Anzahl von Publikationen insbesondere
zur Nahostdiplomatie des Heiligen Stuhls hervorgegangen ist. Seit über 30 Jahren
hat der Verfasser aufgrund seiner eigenen Auseinandersetzung mit der Region, den
Besuchen dort und der Begegnungen mit den Menschen vor Ort, der Arbeit für den
Vatikan und die Deutsche Bischofskonferenz, mit den Publikationen und der Betei-
ligung an offiziellen Gesprächen auf der politischen Ebene eine Expertise erarbeitet,
die sich in dieser Arbeit über das Christentum im Irak in besonderer Weise verdich-
tet. Der Verfasser schreibt nicht über die theoretische Quellenlage eines Landes, son-
dern er schreibt von einer Region, die er aus der persönlichen Anschauung kennt
und in der die Menschen von dort – in dieser Arbeit – konkret zu Wort kommen.

22

Einleitung und Hinführung



0.3. Quellenlage und Quellenanwendung

Die Quellenlage für eine erstmalige Christentumsgeschichte des Irak ist äußerst dif-
ferenziert. Neben vorhandener Sekundärliteratur sind für die Zeit bis ins 19. Jahr-
hundert hinein vor allem Päpstliche Bullen und andere Verlautbarungen eine Richt-
schnur. Für die zwei folgenden Jahrhunderte bis zur Gegenwart werden neben
politisch zugänglichen Quellensammlungen vorzugsweise im kirchlichen Kontext
Material aus dem chaldäischen Patriarchat zu Bagdad, Hinweise aus der Apostoli-
schen Nuntiatur in Bagdad sowie die im Vatikan zugänglichen Quellen insbesondere
von päpstlichen Äußerungen für die Analyse herangezogen. Wichtige Referenz-
punkte in der Quellenarbeit sind die Acta Apostolicae Sedis, die Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls und die Reihe „Der Apostolische Stuhl“ sowie das bis
zum Jahr 2000 zurückreichende Internetarchiv des Pressesaals des Heiligen Stuhls
(Sala Stampa della Santa Sede) und die Vatikanzeitung Osservatore Romano.

Ein wesentliches Quellenelement sind für die Zeit ab 1990 Medien, vor allem
zunächst ein umfangreiches Zeitungsarchiv, das der Verfasser seitdem angelegt
hat. Hinzu kommen in der Folgezeit bevorzugt Meldungen von Nachrichtenagen-
turen, die von hoher Aktualität und inhaltlicher Verlässlichkeit zeugen. Die ver-
wendeten Agenturen – insbesondere die Katholische Nachrichten-Agentur KNA –
werden im Literaturverzeichnis gesondert aufgeführt. Die KNA ist dabei für die
Epoche ab 1994 besonders intensiv als Quelle herangezogen worden, was vor al-
lem mit dem hohen und präzisen Informationsgehalt sowie dem breigefächerten
Themenspektrum zusammenhängt. Da die KNA bis zur Gegenwart als äußerst se-
riöse Quelle gilt, ist sie hier genutzt worden. Das ergibt sich auch dadurch, dass sie
Themen und vor allem Zitatgeber dokumentiert, die nicht ohne weiteres im Origi-
nal (gerade im arabisch sprechenden Raum) verifiziert werden können. Im Zeit-
alter des Internet sind außerdem Quellen in der Arbeit verwendet worden, gerade
wenn es um Äußerungen der irakischen Ortskirche geht, die nicht unbedingt im
deutschsprachigen Kontext vorliegen.

Als Bibelübersetzung wird die aktuelle Fassung der Einheitsübersetzung aus
dem Jahr 2016 berücksichtigt.

0.4. Technische Hinweise (Sprachen, Schreibweisen, Übersetzungen)

Eine solche Arbeit, die sich insbesondere im arabischen Sprachraum aufhält und
intensiv – was den Heiligen Stuhl betrifft – italienischsprachige Dokumente zitiert,
ist der Frage von Schreibweisen und Übersetzungen ausgesetzt. Für die Schreib-
weise arabischer bzw. persischer oder türkischer Begriffe und Namen wurde eine
normale Umschrift vorgenommen, auf das Wort in der Originalsprache (außer bei

23

Technische Hinweise (Sprachen, Schreibweisen, Übersetzungen)



einigen wichtigen Ausnahmen) wird der Übersichtlichkeit halber verzichtet. Bei
den Schreibweisen in der Transkription aus dem Arabischen und Kurdischen
wurde die heute gängige Version verwendet. In den Kapiteln 1 bis 4 werden den
meist antiken Ortsnamen die heutigen aktuellen Ortsbezeichnungen hinzugefügt
und eine ungefähre topographische Lage vermerkt. Bei Personen wurde eine
grundsätzlich in der Literatur aufzufindende Fassung genutzt, vor allem Simon
(= Shimon), Joseph (= Yusuf), Johannes (= Yohannan) etc. Die Schreibweise
von Ortsnamen orientiert sich an der für die deutsche Sprache gültigen Umsetzung.
Die arabischen und kurdischen Sprachnamen sind der deutschen gängigen Umlaut-
schrift angepasst, wonach ein „j“ in vielen Ortsnamen bei der englischen oder ita-
lienischen Umschreibung ein „y“ ist, zum Beispiel: Nassiriya. Für die Schreibweise
der christlichen Kirchen ist grundsätzlich eine Kleinschreibung angewendet wor-
den, z. B. griechisch-orthodoxe Kirche und nicht Griechisch-orthodoxe Kirche.

Zahlreiche Quellen, Texte und Zitate mussten für diese Arbeit vom Verfasser
übersetzt werden, das gilt insbesondere für Dokumente des Vatikans. Wo keine
deutsche Fassung bzw. autorisierte Übersetzung eines Dokumentes vorlag, wird
dieses in der Untersuchung eigens vermerkt: Wenn beispielsweise ein Zitat auf
Deutsch vorliegt und in der Fußnote mit der Quelle eine Klammer sowie eine Ab-
kürzung steht, ist dies der Hinweis darauf, dass hier eine eigene Übersetzung vor-
genommen wurde, z. B. (Orig. frz.). Übersetzt wurden außerdem die Passagen in
Kapitel 12.3.1.

Folgende weitere Aspekte sind für die technische Anwendung dieser Arbeit zu
nennen und wurden für die gesamte Untersuchung vereinheitlicht:
– Namen von päpstlichen Institutionen werden grundsätzlich großgeschrieben:

Propaganda Fide (nicht: Propaganda fide).
– Namen von päpstlichen Dokumenten werden grundsätzlich in Anführungszei-

chen geschrieben: Bulle „Reversurus“. Dabei kann die Groß- und Kleinschrei-
bung variieren (z. B. Enzyklika „Evangelii gaudium“).

– Eigennamen werden grundsätzlich großgeschrieben: Osmanisches Reich (nicht:
osmanisches Reich).

– Bei Personen werden grundsätzlich in Klammern die Amtsjahre bzw. Regie-
rungszeiten angegeben (z. B. die Zeit eines sassanidischen Herrschers oder die
Amtszeit eines Katholikos-Patriarchen). Wenn es sich um die Lebensdaten han-
delt, werden diese mit geb. für „geboren“ und mit gest. für „gestorben“ bezeich-
net. Bei ausgewählten und herausragenden Persönlichkeiten im politischen wie
religiösen und kirchlichen Kontext werden kurze Biogramme bei der ersten Na-
mensnennung in einer Fußnote angegeben.

– Grundsätzlich werden im Text und in den Fußnoten aufgrund der Namensfülle
immer Vor- und Nachname genannt. Auch wird die Funktion der Person immer
wieder – wenn auch nicht an jeder Stelle – der besseren Lesbarkeit willen wie-

24

Einleitung und Hinführung



derholt, um die Person zuordnen zu können (z. B. der syrisch-katholische Erz-
bischof von Bagdad).

Zur Zitation seien für zwei Quellen weitere Hinweise gegeben:
– In der Zitation werden die Meldungen der Katholischen Nachrichten-Agentur

entweder mit ihrer Sendeuhrzeit zitiert oder mit der Sendenummer (vor allem
bei Meldungen älteren Datums). Wenn beide Daten nicht vorhanden sind, wird
nur das Erscheinungsdatum genannt. Über die Daten sind die KNA-Meldungen
bei Angabe der Uhrzeit, der Sendenummer oder o. N. (ohne Nummer) im Ar-
chiv der KNA bis 1994 rückwirkend elektronisch auffindbar. Es wird unterschie-
den zwischen KNA-Meldung (als normale Agenturmeldung ohne Autor), KNA-
Beitrag (als redaktioneller Beitrag mit Autorenname) oder KNA-Interview (unter
Nennung des Interviewten).

– Das Bulletin des Pressesaals des Heiligen Stuhls (Bolletino della Sala Stampa
della Santa Sede) wird mit der Abkürzung BSS und der Nummer des Bulletins
sowie dem Datum der Veröffentlichung zitiert. Da mehrfach Daten des Ereignis-
ses vom Datum der Veröffentlichung durch das Bulletin abweichen, wird grund-
sätzlich immer im italienischen Text des Bulletins das Datum auf Deutsch ge-
nannt, zum Beispiel: Dichiarazione della Santa Sede (3. Januar 2000), in BSS
Nr. 4 vom 6. Januar 2000. Das gilt nicht bei den Rubriken „Rinunce e nomine“,
„Dalle Chiese Orientali“ und „Udienze“, wo immer das Datum der Veröffent-
lichung mit dem Datum des Bolletino übereinstimmt.

– Zeitungsbeiträge werden mit dem Datum und der Seitenzahl des Mediums zi-
tiert. Bei einigen ausgewählten Beiträgen wird zusätzlich die Ausgabennummer
des Mediums hinzugefügt.

25

Technische Hinweise (Sprachen, Schreibweisen, Übersetzungen)




