








Stefan Haag
Magische Pflanzen

Titelei_Haag_Mag-Pfl.indd   1Titelei_Haag_Mag-Pfl.indd   1 07.02.2025   13:37:4807.02.2025   13:37:48



Für die Menschen Kolumbiens, 
den Aufrechten und Geschundenen!



Stefan Haag

Magische  
Pflanzen

Liebeskräuter,  

Heil- und Zauberpflanzen  

aus aller Welt 

Anaconda

Titelei_Haag_Mag-Pfl.indd   3Titelei_Haag_Mag-Pfl.indd   3 10.02.2025   09:42:5210.02.2025   09:42:52



Alle Angaben in diesem Buch erfolgen nach bestem Wissen und  
Gewissen. Sorgfalt bei der Umsetzung ist indes dennoch geboten.  

Der Verlag und die Autoren übernehmen keinerlei Haftung für Personen-,  
Sach- oder Vermögensschäden, die aus der Anwendung der  
vorgestellten Materialien und Methoden entstehen könnten.  

Dabei müssen geltende rechtliche Bestimmungen und Vorschriften 
berücksichtigt und eingehalten werden.

Diese Publikation enthält Links auf Webseiten Dritter,  
für deren Inhalt wir keine Haftung übernehmen,  

da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf  
deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich 
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und  

Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage
© 2025 by Anaconda Verlag, einem Unternehmen der  

Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,  
Neumarkter Straße 28, 81673 München

Alle Rechte vorbehalten.
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de

(Vorstehende Angaben sind zugleich  
Pflichtinformationen nach GPSR)

© 2010 Franckh-Kosmos Verlags-GmbH & Co. KG 
Originaltitel:  

Liebeskraut und Zauberpflanzen – Mythen, Aberglauben, Heutiges Wissen
Umschlaggestaltung: Katja Holst, Frankfurt am Main

Umschlagmotiv: Adobe Stock / Chikovnaya
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed and bound in Germany 
ISBN 978-3-7306-1489-1
www.anacondaverlag.de

Titelei_Haag_Mag-Pfl.indd   4Titelei_Haag_Mag-Pfl.indd   4 07.02.2025   13:37:4907.02.2025   13:37:49



4 5

INHALT

VOM HEILIGEN KRAUT ZUM

RAUSCHGIFT . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

MAGISCHE PFLANZEN DES ALTERTUMS . . . . 16

Geist des Weines – die Weinrebe . . . . . . . . . . . . . . . 23

Blume der Verzückung – der Hanf . . . . . . . . . . . . . . 28

Eleusinische Mysterien – Griechische Orakelpflanzen . . . . . 33

Becher des Sokrates – Gefleckter Schierling . . . . . . . . . . 38

Stab des Dionysos – der Efeu . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Schaum der flüssigen Jade – der Teestrauch . . . . . . . . . . 43

Persisches Zauberkraut – die Steppenraute . . . . . . . . . . 47

Tränen der Aphrodite – der Schlafmohn . . . . . . . . . . . 49

Begehrtes aus dem Lande Punt – der Weihrauchbaum . . . . 55

Speichel Gottes – der Fliegenpilz . . . . . . . . . . . . . . . 59

HEIMISCHE DRUIDENPFLANZEN

UND HEXENKRÄUTER   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 62

Druidentrank – die Mistel . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

Baum der großen Göttin – Schwarzer Holunder . . . . . . . 78

Zauberbaum – die Eibe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

Beeren des Schicksals – die Tollkirsche . . . . . . . . . . . . 84

Hexensud – Schwarzes Bilsenkraut . . . . . . . . . . . . . 90

Koboldgeflüster – die Alraune . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

Der Bärenhemdige – der Sumpfporst . . . . . . . . . . . . . 104

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 5



Trompete des Teufels – Weißer Stechapfel . . . . . . . . . . . 106

Meuchelmörder – Roter Fingerhut . . . . . . . . . . . . . . 110

Bast des Himmelsgottes – Gewöhnlicher Seidelbast . . . . . . 112

Grüne Fee – Echter Wermut . . . . . . . . . . . . . . . . . 114

HEILIGE PFLANZEN DER VÖLKER

AMERIKAS, AFRIKAS UND ASIENS . . . . . . . . 120

Heiliger San Pedro – der San-Pedro-Kaktus . . . . . . . . . 129

Friedenspfeife – der Kinnickinnick . . . . . . . . . . . . . . 132

Speise der Götter – der Kakaobaum . . . . . . . . . . . . . 135

Göttliche Quelle – der Peyotekaktus . . . . . . . . . . . . . 138

Baum des bösen Adlers – die Engelstrompete . . . . . . . . . 141

Mama Coca – der Kokastrauch . . . . . . . . . . . . . . . . 144

Schnupfpulver – Cohoba und Cebíl . . . . . . . . . . . . . . 153

Penis der Sonne – der Parikabaum . . . . . . . . . . . . . . 156

Rauchender Gott – der Tabak . . . . . . . . . . . . . . . . 158

Rebe der Visionen – Ayahuascaliane und Chacruna . . . . . 162

Samen der Jungfrau – Prunkwinde und Ololiuquiranke . . . 165

Das Erregende – der Kaffeestrauch . . . . . . . . . . . . . . 168

Religion der Bäume – der Ibogastrauch . . . . . . . . . . . . 172

Kavalier – die Betelpalme . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174

Rauschpfeffer – die Kava-Kava . . . . . . . . . . . . . . . . 177

ZAUBERPFLANZEN IM ETHNO-

SCHAMANISMUS   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 180

Vom Heiligen Anton zum LSD – das Mutterkorn . . . . . . 185

Traumgras – Aztekisches Traumgras . . . . . . . . . . . . . 190

Ökologie der Seelen: Ayahuasca-Analoge – Akazien,

Gewöhnliches Schilfrohr, Juckbohne, Passionsblume,

Pfahlrohr, Puderquastenstrauch, Rohrglanzgras . . . . . . . 191

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 6



6 7

Zauberpilze: Mexikanischer Zauberpilz,

Göttlicher Dungpilz, Spitzkegeliger Kahlkopf . . . . . . . . . 199

IM GARTEN DER APHRODITE   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 208

Der Liebesapfel – die Alraune . . . . . . . . . . . . . . . . 234

Flammende Liebe – der Granatapfel . . . . . . . . . . . . . 236

Wein der Kleopatra  – der Alkohol . . . . . . . . . . . . . . 239

Meeresgöttin im Safrangewand – der Safrankrokus . . . . . . 245

Elixier der Nacht  – das Opium . . . . . . . . . . . . . . . 249

Bohnen des Zeus – das Bilsenkraut . . . . . . . . . . . . . . 253

Nebukadnezars Traum  – Spanische Fliege . . . . . . . . . . 256

Magie der Rose  – die Rose . . . . . . . . . . . . . . . . . . 260

Die Hoden des Bocks  – das Knabenkraut . . . . . . . . . . 265

DIE LEHREN DES OSTENS   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 272

Göttliche Ekstase – der Hanf . . . . . . . . . . . . . . . . . 288

Narkotische Ekstase – der Stechapfel . . . . . . . . . . . . . 293

Weihrauch der Liebe  – das Sandelholz . . . . . . . . . . . . 298

Reiner Geist und Erleuchtung – die Lotusblume . . . . . . . 300

Die Wurzel des Lebens – der Ginseng . . . . . . . . . . . . . 302

SPEISEN DER GÖTTER UND FÜRSTEN   .  .  .  .  .  . 306

Der Duft der Liebe – die Vanille . . . . . . . . . . . . . . . 314

Die gute Medizin – der Sassafrasbaum . . . . . . . . . . . . 318

Das Kraut des Pastoren  – Damiana . . . . . . . . . . . . . 321

Potenzholz  – Muira-Puama . . . . . . . . . . . . . . . . . 326

Black Magic  – Yohimbé . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 330

Der Fluch des Liebesbaums  – die Durian . . . . . . . . . . 335

Sigmunds Freud’ – Coca und Kokain . . . . . . . . . . . . . 339

Literatur   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 347

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 7



Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 8

Vom heiligen 
Kraut zum 
Rauschgift



Als der Mensch sich vor Tausenden
von Jahren aus seiner tierischen
Vergangenheit erhob, gab es ein
Stadium in der Entwicklung seines
Bewusstseins, wo die Entdeckung
eines Pilzes (oder war es eine hö-
here Pflanze?) mit wundersamen
Eigenschaften eine Offenbarung für
ihn war, ein wahrer Zündfunke für
seine Seele, der Empfindungen von
heiliger Scheu und Verehrung in
ihm weckte.

R. G. Wasson, A. Hof-
mann, C. Ruck in „Der
Weg nach Eleusis“, 1984

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:20 Uhr  Seite 9



Pflanzen der Götter

Das schönste Glück des denkenden Menschen ist,

das Erforschliche erforscht zu haben und das

Unerforschliche ruhig zu verehren.

Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832)

Seitdem die Menschen auf Nahrungssuche durch Wiesen und

Wälder streifen, sind sie immer wieder auf Pflanzen und Pilze

gestoßen, welche Krankheiten heilen, Sinnesveränderungen

hervorrufen, sexuell erregen oder auch töten können. Vermut-

lich aus Mangel an anderen Erklärungen entstand der Glaube an

eine höhere Macht beziehungsweise an eine überirdische göttli-

che Sphäre mit den darin wohnenden Wesen. Spätestens mit der

Entdeckung der Wirkung hochgradig psychoaktiver Pflanzen

(Fliegenpilz, Hanf, Tollkirsche und Mohn in Europa oder Peyo-

te, Zauberpilze und Ayahuasca in Amerika) war bewiesen, dass

es Götter und Geister gibt: Schließlich reiste man nach zwei

Pfund Fliegenpilz oder ein paar Stunden am mit trockenem

Hanfkraut betriebenem Lagerfeuer zu ihnen hin.

Überall auf der Welt steht der Gebrauch psychoaktiver und hallu-

zinogener Pflanzen im ursächlichen Zusammenhang mit der An-

betung von Göttern: Bei den Ureinwohnern Amazoniens sind es

tryptaminhaltige Gebräue und in Polynesien das euphorisierend-

berauschende Kava-Kava. Haschisch, also Hanf, oder die Schlaf-

mohn-Droge Opium sind tief verwurzelt in der indischen My-

thologie und selbst die überaus frommen Mormonen frönen dem

ephedrinhaltigen Meerträubel-Tee. Selbst der Wein, das Sakra-

ment des Heiligen Abendmahls, ist ein pflanzliches berauschen-

des Mittel, dessen sakrale Anwendungen auf den griechischen

Dionysos- beziehungsweise römischen Bacchus-Kult zurückgeht.

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 10



1110

Besonders die antiken Kulturen, die vor etwa 8000 Jahren ent-

standen, zeichneten sich aufgrund ihrer schamanischen Tradi-

tionen und Naturverehrung durch eine ausgeprägte Spiritualität

und Götterverehrung aus, wobei besonders die Liebes- und

Fruchtbarkeitsgötter wichtige Rollen spielten: Zu nennen wären

da die altbabylonische Ischtar; Min, Amun, Anuket, Hathor im

götterreichen Ägypten; die vielbesungene Aphrodite bei den

Griechen beziehungsweise die Venus bei den Römern; Freya, die

Glücks- und Liebesgöttin in der nordischen Göttersage oder Shi-

va bei den Hindus. Auch die heilige Jungfrau Maria, verklärtes

Symbol der Keusch- und Reinheit, war ursprünglich eine Lie-

besgöttin. All diese Gottheiten haben, abgesehen von ihrer na-

turreligiösen Herkunft, gemein, dass ihnen bestimmte Pflanzen

geweiht waren, unter denen sich stets auch solche mit berau-

schenden und / oder aphrodisischen Eigenschaften fanden.

Mit dem Teufel im Bunde

Mit offenem Haar, wie eine Bacchantin,

umkreist Medea die brennenden Altäre, taucht

die feingespaltenen Fackeln in die schwarze Blut-

grube, entzündet sie dann auf den zwei Altären

für die Jugendkraft und reinigt den Kreis drei-

mal mit Feuer, dreimal mit Wasser, dreimal mit

Schwefel. Inzwischen siedet das starke Zauber-

mittel im aufgesetztem Kessel, brodelt und wird

weiß von aufquellendem Schaum.

Ovid (43 v.  Chr.  – ca.  7  n.  Chr.)

Römischer Dichter,  Metamorphosen

Wenn sich auch die Neurochemie des Menschen in den letzten

30000 Jahren nicht grundlegend verändert hat, so hat sich doch

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 11



die Einstellung der menschlichen Gesellschaft zu bewusstseins-

verändernden Substanzen vollständig gewandelt. Bei den weni-

gen, noch nach traditionellen Regeln funktionierenden Völkern

in Südamerika ist der Gebrauch von psychoaktiven Pflanzen hin-

gegen auch heutzutage gesellschaftlich vollkommen integriert.

Die amazonischen Völker sehen in den halluzinogenen Ge-

wächsen des Urwalds ein Geschenk der Götter, das es den Men-

schen ermöglicht, sie zu besuchen. Daher wird die Einnahme

mit höchstem Respekt und Ehrfurcht bedacht und ist ein wich-

tiger Bestandteil im sozialen Gefüge und religiösem Verständnis

dieser Völker.

Den Gebrauch bestimmter Pflanzen als Gefährdung der Gesell-

schaft anzusehen und darin ihr Verbot zu begründen, ist vor al-

lem eine Folge der Christianisierung und damit das Ergebnis der

„Heiligen Inquisition“ der katholischen Kirche. In ihrer Aus-

schließlichkeit sieht diese alle ihr unbekannten Arten der Göt-

terverehrung als „Satanismus“ an und ließ deren Mitglieder er-

barmungslos verfolgen, wie z.B. geschehen bei den unsäglichen

Hexenverbrennungen des mittelalterlichen Europas.

In Wirklichkeit bewegten sich damals die vermeintlichen He-

xenmeister, Zauberer oder Kräuterkundige oft im klerikalen oder

adeligen Umfeld, waren Berater der Herrscher, angesehene Ärz-

te oder Mönche, die sich im verborgenen Kämmerlein mit ge-

heimen Mitteln und Praktiken beschäftigten. Sie blieben von der

Inquisition weitestgehend verschont, zumindest so lange sie

nicht aus anderen Gründen unliebsam wurden. Die Mehrzahl

der so genannten Hexen, die Jahrhunderte lang den qualvollen

Feuertod sterben mussten, hatten keinerlei Ahnung von Botanik

oder geheimen Praktiken. Die allermeisten Opfer des Hexen-

wahns waren völlig harmlose, vielleicht etwas sonderbare Frau-

en, die aus niederen Gründen wie Eifersucht oder Dummheit

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 12



1312

verleumdet wurden. Natürlich gab es Frauen, die zum Beispiel

mit stark erotisierenden Rauschmitteln wie dem Bilsenkraut

(Hyoscyamus ssp.) experimentiert hatten und die unter Folter von

ihren Erlebnissen berichteten. Die Geschichten über Besenritte

zum Blocksberg, wo es die schändlichen Frauen mit dem Un-

aussprechlichen trieben, gehen auf diese erotischen Drogenvi-

sionen zurück.

Der Glaube an die Existenz von Hexen war allerdings keine Er-

findung der kirchlichen Satansjäger, sondern entstammt dem al-

ten Volksglauben, der unter einer Hexe (aus dem Althochdeut-

schen von Hagazussa, die Zaumreiterin) eine zauberkundige

Frau mit magisch-schädigenden Kräften verstand. Die erste eu-

ropäische Hexe hieß Medea und lebte als Tochter des Königs von

Aietes in der griechischen Provinz Kolchis. Medea wurde durch

ihren Zaubertrank berühmt, mit dem sie den Argonauten Iason

um 40 Jahre verjüngte und ihm so zum goldenen Vließ verhalf.

Hinter ihrer Hilfsbereitschaft stand ihre innige Liebe zu ihm.

Doch Iason ließ seine wiedergefundene Manneskraft nicht Me-

dea angedeihen, sondern widmete sich lieber der hübschen Kö-

nigstochter Kreusa. Aus Hass und Eifersucht tötet Medea dar-

aufhin ihre Nebenbuhlerin, ihre eigenen Kinder und ging dann

ins Exil nach Asien. Der Mythos der alleinstehenden, mit magi-

schen Kräften operierenden Frau war geboren.

Die Gier nach Drogen

Nachdem bis ins 19. Jahrhundert hinein die Inquisition viele

Tausende von Menschenleben gekostet hatte, begann in Europa

die Ära, in denen aus Übersee importierte Genuss- und Rausch-

mittel salon- und hoffähig wurden. Der Kaffee hatte seinen Sie-

geszug schon im 16. Jahrhundert angetreten. Ihm folgten Kakao

und Tee. Um 1850 erreichte das Haschisch Europa und wurde in

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 13



Künstlerkreisen genauso gierig aufgenommen wie das Opium

und das Kokain. Auch Johann Wolfgang von Goethe (1749 –

1832), seit jeher fasziniert von Magie und Zauberei, pflegte einen

ausschweifenden Lebensstil. Jeder Pennäler erinnert sich mit

Freude an den „Zauberlehrling“ oder die Faust’schen Erlebnisse

auf dem Blocksberg und im „Walpurgisnachtstraum“. Ob der

Poet dabei eigene Erfahrungen mit klassischen Hexenpflanzen

verarbeitet hat, lässt sich nicht mehr mit Sicherheit ermitteln.

Ziemlich sicher ist jedoch, dass der Dichterfürst Erfahrungen

mit Cannabis gemacht hat, von Alkohol ganz zu schweigen.

Im 19. Jahrhundert gab es in Europa keinerlei Drogenverbote

und die Vermarktung der „neuen“, teilweise noch hochgradig

psychoaktiven Substanzen nahm zum Teil groteske Ausmaße an

und sorgte für soziale Probleme. Zuerst formierte sich in den

USA der Widerstand und kurz vor dem 1. Weltkrieg kam es zum

Kokainverbot. Es folgte der Alkohol und, nachdem das Verbot

wegen “Undurchführbarkeit der Prohibition“ wieder aufgeho-

ben wurde, 1937 der Hanf. Europa und der Rest der Welt schlos-

sen sich den drogenpolitischen Moralvorstellungen der neuen

Weltmacht an und unterzeichneten schließlich 1961 in Wien die

Single Convention, welche mit einigen Ausnahmen (zum Bei-

spiel Alkohol, Tabak, Kaffee, Tee und Betel) den weltweiten Um-

gang mit psychotropen Substanzen regelt. Ziel war es offen-

sichtlich, die Erde von allen potenziell halluzinogenen Substan-

zen zu befreien.

Heute, über 40 Jahre später, ist dieses Ziel bei weitem nicht er-

reicht. Im Gegenteil: Rekordmengen illegal umgeschlagener

Drogen wie Kokain, Heroin und Cannabis und regelmäßiges

Auftauchen „neuer“ Drogen wie LSD und Ecstasy, lassen auf ei-

ne ungebrochene Nachfrage nach berauschenden Substanzen

schließen. Auch die Fronten der sturen Totalablehnung zahlrei-

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 14



1514

cher psychoaktiver Substanzen scheint zu bröckeln: Ärzte for-

dern den Einsatz von halluzinogenen Pilz- und Kaktuswirkstof-

fen in der Psychoanalyse und zur Behandlung von Geistes-

krankheiten und in Kalifornien und Kanada wurde die Anwen-

dung von Marihuana bei entsprechender Indikation (Krebs und

AIDS) per Volksentscheid legalisiert. Einige Europäische Länder,

allen voran die Niederlande, haben auch den außermedizini-

schen Gebrauch von Haschisch entkriminalisiert. In Brasilien

wurden die halluzinogenen Sakramente der Ayahuasca-Kirche

erlaubt und seit 1995 dürfen die Mitglieder der nordamerikani-

schen Native American Church meskalinhaltige Peyotekakteen

für rituelle Zwecke sammeln, züchten und konsumieren.

Dieses Buch stellt die wichtigsten Heil-, Zauber- und Liebes-

pflanzen in einem kulturhistorischen Kontext und deren tradi-

tionelle Anwendungen und Wirkungen vor. Die meisten der in

diesem Buch beschriebenen Pflanzen sind vollkommen legal;

viele davon im Kräuter- und ethnobotanischen Spezialhandel er-

hältlich, im eigenen Garten anbaubar oder in Wald und Wiese

wachsend.

Allerdings soll an dieser Stelle noch einmal ausdrücklich vor

dem leichtfertigen Umgang mit psychoaktiven, halluzinogenen

oder giftigen Pflanzen und Substanzen gewarnt werden. Man

kann es fast schon als Ironie des Schicksals ansehen, dass gera-

de die gefährlichsten Gewächse und „Hexenkräuter“ auf keiner

Verbotsliste auftauchen, sondern in der Natur wild wachsen oder

als Blumen die Vorgärten zieren. Götterpflanze, Hexenkraut

oder Rauschgift – die Übergänge sind fließend und eine Frage

der Definition. Wie so vieles im Leben.

Haag_neu_290609.qxd  07.12.2009  10:   Seite 15


