
Michael Haas
Die Musik der Fremde





Michael Haas

Die Musik der Fremde

Komponisten im Exil

Aus dem Englischen übersetzt  
von Susanne Held



Titel der Originalausgabe: Music of Exile.  
The Untold Story of the Composers Who Fled Hitler.  

Yale University Press 2023.

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich  
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des  

Text- und Data-Minings nach § 44b UrhG ausdrücklich vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

2025 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen 

info@reclam.de

© 2023 by Michael Haas
Originally published by Yale University Press

Druck und buchbinderische Verarbeitung:  
Friedrich Pustet GmbH & Co. KG,  

Gutenbergstraße 8, 93051 Regensburg
Printed in Germany 2025

Reclam ist eine eingetragene Marke  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart

ISBN 978-3-15-011501-5
reclam.de



Dieses Buch ist dem Gründungsteam des Exilarte Zentrums an 
der Universität für Musik und Darstellende Kunst in Wien ge-
widmet sowie meinen Kolleginnen und Kollegen Professor Ge-
rold Gruber, Dr. Ulrike Anton, Katharina Reischl, Nobuko Naka-
mura, Lucia Lajčáková, und Ulrike Sych, der Präsidentin der Uni-
versität, die es ermöglichen konnte. Ich schließe auch Geraldine 
Auerbach mit ein, die ehemalige Direktorin und Gründerin des 
Jüdischen Musikinstituts der Londoner Universität, der ich zu 
großem Dank verpflichtet bin.





� Inhalt  7

Inhalt

Vorwort  9
Einführung  17
1	 Der »Hanswurst« des Unheils  28

Überblick über die naheliegenden Optionen  36
Schweiz, Frankreich, Spanien, Portugal,  
die Niederlande und Skandinavien  46
Großbritannien, Kanada und Australien  58
Wenn Europa nicht weit genug weg war  64

2	 Exil in Deutschland  67
Von jüdischem Schicksal: Der Komponist Richard Fuchs  
und der Jüdische Kulturbund  67
Jenseits von Berlin: Der Kulturbund,  
Karlsruhe und Richard Fuchs  78

3	 Exil in Deutschland – Innere Emigration  97
Die Opportunisten  103
Die Kompromittierten  125
Passiver Widerstand  139
Karl Amadeus Hartmann: Aktiver Widerstand  153

4	 Musik des Widerstands  164
Widerstand wogegen?  166
Die Lager  170
Theresienstadt  181
Der verborgene Widerstand von Wilhelm Rettich  195
Kampflieder und die Erinnerung  
an ein besseres Deutschland  198

5	 Kurt Weill und die Musik der Integration  210
Eine europäische Vorstellung von Amerika  215
Kurt Weills Amerikanisierung in England  218
Johnny Johnson  220
Maxwell Anderson und Knickerbocker Holiday  224
Die großen Erfolge: Lady in the Dark und One Touch of 
Venus  230



8  Inhalt

Sozialdidaktisches Theater in Amerika  
im Unterschied zum Lehrstück in Berlin  236
Weills amerikanischer »Flop«: The Firebrand of Florence  239
Weills »Folk-Opern« Down in the Valley und Street Scene  241
Der Prototyp des »Konzept-Musicals«:  
Kurt Weills Love Life  250
Lost in the Stars – Weills letztes Musical  255
Franz Waxman  260

6	 Die Musik innerer Rückkehr  263
Robert Fürstenthals Rückkehr in ein Wien, das es nie gab  264
Walter Arlen: Ein Komponist des Trauerns  269
Hanns Eisler: »Kunst als Erinnerung«  277
Rückkehr zur Symphonie  282

7	 Fallstudie: Hans Winterberg und seine musikalische  
Rückkehr nach Böhmen  302

8	 »Hitler hat uns zu Juden gemacht« – Israel im Exil  325
Musik und politisches Judentum im Exil  332
Die verlorenen Söhne  348
Die Kinder des Exils  370

9	 Die Missionare  382
Österreichisch-deutsche Neue Musik an entfernten Orten  391
Die Zweite Wiener Schule in China  392
Die Sowjetunion und Philip Herschkowitz  399
Lateinamerika und Guillermo Graetzer  402
Unbeantwortete Fragen – Flucht nach Japan,  
auf die Philippinen, nach Indien und Afrika  409
Lässt sich aus all dem eine Schlussfolgerung ziehen?  418

Anmerkungen  422
Auswahlbibliographie  441

Ausgewählte, die Erfahrung des Exils reflektierende  
Memoiren und Romane  446
Ausgewählte Websites  446

Abbildungsverzeichnis  448



� Vorwort  9

Vorwort

Trautwein hatte geglaubt, das Exil zu kennen. Das war ein Irrtum. […] Er be-
griff, dass er bisher immer nur Einzelheiten gesehen hatte, ein Nacheinan-
der, ein Nebeneinander. Jetzt sah er in Einem die Größe und Erbärmlichkeit 
des Exils, seine Weite und Enge. Keine Schilderung, keine Erfahrung, kein 
Erlebnis vermochte diese Ganzheit des Exils, seine innere Wahrheit zu of-
fenbaren; nur die Kunst.

Lion Feuchtwanger, Exil, 19401

In meinem vorigen Buch Forbidden Music: The Jewish Composers 
Banned by the Nazis, 2013 bei Yale University Press erschienen, 
befasste ich mich hauptsächlich mit musikalischen Entwicklun-
gen in Deutschland und Österreich, an denen jüdische Kompo-
nisten nicht nur beteiligt waren, sondern in denen sie eine ent-
scheidende Rolle spielten. Das Nachwort von Forbidden Music 
war ein Plädoyer für einen Ort, an dem die musikalischen Ver-
mächtnisse derer, die ins Exil gezwungen wurden, geborgen, 
restauriert und letztlich dem Publikum zurückgegeben werden 
konnten, dem sie genommen worden waren. Mit der Gründung 
des Exilarte Forschungszentrums und Archivs für Verfolgte Mu-
sik an der Universität für Musik und Darstellende Kunst Wien 
(der von Antonio Salieri im Jahr 1817 gegründeten Akademie) 
konnten wir einen solchen Auf bewahrungsort für die musikali-
schen Nachlässe von exilierten Musikern, Sängern, Interpreten, 
im Musikgeschäft tätigen Personen und vor allem Komponisten 
schaffen. Mit jedem Neuzugang kristallisierte sich eine neue 
Exilgeschichte heraus, häufig waren das Geschichten, die über-
sehen oder von früheren Experten auch einfach nicht berück-
sichtigt worden waren. Da so viele der wichtigsten musikali-
schen Nachlässe bereits in anderen Archiven gelandet waren, 
beschlossen wir, jeden musikalischen Nachlass aufzunehmen, 
ohne Ansehen der Gattung und des Profils der einzelnen Perso-



10  Vorwort

nen. Wir hatten das Glück, noch viele wichtige Namen zu fin-
den, von denen man angenommen hätte, dass sie bereits in na-
tionalen Bibliotheken oder zumindest in wichtigen Universi-
tätssammlungen untergebracht sind: Hans Gál, Wilhelm Grosz, 
Walter Susskind, Georg Tintner, ja sogar noch Objekte aus dem 
Nachlass von Erich Korngold. Sie alle sind als Komponisten oder 
Dirigenten auf Tonträgern zahlreich vertreten. Doch gerade die 
Nachlässe von weniger prominenten Personen offenbarten häu-
fig die wahren Kosten von Verlust und Exil. So wie nur jene We-
nigen Hitler entkommen konnten, die Glück und Beziehungen, 
meist auch Verwandte und materielle Mittel im Ausland hatten, 
so schafften es auch nur einige Auserwählte, in ihren neuen Hei-
matländern erfolgreich Karriere zu machen. Wir meinen, ihre 
Geschichten zu kennen, weil wir für all das dankbar sind, was sie 
zum kulturellen Leben der Länder und Gemeinschaften beitru-
gen, die sie aufnahmen. Was häufig nicht berücksichtigt wurde, 
ist die Frage, welche Veränderungen notwendig waren, damit sie 
beruflich überleben konnten. Ein großer Teil dieser Geschichte 
ist die Geschichte der Musik in der Nachkriegszeit, das vorlie-
gende Buch kann daher als eine Art Fortsetzung von Forbidden 
Music angesehen werden.

›Exil‹ ist ein bekannter Begriff, der zumeist für Schriftsteller 
und bildende Künstler angewandt wird. In jüngerer Zeit wurde 
er auch mit Komponisten und Musikern in Verbindung gebracht. 
Im Deutschen deckt der Begriff ›Exilmusik‹ sämtliche Musik und 
alle Musiker ab, die von den Nationalsozialisten verfolgt und mit 
Zensur belegt wurden. Eigentlich ist der Begriff ungenau, denn 
es wurden damit auch Komponisten bezeichnet, die nie im Exil 
waren, so etwa Franz Schreker oder gar Felix Mendelssohn; er 
kann auch nicht für Komponisten oder Musiker verwendet wer-
den, die in Konzentrationslagern der Nationalsozialisten ermor-
det wurden, denn auch sie wurden ja nicht ins Exil geschickt, 
sondern deportiert und interniert. Exil ist ein Begriff, der es er-
möglicht, ein breit gefächertes Genre zu klassifizieren, ohne das 



� Vorwort  11

NS-Wort ›entartet‹ zu benutzen. Paradoxerweise stammt der Be-
griff ›entartet‹ von dem zionistischen Arzt und Philosophen Max 
Nordau; er publizierte im Jahr 1892 einen Text mit dem Titel Ent-
artung. Was die Nationalsozialisten verbannten und verfolgten, 
entzieht sich einer strengen Klassifizierung, denn es deckte alles 
ab von populärer Musik, Kabarett und Operette bis hin zu Kunst-
musik, zur Avantgarde, zu Konzertwerken und Opern. Indem 
die nationalsozialistische Terminologie vermieden und stattdes-
sen auf den euphemistischen Begriff ›Exilmusik‹ ausgewichen 
wurde, verbannte man die Musik des Exils im engeren Sinn in 
ein immerwährendes Niemandsland. Sie wurde als von Exilan-
ten komponierte Musik definiert, aber nur selten als ›Exilmusik‹ 
analysiert.

Wenn es um Musik und Exil geht, dann kommt einem zu-
meist das 19. Jahrhundert in den Sinn; man denke nur an Chopin 
und Wagner. Ihr Identitätsgefühl war an eine bestimmte Vor-
stellung nationaler Selbstbestimmung gebunden. Die Idee, 
durch Musik in die Heimat zurückzukehren, war auch damals 
nicht neu. Im 19. Jahrhundert wurde jedoch die Vorstellung von 
›Heimat‹ häufig durch ›Heimatland‹ ersetzt. Dieser Unterschied 
wird bei jeder Aufführung einer Polonaise oder Mazurka von 
Chopin ohrenfällig. Das ist Musik, die eher den Willen zum Wi-
derstand als einen Verlust zum Ausdruck bringt. Doch der 
Wunsch nach nationaler Selbstbestimmung im 19. Jahrhundert, 
definiert durch homogene Gemeinschaften, die in Nationalstaa-
ten zusammengefasst waren, ist etwas anderes als die Erfahrun-
gen der Komponisten und Musiker, die gezwungen wurden, aus 
dem Europa der Nationalsozialisten zu fliehen. Die subversiven 
Nationalisten des 19.  Jahrhunderts, die im Ausland lebten und 
sich gegen supranationale ausländische Herrscher zur Wehr 
setzten, waren mit den Musikern und Komponisten in der Mitte 
des 20. Jahrhunderts nicht vergleichbar, die unterdrückt wurden 
durch das, was sich für die Opfer als religiöse Verfolgung dar-



12  Vorwort

stellte, was jedoch die Unterdrücker als »rassische Säuberung« 
verstanden.

Ein politischer Flüchtling hat ein Bewusstsein von seiner 
Identität und seinem Heimatland, das sich von demjenigen eines 
jüdischen Komponisten oder Musikers unterscheidet, dem ver-
mittelt wird, dass er nicht mehr zum nationalen Narrativ ge-
hört – ja, dass er überhaupt nie dazugehört hat. Dieser verloge-
nen Vorstellung zu widersprechen und sich hartnäckig zu wei-
gern, die eigene Heimat zu verlassen, käme einem Selbstmord 
gleich. Hieran erkennt man einen entscheidenden Unterschied: 
Der politische Exilant geht aus Gewissensgründen; der verfolgte 
Jude flieht vor dem Völkermord der »ethnischen Säuberung«. 
Der Schmerz und die Empörung darüber, dass man nicht zu den 
Gemeinschaften gehört, in denen man seit Generationen gelebt 
hat, ja dass man nie zu ihnen gehört hat, übersetzen sich häufig 
in ein umso stärker ausgeprägtes Bewusstsein der eigenen Rech-
te. Der Zorn über und die Aufarbeitung von Ungerechtigkeit 
fanden häufig ihren Niederschlag in Werken, die irgendwo weit 
weg im Ausland in der Schublade landeten. Diese Musik ent-
springt einem tiefen Bedürfnis, das eigene Geburtsrecht zum 
Ausdruck zu bringen, verbunden mit der Notwendigkeit, sich in 
neuen, komplexen Situationen zurechtzufinden, sowie der Ver-
unsicherung durch die Konfrontation mit seltsamen neuen 
Sprachen. Es geht hier nicht nur um Musik, die von Exilanten 
komponiert wurde, sondern tatsächlich um Musik des Exils.

Als ich im kalifornischen San Diego den in Wien geborenen 
Komponisten Robert Fürstenthal2 traf, stieß ich zum ersten Mal 
auf eine bislang unaufgelöste Diskrepanz zwischen der Musik, 
die von erfolgreichen Komponisten in ihren ehemaligen Hei-
matländern geschrieben wurde, und den ästhetischen und stilis-
tischen Veränderungen, die in den Ländern erforderlich wurden, 
in denen sie Zuflucht fanden. Fürstenthal war vor seiner An-
kunft in den USA im Jahr 1939 kein Komponist gewesen. Eine 
beiläufige Bemerkung, die er im Hinblick auf sein Bedürfnis 



� Vorwort  13

machte, sich in dieser Situation einer drohenden Vertreibung 
eine kulturelle Identität zu bewahren, war aufschlussreich. Zum 
ersten Mal wurde ich während meiner Tätigkeit als Musikkura-
tor am Jüdischen Museum in Wien auf ihn aufmerksam, als ich 
Manuskriptkopien von der Hugo-Wolf-Gesellschaft in Empfang 
nahm. Deren Vertreter berichtete mir von einem amerikani-
schen Komponisten, der ursprünglich aus Wien stammte und 
ein so großer Bewunderer von Hugo Wolf war, dass seine Kom-
positionen  – unter anderem Streichquartette, Kammermusik 
und Lieder – geradezu wie eine Erweiterung der Musik von Hugo 
Wolf selbst wirkten. Ich nahm an, es müsse sich um einen Kom-
ponisten handeln, der um 1870 oder vielleicht noch um 1880 ge-
boren wurde, und war überrascht, als sich herausstellte, dass von 
Robert Fürstenthal die Rede war, einem 1920 in Wien gebore-
nen, in San Diego lebenden Buchprüfer. Mehrere Jahre später, 
nachdem ich das Museum verlassen und mit dem Professor für 
Musiktheorie Gerold Gruber das Exilarte-Zentrum gegründet 
hatte, bot sich mir die Gelegenheit, Robert Fürstenthal und seine 
aus Wien stammende Ehefrau in San Diego zu treffen. Dort sag-
te er etwas, das meine Perspektive ganz unerwartet erhellte und 
möglicherweise für die Entstehung dieses Buches verantwort-
lich ist. Als er gefragt wurde, warum er in den zurückliegenden 
Jahrzehnten weiterhin in der Weise von Hugo Wolf, Gustav 
Mahler, Richard Strauss und Joseph Marx komponiert hatte, ant-
wortete er: »Wenn ich komponiere, bin ich wieder in Wien.« 
Diese Vorstellung einer ›Rückkehr‹ aus neuen Heimatländern 
durch die Tätigkeit des Komponierens war der Funke, der im 
Lauf der Zeit eine ganze Reihe von Fragen und Paradoxien be-
leuchtete, die sich bei der Untersuchung anderer, renommierte-
rer Komponisten ergeben hatten.

Fürstenthal war zu jung, um im Wien Mahlers und Wolfs ge-
lebt zu haben. Doch in dieses Wien kehrte er zurück, wenn er 
komponierte. Orson Welles sagte einmal: »Der echte Liebhaber 
Wiens lebt von geborgten Erinnerungen. Mit einem bittersüßen 


