Mathias Brodkorb

POSTKOLONIALE MYTHEN



Autor und Verlag finanzieren
durch den Verkauf dieses Buches eine Spende
zur Befreiung von zwanzig Sklaven im Sudan.

Christian Solidarity International (CSI)
https://csi-de.de/laender/sudan-suedsudan/

Mathias Brodkorb (geb. 1977), freier Publizist, studierte
Philosophie und Altgriechisch und war Kultus- und
Finanzminister von Mecklenburg-Vorpommern.



Mathias Brodkorb

POSTROLONIALE
MYTHEN

Auf den Spuren eines modischen Narrativs

ZuKlampen 4%



© 2025 zu Klampen Verlag
Rose 21 - 31832 Springe - zuklampen.de

Bei Fragen zur EU-Produktsicherheitsverordnung GPSR
wenden Sie sich bitte an info@zuklampen.de

Umschlaggestaltung: © Stefan Hilden, Hildendesign -
Miinchen - hildendesign.de
unter Verwendung eines Bildes vom Gedenkkopf eines Konigs
(Ethnologisches Museum Berlin, IIT C 8200, © Mathias Brodkorb)

Layout & Satz: Mathias Brodkorb

Druck: CPI - Clausen & Bosse - Birkstr. 10 - 25917 Leck
cpidirect.cpi-print.de

ISBN Print: 978-3-98737-032-8
ISBN E-Book-Epub: 978-3-98737-439-5
ISBN E-Book-Pdf: 978-3-98737-438-8

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet {iber http:/ /dnb.dnb.de
abrufbar.

Die automatisierte Analyse des Werkes, um daraus
Informationen insbesondere iiber Muster, Trends und
Korrelationen gemiB § 44b UrhG (»Text- und Data-Mining«) zu
gewinnen, ist untersagt.

®
MIX
Papiar aus verantwor-
tungsvollen Quellen

F..,SC FSC* C083411

2022

/O TR\
Climate Neutral
Print Product

0)

s

firstclimate

[=*




INHALT

GELEITWORT von Andreas Schlothauer

EINLEITUNG
LAuch Museen ligen:’

REICHSTAG
,Eine Schande des Menschengeschlechts®

BENIN CITY
Stadt der Schadel und des Blutes

DAS POSTKOLONIALE NARRATIV

LEIPZIG
LErleichtert Euer Gewissen!®

BERLIN
Ein Thron, ein Orchestrion und zwei Pferde

WIEN
Morbus Austriacus

HAMBURG

Auf der Suche nach dem roten Faden
VENEDIG

Historische Gerechtigkeit

und neo-volkisches Denken

DANKESWORT

|

107

1965

1=
|
iy

=
—-_—
=r
|






GELEITWORT 7

ie Reise von Mathias Brodkorb durch die Aus-
D stellungen vier deutschsprachiger Vélkerkunde-

museen und zur Biennale nach Venedig zeigt einen
eigenartigen Gleichklang der dort présentierten Bot-
schaften: eine Ansammlung von Mythen und Legenden, ein
Glaubensbekenntnis, das empirische Nachweise ablehnt,
kontroverse Diskussionen fiir unzuldssig erkldrt und
rassistischem Denken eine neue Variante hinzufiigt — dies-
mal in gespiegelter Form: Weif ist Bése und Schwarz ist gut.
Die Realitédt wird — nach Belieben — verbogen und die Suche
nach historischer Wahrheit auf dem Altar postkolonialer
Moralvorstellungen geopfert.

Das Anlegen heutiger moralischer Uberzeugungen und
rechtlicher Mafistdbe an die Vergangenheit, ist — schreibt
Brodkorb — , die moralische Kernoperation postkolonialen Den-
kens”. Dabei entgeht den selbst ernannten Richtern der his-
torischen Gerechtigkeit, dass aus ihren Glaubenssitzen eine
Wiedergeburt des vélkischen als ,neo-vélkisches” Denken
resultiert. Thre Haltung verhindert nicht nur das Verstehen
des Vergangenen, sondern auch die Erkenntnis der Realita-
ten in jenen Landern, als deren Fiirsprecher sich die Advo-
katen des postkolonialen Denkens gerne gebdrden — hiufig
in paternalistischer Manier und ohne die Legitimation
durch die jeweilige indigene Gemeinschaft.

Wenn das bloBe Fiihlen der Suche nach der Wahrheit
vorgezogen wird, sind weder neue Erkenntnisse noch sach-
liche Grundlagen fiir die Riickgabe (Restitution) von Kultur-
giitern moglich. Ohne Ergebnisoffenheit ist es keine For-
schung, sondern Ideologie.

Brodkorb ist kein rigoroser Gegner der Riickgabe von
kulturellen Objekten an ehemalige Kolonien. Er begriindet



8 GELEITWORT

dies auch damit, dass deren Zahl in Deutschland so groS sei,
dass die Museen daran regelrecht , ersticken”. Das ist jedoch
kein zwingendes Argument.

Adolf Bastian, erster Direktor des Berliner Vilkerkunde-
museums, bezeichnete 1877 das Volkerkundemuseum als
. Lesehalle fiir das inductive Studium”. Durch Bastian inspi-
riert, entstanden daraufhin riesige Objekt-Bibliotheken, und
es geht — wie in den Buch-Bibliotheken — um das Lesen in
den Bestdnden. Es schlummern in den Depots ,,Schitze”, die
zunichst studiert werden miissen, um tiberhaupt sinnvoll
prasentiert werden zu kénnen. Die radikale Restitutionsde-
batte zeigt daher das grundlegende Missverstiandnis derje-
nigen auf, die nur Biicher lesen, aber nie Objekte studiert ha-
ben.

Wurde jemals beklagt, dass sich in Bibliotheken zu viele
Biicher befinden, nur weil diese brav in den Regalen ruhen
und auf Leser warten? Auch die vollen Depots der Vélker-
kundemuseen sind eine weltweite Aufforderung, die Be-
stinde zu nutzen, und nicht, sie durch willkiirliche, politisch
motivierte Verteilung zu zerstoren. Sie wurden gesammelt
und bewahrt, weil in der Zukunft wichtig sein konnte, was
heutigen Generationen nichts bedeutet.

Brodkorb analysiert niichtern und bisweilen bissig den
gegenwirtigen Zustand der V6lkerkundemuseen. Er erzahlt
von den Urspriingen des postkolonialen Denkens, von dessen
Eindringen in Museen, Kunstwelt wie Politik, und er zeigt
die Auswirkungen: In den Ausstellungen werden meist jene
Fakten verschwiegen, die das schwarz-weile Bild der Ge-
schichte des Kolonialismus stéren. Logisch und prézise se-
ziert er Ausstellungstexte und Literatur, findet Unvollstan-
diges, benennt Unstimmiges und Widerspriichliches, bis-
weilen entlarvt er auch Liigen — beschreibt das Scheitern der
postkolonialen Ideologie an ihren immanenten Widersprii-
chen. Das macht das Buch fiir alle zu einem packenden und
manchmal amiisanten Leseerlebnis, die sich seit Jahren fra-
gen, was es mit dem postkolonialen Denken auf sich hat. Es
konnte der Beginn einer kontroversen offentlichen Debatte
sein.

Andreas Schlothauer



EITUNG

NLE
LAuch Museen lugen

D1

AIU2IY 10304 ‘UapSaI(Q usbunwwesisuny aydipeels ‘bizdia] nz apunyIaxiop JnJ WNIsny ISSes @
(unzawey| ‘wnweg yd12161ugy) aAeS Jauagibia ydny4 Jap Jny



Hauptling Mareale in einem Liegestuhl (1887)

Deutsche Fotothek/Hans Meyer

10 EINLEITUNG

duptling Mareale war ein afrikanischer Skla-
H venhéndler. Er lebte am Fufle des Kilimandscharo

im heutigen Tansania. Als er gegen Ende des 19.
Jahrhunderts auf einem Liegestuhl sitzt und selbstbewusst
dreinblickt, steht auf der anderen Seite der Kamera der
Afrikaforscher Hans Meyer. Der Sohn einer berithmten
Verlegerfamilie aus Leipzig driickt im richtigen Moment auf
den Ausloser.

Mareale und Meyer waren Freunde. Der Afrikaner half
dem Deutschen einst dabei, den hochsten Berg Afrikas zu
besteigen. Mehrere Jahre spiter reiste Meyer erneut zu sei-
nem Freund. Der war inzwischen damit beschéftigt, ein
zweistdckiges Steinhaus nach dem Vorbild der deutschen
Kolonialisten zu errichten. Aber der Bau war ins Stocken ge-
raten. Die Deutschen hatten den Sklavenhandel einge-
schrankt und Mareale deshalb kein Geld mehr.

In deutschsprachigen Museen fiir Vélkerkunde werden
seit ungefdhr zehn Jahren ganz andere Geschichten erzihlt:
Weie sollen ausschlieflich koloniale Tdter sein und
Schwarze ausschlieflich unschuldige Opfer. Seinen Hohe-
punkt findet dieses Denken im antirassistischen Diskurs der
Gegenwart, denn ,nur Weifle konnen rassistisch sein“!. Es
wird an postkolonialen Mythen gestrickt. Das soll auch der
moralischen Begriindung dienen, weshalb Kulturgiiter aus
Afrika in ihre Heimat zu-
rtickzubringen seien. Die
, koloniale Schuld” (co-
lonial gquilt) soll in
eine ,postkolonia-
le Scham” (post-
colonial shame)




EINLEITUNG 11

verwandelt werden.? Und die dafiir erforderliche Scham-
arbeit durch Riickgabe von Kulturgiitern einen Zustand der
. Versohnung” (reconciliation) herbeifiihren.?

Im Zentrum dieser Debatte steht die Weltgeschichte der
Sklaverei. In ihr soll die weifle Urschuld schlummern, die
sich als Erbsiinde nahtlos auf die heutigen Generationen
tibertragen hat. So wurde aus dem Kolonialismus angeblich
der Postkolonialismus. Es sei demnach ein , Fehlschluss” an-
zunehmen, die ,Ungleichgewichte der kolonialen Epoche”
hitten heute , ihre Bedeutung eingebtifit“*. Auch an der an-
haltend schwierigen Lage Afrikas soll der Westen schuld
sein. Und umgekehrt soll Afrika den heutigen Reichtum des
Westens , erst moglich gemacht” haben.®

Blinde Flecken

Im Jahre 1973 machte der Anthropologe Claude Meillassoux
eine erstaunliche Beobachtung: ,Wihrend der europiische
Sklavenhandel Gegenstand zahlreicher Studien war, ist die
Sklaverei in afrikanischen Gesellschaften ein so wenig er-
forschtes Feld der Ethnologie, dass man an ihrer Existenz
zweifeln konnte.”® Die Sklaverei-Forschung hat seitdem
Fortschritte gemacht. Das offentliche Bewusstsein nicht.

Noch im Jahre 2022 konnte die Historikerin Rebekka Ha-
bermas folgenlos behaupten, dass die Sklaverei erst ,durch
Europa in Afrika eingefiihrt wurde’. Sie bestritt nicht ein-
mal, dass Afrikaner am Sklavenhandel beteiligt waren. Aber
sie bezeichnete es als , perfide”, hierauf auch nur hinzuwei-
sen.® Denn ausgel0st worden sei die Sklaverei auf dem afri-
kanischen Kontinent durch Weile. Selbst die afrikanischen
Sklavenhidndler wurden so zu Opfern umgedeutet. In die-
sem Buch wird dieser Mythos den Namen Postkoloniales Nar-
rativ tragen. Er bestimmt bis heute den Zeitgeist.

Im weifien Westen ist die Vorstellung dessen, was Skla-
verei ist, vor allem von Bildern in Ketten gelegter schwarzer
Sklaven auf US-amerikanischen Plantagen geprégt, die von
Weiflen betrieben werden: ,,Sklave. Kaum nimmt man es in
den Mund, schwemmt das Wort eine Bilderflut herbei (...).
(...) Was Sklaverei ausmacht, meinen wir auf Anhieb zu wis-
sen. Aber woher eigentlich?*



12 EINLEITUNG

Hierzu haben nicht nur Kinderbiicher wie Onkel Toms
Hiitte von Harriet Beecher Stowe oder Filme wie Django Un-
chained von Quentin Tarantino beigetragen, sondern auch
eine geografische Verschiebung. Nach dem Zweiten Welt-
krieg wanderte das Zentrum der Diskussion tiber afrikani-
sche Kunst und Kultur von Europa in die USA ab. Dort si-
ckerte sie in die schwarze Biirgerrechtsbewegung ein, die
politisch die gesamte Welt beeinflusste. Und so , brachte die
Begegnung mit der afrikanischen Kunst die Geschichte der
Sklaverei in Erinnerung*®.

Aber selbst auf dem amerikanischen Kontinent stimmen
die Proportionen des Erinnerns nicht. Der islamischen Skla-
verei fielen rund 17 Millionen Afrikaner zum Opfer, der von
Weifien betriebenen zwolf Millionen." Darin nicht enthalten
ist in beiden Fillen die , ungeheure Anzahl von niederge-
metzelten Verteidigern und abgeschlachteten Greisen und
Sauglingen”, die nicht zu Sklaven taugten.’

Von den seinerzeit zwolf Millionen nach Amerika ver-
brachten Afrikanern landeten 45 Prozent in der Karibik und
41 Prozent in Brasilien — vor allem auf Zuckerrohrplanta-
gen.” Nur eine deutliche Minderheit wurde an jenen Orten
ausgebeutet, die heute das westliche Bild der Sklaverei pra-
gen: in den Siidstaaten der USA. Es herrscht eine deutliche
Diskrepanz zwischen historischer Erinnerung und histori-
schen Fakten, was sich wohl nur als Echoeffekt der Selbstre-
flexion einer kulturellen, politischen und wirtschaftlichen
Weltmacht das 20. Jahrhunderts erkldren lasst.

Es ist aber falsch, dass erst der weifle Mann die Sklaverei
nach Afrika gebracht hat. Der afrikanische Sklavenhandel
mit Arabien und Persien erreichte bereits ab dem zehnten
Jahrhundert seine , erste Bliite” und war schon zuvor betrie-
ben worden."* Arabischstimmige und indigene Afrikaner
organisierten den Sklavenhandel auf dem schwarzen Konti-
nent lange vor der europdischen Kolonisation. Es waren
Afrikaner (...), die versklavte Afrikaner verkauften”.> Der
Historiker Albert Wirz spricht mit Blick auf die spéteren
amerikanischen Sklaven-Plantagen denn auch zynisch von
einem ,kolonialen Technologie-Transfer”'. Bis heute gebe
es ein regelrechtes ,,Stockholm—Syndrom afrikanischer Art”,
das die , Verschleierung” eines Volkermordes zur Folge



EINLEITUNG 13

habe, ist auerdem der im Senegal geborene Anthropologe
Tidiane N’Diaye tiberzeugt.”” Er erklirt sich das andauernde
Beschweigen der durch Araber verursachten Sklaverei in
Afrika mit , einer gewissen religiosen oder ideologischen So-
lidaritdt” der ethnisch-afrikanischen mit den arabischen
Muslimen.” Der islamische Kolonialismus hinterldsst auf
dem afrikanischen Kontinent bis heute seine Spuren.

Und die WeiBlen waren nicht ausschlieflich als Téter in
Afrikas Sklavenhandel und Sklaverei verstrickt, sondern
mitunter auch als Opfer. Diese Vorgeschichte des franzgsi-
schen Kolonialismus im heutigen Algerien wird von dessen
Kritikern indes meist nicht erzahlt.

Vom 16. bis zum 19. Jahrhundert erzielten die nordafri-
kanischen , Barbaresken-Staaten”, darunter auch Algier, er-
hebliche Einnahmen aus der Kaperei.” Sie tiberfielen euro-
pdische Schiffe, raubten sie aus, nahmen die Besatzungen
gefangen und erpressten Losegeld. Mehr als eine Million
Weifser soll damals davon betroffen gewesen sein. Wo kein
Geld floss, ,galten die Gefangenen als Sklaven“®. So fand
sich auch der Autor des Don Quijote, Miguel de Cervantes,
einst auf dem Sklavenmarkt von Algier wieder. Fiinf Jahre
nach seiner Verschleppung kam er im Jahre 1580 neben 185
weiteren weilen Sklaven gegen Zahlung eines Losegeldes
wieder frei?! Selbst Johann Wolfgang von Goethe berichtet
in seiner Italienischen Reise von Straffensammlungen zum
Freikauf von Sklaven.” Er musste seinen Lesern nicht erkla-

Cervantes als Gefangener in Algier

guo de la Biblioteca de la Universidad de Sevilla

Quelle: Fondo Anti



14 EINLEITUNG

ren, dass es dabei um weifle Sklaven ging. Damals war das
in ganz Europa bekannt. Heute hingegen blickt man auf ein
langst , vergessenes Kapitel in der Geschichte” zuriick.”> Zu
diesem gehort, dass damals auch , christliche Piraten” Mus-
lime jagten.* Und dass in Hamburg und Liibeck mit Beginn
des 17. Jahrhunderts Sklavenkassen eingerichtet wurden,
also im Grunde Versicherungsanstalten zum Freikauf ver-
sklavter weifler Seeleute.”

Und Weile versklavten Weile. Nicht nur die alten Ro-
mer und Griechen hatten Sklaven, sondern auch die Germa-
nen und Wikinger®. Die Ungarn iiberfielen im Jahre 911
KéIn und versklavten Gefangene. Friesische Handler impor-
tierten ,,Sklaven irischer und englischer Herkunft aus Lon-
don, um sie in den Binnenhifen Westeuropas und Deutsch-
lands zu verkaufen”. Und Slawen wurden ,durch Bayern
tiber die Alpen nach Venedig” verbracht, um sie in die isla-
mische Sklaverei zu verduBern.” Das heutige Weltkulturer-
be zihlte einst zu den wichtigsten Sklavenumschlagplitzen
Italiens. Der Ort des Geschehens: die berithmten Markte am
Rialto.”® Also genau dort, wo heute Touristen aus aller Welt
ihre Souvenirs kaufen. Die ,,Welten der Sklaverei“? bilden
ein , Feld komplexer Widerspriiche”* und ein tiberaus diffe-
renziertes Bild: Auch , Afrika ist nicht eins, es ist vieles.”?'
Das gilt auch fiir seine eigene Sklaverei.

Das bunte Bild der Sklaverei

Sklaverei war keine uniforme Titer-Opfer-Beziehung, son-
dern trat in verschiedenen Formen auf. Sie konnte der Ge-
winnung von Menschenopfern dienen und bis in verwandt-
schaftsghnliche® Sozialbeziehungen reichen. Sie war ein
,gleitender Status”.* Es wire somit ein Fehler, das , Bild des
Sklaverei-Systems aus dem Siiden der USA” nahtlos auf die
afrikanischen Verhiltnisse zu tibertragen.>

Unterschieden werden kann die afrikanische Sklaverei
zunichst nach der Art des Erwerbs.® Sklaven konnten durch
Kauf, Raub, kriegerische Gefangennahme oder infolge der
sexuellen Reproduktionsordnung entstehen. In den Hoch-
ebenen Westkameruns, dem beriihmten Grasland, sollen



