
Mathias Brodkorb

Postkoloniale Mythen



Autor und Verlag finanzieren
durch den Verkauf dieses Buches eine Spende
zur Befreiung von zwanzig Sklaven im Sudan.

Christian Solidarity International (CSI)
https://csi-de.de/laender/sudan-suedsudan/

Mathias Brodkorb (geb. 1977), freier Publizist, studierte
Philosophie und Altgriechisch und war Kultus- und
Finanzminister von Mecklenburg-Vorpommern.



Mathias Brodkorb

Postkoloniale
Mythen

Auf den Spuren eines modischen Narrativs





Inhalt

Geleitwort vonAndreas Schlothauer 7

Einleitung 9
„Auch Museen lügen.“

Reichstag 25
„Eine Schande des Menschengeschlechts“

Benin City 47
Stadt der Schädel und des Blutes

Das postkoloniale Narrativ 85

Leipzig 107
„Erleichtert Euer Gewissen!“

Berlin 131
Ein Thron, ein Orchestrion und zwei Pferde

Wien 171
Morbus Austriacus

Hamburg 195
Auf der Suche nach dem roten Faden

Venedig 231
Historische Gerechtigkeit
und neo-völkisches Denken

Dankeswort 267





Geleitwort

Die Reise von Mathias Brodkorb durch die Aus-
stellungen vier deutschsprachiger Völkerkunde-
museen und zur Biennale nach Venedig zeigt einen

eigenartigen Gleichklang der dort präsentierten Bot-
schaften: eine Ansammlung von Mythen und Legenden, ein
Glaubensbekenntnis, das empirische Nachweise ablehnt,
kontroverse Diskussionen für unzulässig erklärt und
rassistischem Denken eine neue Variante hinzufügt – dies-
mal in gespiegelter Form: Weiß ist Böse und Schwarz ist gut.
Die Realität wird – nach Belieben – verbogen und die Suche
nach historischer Wahrheit auf dem Altar postkolonialer
Moralvorstellungen geopfert.
Das Anlegen heutiger moralischer Überzeugungen und

rechtlicher Maßstäbe an die Vergangenheit, ist – schreibt
Brodkorb – „die moralische Kernoperation postkolonialen Den-
kens“. Dabei entgeht den selbst ernannten Richtern der his-
torischen Gerechtigkeit, dass aus ihren Glaubenssätzen eine
Wiedergeburt des völkischen als „neo-völkisches“ Denken
resultiert. Ihre Haltung verhindert nicht nur das Verstehen
des Vergangenen, sondern auch die Erkenntnis der Realitä-
ten in jenen Ländern, als deren Fürsprecher sich die Advo-
katen des postkolonialen Denkens gerne gebärden – häufig
in paternalistischer Manier und ohne die Legitimation
durch die jeweilige indigene Gemeinschaft.
Wenn das bloße Fühlen der Suche nach der Wahrheit

vorgezogen wird, sind weder neue Erkenntnisse noch sach-
liche Grundlagen für die Rückgabe (Restitution) von Kultur-
gütern möglich. Ohne Ergebnisoffenheit ist es keine For-
schung, sondern Ideologie.
Brodkorb ist kein rigoroser Gegner der Rückgabe von

kulturellen Objekten an ehemalige Kolonien. Er begründet

7



Geleitwort

dies auch damit, dass deren Zahl in Deutschland so groß sei,
dass die Museen daran regelrecht „ersticken“. Das ist jedoch
kein zwingendes Argument.
Adolf Bastian, erster Direktor des Berliner Völkerkunde-

museums, bezeichnete 1877 das Völkerkundemuseum als
„Lesehalle für das inductive Studium“. Durch Bastian inspi-
riert, entstanden daraufhin riesige Objekt-Bibliotheken, und
es geht – wie in den Buch-Bibliotheken – um das Lesen in
den Beständen. Es schlummern in den Depots „Schätze“, die
zunächst studiert werden müssen, um überhaupt sinnvoll
präsentiert werden zu können. Die radikale Restitutionsde-
batte zeigt daher das grundlegende Missverständnis derje-
nigen auf, die nur Bücher lesen, aber nie Objekte studiert ha-
ben.
Wurde jemals beklagt, dass sich in Bibliotheken zu viele

Bücher befinden, nur weil diese brav in den Regalen ruhen
und auf Leser warten? Auch die vollen Depots der Völker-
kundemuseen sind eine weltweite Aufforderung, die Be-
stände zu nutzen, und nicht, sie durchwillkürliche, politisch
motivierte Verteilung zu zerstören. Sie wurden gesammelt
und bewahrt, weil in der Zukunft wichtig sein könnte, was
heutigen Generationen nichts bedeutet.
Brodkorb analysiert nüchtern und bisweilen bissig den

gegenwärtigen Zustand der Völkerkundemuseen. Er erzählt
von den Ursprüngen des postkolonialen Denkens, von dessen
Eindringen in Museen, Kunstwelt wie Politik, und er zeigt
die Auswirkungen: In denAusstellungen werden meist jene
Fakten verschwiegen, die das schwarz-weiße Bild der Ge-
schichte des Kolonialismus stören. Logisch und präzise se-
ziert er Ausstellungstexte und Literatur, findet Unvollstän-
diges, benennt Unstimmiges und Widersprüchliches, bis-
weilen entlarvt er auch Lügen – beschreibt das Scheitern der
postkolonialen Ideologie an ihren immanenten Widersprü-
chen. Das macht das Buch für alle zu einem packenden und
manchmal amüsanten Leseerlebnis, die sich seit Jahren fra-
gen, was es mit dem postkolonialen Denken auf sich hat. Es
könnte der Beginn einer kontroversen öffentlichen Debatte
sein.

Andreas Schlothauer

8



Au
fd
er
Fl
uc
ht
er
gr
iff
en
er
Sk
la
ve

(K
ön

ig
re

ich
Ba

m
um

,K
am

er
un

)
©

Gr
as

si
M

us
eu

m
fü

rV
öl

ke
rk

un
de

zu
Le

ip
zig

,S
ta

at
lic

he
Ku

ns
tsa

m
m

lu
ng

en
Dr

es
de

n,
Fo

to
:A

rc
hi

v Einleitung
„Auch Museen lügen.“



Einleitung

Häuptling Mareale war ein afrikanischer Skla-
venhändler. Er lebte am Fuße des Kilimandscharo
im heutigen Tansania. Als er gegen Ende des 19.

Jahrhunderts auf einem Liegestuhl sitzt und selbstbewusst
dreinblickt, steht auf der anderen Seite der Kamera der
Afrikaforscher Hans Meyer. Der Sohn einer berühmten
Verlegerfamilie aus Leipzig drückt im richtigen Moment auf
den Auslöser.
Mareale und Meyer waren Freunde. Der Afrikaner half

dem Deutschen einst dabei, den höchsten Berg Afrikas zu
besteigen. Mehrere Jahre später reiste Meyer erneut zu sei-
nem Freund. Der war inzwischen damit beschäftigt, ein
zweistöckiges Steinhaus nach dem Vorbild der deutschen
Kolonialisten zu errichten. Aber der Bau war ins Stocken ge-
raten. Die Deutschen hatten den Sklavenhandel einge-
schränkt und Mareale deshalb kein Geld mehr.
In deutschsprachigen Museen für Völkerkunde werden

seit ungefähr zehn Jahren ganz andere Geschichten erzählt:
Weiße sollen ausschließlich koloniale Täter sein und
Schwarze ausschließlich unschuldige Opfer. Seinen Höhe-
punkt findet dieses Denken im antirassistischen Diskurs der
Gegenwart, denn „nur Weiße können rassistisch sein“1. Es
wird an postkolonialen Mythen gestrickt. Das soll auch der
moralischen Begründung dienen, weshalb Kulturgüter aus
Afrika in ihre Heimat zu-
rückzubringen seien. Die
„koloniale Schuld“ (co-
lonial guilt) soll in
eine „postkolonia-
le Scham“ (post-
colonial shame)

10
Hä
up
tli
ng

M
ar
ea
le
in
ei
ne
m
Li
eg
es
tu
hl

(1
88

7)
De

ut
sc

he
Fo

to
th

ek
/H

an
sM

ey
er



Einleitung

verwandelt werden.2 Und die dafür erforderliche Scham-
arbeit durch Rückgabe von Kulturgütern einen Zustand der
„Versöhnung“ (reconciliation) herbeiführen.3
Im Zentrum dieser Debatte steht die Weltgeschichte der

Sklaverei. In ihr soll die weiße Urschuld schlummern, die
sich als Erbsünde nahtlos auf die heutigen Generationen
übertragen hat. So wurde aus dem Kolonialismus angeblich
der Postkolonialismus. Es sei demnach ein „Fehlschluss“ an-
zunehmen, die „Ungleichgewichte der kolonialen Epoche“
hätten heute „ihre Bedeutung eingebüßt“4. Auch an der an-
haltend schwierigen Lage Afrikas soll der Westen schuld
sein. Und umgekehrt soll Afrika den heutigen Reichtum des
Westens „erst möglich gemacht“ haben.5

Blinde Flecken
Im Jahre 1973 machte der Anthropologe Claude Meillassoux
eine erstaunliche Beobachtung: „Während der europäische
Sklavenhandel Gegenstand zahlreicher Studien war, ist die
Sklaverei in afrikanischen Gesellschaften ein so wenig er-
forschtes Feld der Ethnologie, dass man an ihrer Existenz
zweifeln könnte.“6 Die Sklaverei-Forschung hat seitdem
Fortschritte gemacht. Das öffentliche Bewusstsein nicht.
Noch im Jahre 2022 konnte die Historikerin Rebekka Ha-

bermas folgenlos behaupten, dass die Sklaverei erst „durch
Europa in Afrika eingeführt wurde“7. Sie bestritt nicht ein-
mal, dass Afrikaner am Sklavenhandel beteiligt waren. Aber
sie bezeichnete es als „perfide“, hierauf auch nur hinzuwei-
sen.8 Denn ausgelöst worden sei die Sklaverei auf dem afri-
kanischen Kontinent durch Weiße. Selbst die afrikanischen
Sklavenhändler wurden so zu Opfern umgedeutet. In die-
sem Buchwird dieserMythos denNamen Postkoloniales Nar-
rativ tragen. Er bestimmt bis heute den Zeitgeist.
Im weißen Westen ist die Vorstellung dessen, was Skla-

verei ist, vor allem von Bildern in Ketten gelegter schwarzer
Sklaven auf US-amerikanischen Plantagen geprägt, die von
Weißen betrieben werden: „Sklave. Kaum nimmt man es in
den Mund, schwemmt das Wort eine Bilderflut herbei (…).
(…)Was Sklaverei ausmacht, meinen wir aufAnhieb zu wis-
sen. Aber woher eigentlich?“9

11



Einleitung

Hierzu haben nicht nur Kinderbücher wie Onkel Toms
Hütte von Harriet Beecher Stowe oder Filme wie Django Un-
chained von Quentin Tarantino beigetragen, sondern auch
eine geografische Verschiebung. Nach dem Zweiten Welt-
krieg wanderte das Zentrum der Diskussion über afrikani-
sche Kunst und Kultur von Europa in die USA ab. Dort si-
ckerte sie in die schwarze Bürgerrechtsbewegung ein, die
politisch die gesamte Welt beeinflusste. Und so „brachte die
Begegnung mit der afrikanischen Kunst die Geschichte der
Sklaverei in Erinnerung“10.
Aber selbst auf dem amerikanischen Kontinent stimmen

die Proportionen des Erinnerns nicht. Der islamischen Skla-
verei fielen rund 17 Millionen Afrikaner zum Opfer, der von
Weißen betriebenen zwölf Millionen.11 Darin nicht enthalten
ist in beiden Fällen die „ungeheure Anzahl von niederge-
metzelten Verteidigern und abgeschlachteten Greisen und
Säuglingen“, die nicht zu Sklaven taugten.12
Von den seinerzeit zwölf Millionen nach Amerika ver-

brachten Afrikanern landeten 45 Prozent in der Karibik und
41 Prozent in Brasilien – vor allem auf Zuckerrohrplanta-
gen.13 Nur eine deutliche Minderheit wurde an jenen Orten
ausgebeutet, die heute das westliche Bild der Sklaverei prä-
gen: in den Südstaaten der USA. Es herrscht eine deutliche
Diskrepanz zwischen historischer Erinnerung und histori-
schen Fakten, was sich wohl nur als Echoeffekt der Selbstre-
flexion einer kulturellen, politischen und wirtschaftlichen
Weltmacht das 20. Jahrhunderts erklären lässt.
Es ist aber falsch, dass erst der weiße Mann die Sklaverei

nach Afrika gebracht hat. Der afrikanische Sklavenhandel
mit Arabien und Persien erreichte bereits ab dem zehnten
Jahrhundert seine „erste Blüte“ und war schon zuvor betrie-
ben worden.14 Arabischstämmige und indigene Afrikaner
organisierten den Sklavenhandel auf dem schwarzen Konti-
nent lange vor der europäischen Kolonisation. Es waren
„Afrikaner (…), die versklavte Afrikaner verkauften“.15 Der
Historiker Albert Wirz spricht mit Blick auf die späteren
amerikanischen Sklaven-Plantagen denn auch zynisch von
einem „kolonialen Technologie-Transfer“16. Bis heute gebe
es ein regelrechtes „Stockholm-Syndrom afrikanischer Art“,
das die „Verschleierung“ eines Völkermordes zur Folge

12



Einleitung

habe, ist außerdem der im Senegal geborene Anthropologe
Tidiane N’Diaye überzeugt.17 Er erklärt sich das andauernde
Beschweigen der durch Araber verursachten Sklaverei in
Afrikamit „einer gewissen religiösen oder ideologischen So-
lidarität“ der ethnisch-afrikanischen mit den arabischen
Muslimen.18 Der islamische Kolonialismus hinterlässt auf
dem afrikanischen Kontinent bis heute seine Spuren.
Und die Weißen waren nicht ausschließlich als Täter in

Afrikas Sklavenhandel und Sklaverei verstrickt, sondern
mitunter auch als Opfer. Diese Vorgeschichte des französi-
schen Kolonialismus im heutigen Algerien wird von dessen
Kritikern indes meist nicht erzählt.
Vom 16. bis zum 19. Jahrhundert erzielten die nordafri-

kanischen „Barbaresken-Staaten“, darunter auch Algier, er-
hebliche Einnahmen aus der Kaperei.19 Sie überfielen euro-
päische Schiffe, raubten sie aus, nahmen die Besatzungen
gefangen und erpressten Lösegeld. Mehr als eine Million
Weißer soll damals davon betroffen gewesen sein. Wo kein
Geld floss, „galten die Gefangenen als Sklaven“20. So fand
sich auch der Autor des Don Quĳote, Miguel de Cervantes,
einst auf dem Sklavenmarkt von Algier wieder. Fünf Jahre
nach seiner Verschleppung kam er im Jahre 1580 neben 185
weiteren weißen Sklaven gegen Zahlung eines Lösegeldes
wieder frei.21 Selbst Johann Wolfgang von Goethe berichtet
in seiner Italienischen Reise von Straßensammlungen zum
Freikauf von Sklaven.22 Er musste seinen Lesern nicht erklä-

13

Ce
rv
an
te
sa
ls
Ge
fa
ng
en
er
in
Al
gi
er

Qu
el

le
:F

on
do

An
tig

uo
de

la
Bi

bl
io

te
ca

de
la

Un
ive

rsi
da

d
de

Se
vil

la



Einleitung

ren, dass es dabei um weiße Sklaven ging. Damals war das
in ganz Europa bekannt. Heute hingegen blickt man auf ein
längst „vergessenes Kapitel in der Geschichte“ zurück.23 Zu
diesem gehört, dass damals auch „christliche Piraten“ Mus-
lime jagten.24 Und dass in Hamburg und Lübeck mit Beginn
des 17. Jahrhunderts Sklavenkassen eingerichtet wurden,
also im Grunde Versicherungsanstalten zum Freikauf ver-
sklavter weißer Seeleute.25
Und Weiße versklavten Weiße. Nicht nur die alten Rö-

mer und Griechen hatten Sklaven, sondern auch die Germa-
nen und Wikinger26. Die Ungarn überfielen im Jahre 911
Köln und versklavten Gefangene. Friesische Händler impor-
tierten „Sklaven irischer und englischer Herkunft aus Lon-
don, um sie in den Binnenhäfen Westeuropas und Deutsch-
lands zu verkaufen“. Und Slawen wurden „durch Bayern
über die Alpen nach Venedig“ verbracht, um sie in die isla-
mische Sklaverei zu veräußern.27 Das heutige Weltkulturer-
be zählte einst zu den wichtigsten Sklavenumschlagplätzen
Italiens. Der Ort des Geschehens: die berühmten Märkte am
Rialto.28 Also genau dort, wo heute Touristen aus aller Welt
ihre Souvenirs kaufen. Die „Welten der Sklaverei“29 bilden
ein „Feld komplexerWidersprüche“30 und ein überaus diffe-
renziertes Bild: Auch „Afrika ist nicht eins, es ist vieles.“31
Das gilt auch für seine eigene Sklaverei.

Das bunte Bild der Sklaverei
Sklaverei war keine uniforme Täter-Opfer-Beziehung, son-
dern trat in verschiedenen Formen auf. Sie konnte der Ge-
winnung von Menschenopfern dienen und bis in verwandt-
schaftsähnliche32 Sozialbeziehungen reichen. Sie war ein
„gleitender Status“.33 Es wäre somit ein Fehler, das „Bild des
Sklaverei-Systems aus dem Süden der USA“ nahtlos auf die
afrikanischen Verhältnisse zu übertragen.34
Unterschieden werden kann die afrikanische Sklaverei

zunächst nach der Art des Erwerbs.35 Sklaven konnten durch
Kauf, Raub, kriegerische Gefangennahme oder infolge der
sexuellen Reproduktionsordnung entstehen. In den Hoch-
ebenen Westkameruns, dem berühmten Grasland, sollen

14


