FRIEDRICH WILHELM
NIETZSCHE

(1844-1900) studierte klassische
Philologie und arbeitete zehn
Jahre als auBerordentlicher
Professor in Basel. Aus gesund-
heitlichen Grinden musste

er die Professur niederlegen,
begab sich auf Reisen vor allem
nach ltalien und in die Schweiz,
wo er sich Besserung erhoffte.
Ab dem 45. Lebensjahr bis

zu seinem fruhen Tod litt er
zunehmend unter psychischen
Stérungen. Seine philosophi-
schen, in ihrer Asthetik einzig-
artigen Werke zeugen von einer
geistigen Freiheit, die bis heute
nachhallt.

.

Jenseits von Gut und Bose, kein Gutes, kein
Boses — hiel3e dies nicht einfach: amoralisch?
Welche Philosophie kénnte ein Nichtvorhanden-
sein von Moral vertreten? Fur den »freien Denker«
Friedrich Nietzsche sind Gegensatzpaare wie das
vom Guten und Bssen eine Erfindung schwacher
Menschen, die hoffen, so der Willkur der Starke-
ren entgehen zu kdnnen. Der Philosoph analysiert
den Unterschied zwischen der »Sklavenmoral,
also der Moral von Menschen, die in einem
Abhdangigkeitsverhdltnis leben und sich durch
eine allgemein verbindliche Moral zu schitzen

)
)
O

ANl7  /#

Jenselts von
Gut und Bose

=

d
£
@

»Man vergebe mir die
Entdeckung, daB alle Moral-
Philosophie bisher langweilig
war und zu den Schlafmitteln
gehérte - und daB >die Tu-
gend< durch nichts mehr in
meinen Augen beeintréchtigt
worden ist als durch diese
Langweiligkeit ihrer Furspre-
cher; womit ich noch nicht
deren allgemeine Nutzlichkeit
verkannt haben méchte.

Es liegt viel daran, daB3 so
wenig Menschen als maglich
Uber Moral nachdenken.«

Aus dem Inhalt

suchen, und der »Herrenmoral«, welche sich

ihre WertmaBstdbe selbst setzt.

Jenseits von Gut und Bé&se ist rhetorisch und
asthetisch brillant verfasst und gilt in seiner
sprachlichen Scharfe als eines der wichtigsten
oder gar gefdhrlichsten Werke Nietzsches.

Seine Schriften Ubten entscheidenden Einfluss
auf die Sozial- und Geisteswissenschaften sowie
die Kinste der folgenden Jahrhunderte aus.

FRIEDRICH NIETZSCHE Jenseits von Gut und B

www.verlagshaus-roemerweg.de

Mehr Uber Ideen, Autor:innen und Programm des
Verlags finden Sie auf www.verlagshausroemerweg.de
und in lhrer Buchhandlung.

e Cover © mauritius images / llona Repkina /

Alamy / Alamy Stock Photos

marixklassiker

ISBN 978-3-7374-1253-7

1
U0 0 10

P (11 /R




Friedrich Nietzsche
Jenseits von Gut und Bése



FRIEDRICH NIETZSCHE

Jenseits von
Gut und Bése

Vorspiel einer Philosophie der Zukunft

marixklassiker



Inhalt

Vorrede

Erstes Hauptsttick

Von den Vorurteilen der Philosophen

Zweites Hauptstiick

Der freie Geist

Drittes Hauptstlick

Das religiose Wesen

Viertes Hauptstiick

Spriiche und Zwischenspiele

Fiinftes Hauptstiick
Zur Naturgeschichte der Moral

Sechstes Hauptsttick
Wir Gelehrten

Siebentes Hauptsttick

Unsere Tugenden

Achtes Hauptstiick
Volker und Vaterlinder

Neuntes Hauptstiick

‘Wias ist vornehm?

Nachgesang
Aus hohen Bergen

11

35

57

76

90

113

134

161

186

220



Vorrede

Vorausgesetzt, daf§ die Wahrheit ein Weib ist —, wie? ist der Ver-
dacht nicht gegriindet, daf§ alle Philosophen, sofern sie Dog-
matiker waren, sich schlecht auf Weiber verstanden? daf§ der
schauerliche Ernst, die linkische Zudringlichkeit, mit der sie
bisher auf die Wahrheit zuzugehen pflegten, ungeschickte und
unschickliche Mittel waren, um gerade ein Frauenzimmer fiir
sich einzunehmen? Gewif§ ist, daf$ sie sich nicht hat einnehmen
lassen — und jede Art Dogmatik steht heute mit betriibter und
mutloser Haltung da. Wenn sie tiberhaupt noch steht! Denn es
gibt Spotter, welche behaupten, sie sei gefallen, alle Dogmatik
liege zu Boden, mehr noch, alle Dogmatik liege in den letz-
ten Ziigen. Ernstlich geredet, es gibt gute Griinde zu der Hoff-
nung, daf§ alles Dogmatisieren in der Philosophie, so feierlich,
so end- und letztgiiltig es sich auch gebirdet hat, doch nur eine
edle Kinderei und Anfingerei gewesen sein mége; und die Zeit
ist vielleicht sehr nahe, wo man wieder und wieder begreifen
wird, was eigentlich schon ausgereicht hat, um den Grundstein
zu solchen erhabenen und unbedingten Philosophen-Bauwer-
ken abzugeben, welche die Dogmatiker bisher aufbauten, — ir-
gendein Volks-Aberglaube aus unvordenklicher Zeit (wie der
Seelen- Aberglaube, der als Subjekt- und Ich-Aberglaube auch
heute noch nicht aufgehort hat, Unfug zu stiften), irgendein
Wortspiel vielleicht, eine Verfithrung von seiten der Gramma-
tik her oder eine verwegne Verallgemeinerung von sehr engen,
sehr personlichen, sehr menschlich-allzumenschlichen Tatsa-
chen. Die Philosophie der Dogmatiker war hoffentlich nur ein
Versprechen iiber Jahrtausende hinweg: wie es in noch friiherer

7



Vorrede

Zeit die Astrologie war, fiir deren Dienst vielleicht mehr Arbeit,
Geld, Scharfsinn, Geduld aufgewendet worden ist als bisher
fiir irgendeine wirkliche Wissenschaft — man verdankt ihr und
ihren »iiberirdischen« Anspriichen in Asien und Agypten den
groflen Stil der Baukunst. Es scheint, daf alle groflen Dinge,
um der Menschheit sich mit ewigen Forderungen in das Herz
einzuschreiben, erst als ungeheure und furchteinfloffende Frat-
zen iiber die Erde hinwandeln miissen: eine solche Fratze war
die dogmatische Philosophie, zum Beispiel die Vedanta-Lehre
in Asien, der Platonismus in Europa. Seien wir nicht undank-
bar gegen sie, so gewif$ es auch zugestanden werden muf3, dafl
der schlimmste, langwierigste und gefihrlichste aller Irrtiimer
bisher ein Dogmatiker-Irrtum gewesen ist, nimlich Platos Er-
findung vom reinen Geiste und vom Guten an sich. Aber nun-
mehr, wo er iiberwunden ist, wo Europa von diesem Alpdru-
cke aufatmet und zum mindesten eines gesunderen — Schlafs
genieflen darf, sind wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist,
die Erben von all der Kraft, welche der Kampf gegen diesen Irr-
tum grofigeziichtet hat. Es hief§ allerdings die Wahrheit auf den
Kopf stellen und das Perspektivische, die Grundbedingung alles
Lebens, selber verleugnen, so vom Geiste und vom Guten zu
reden, wie Plato getan hat; ja man darf, als Arzt, fragen: »woher
eine solche Krankheit am schonsten Gewichse des Altertums,
an Plato? hat ihn doch der bése Sokrates verdorben? wire So-
krates doch der Verderber der Jugend gewesen? und hitte seinen
Schierling verdient?« — Aber der Kampf gegen Plato, oder, um
es verstindlicher und fiirs »Volk« zu sagen, der Kampf gegen
den christlich-kirchlichen Druck von Jahrtausenden — denn
Christentum ist Platonismus fiirs »Volk« — hat in Europa eine
prachtvolle Spannung des Geistes geschaffen, wie sie auf Er-
den noch nicht da war: mit einem so gespannten Bogen kann
man nunmehr nach den fernsten Zielen schieflen. Freilich, der
europiische Mensch empfindet diese Spannung als Notstand;

8

Vorrede

und es ist schon zweimal im groflen Stile versucht worden, den
Bogen abzuspannen, einmal durch den Jesuitismus, zum zwei-
ten Male durch die demokratische Aufklirung — als welche mit
Hilfe der Prefifreiheit und des Zeitungslesens es in der Tat er-
reichen diirfte, daf$ der Geist sich selbst nicht mehr so leicht als
»Not« empfindet! (Die Deutschen haben das Pulver erfunden —
alle Achtung! aber

sie haben es wieder quitt gemacht — sie erfanden die Presse.)
Aber wir, die wir weder Jesuiten noch Demokraten, noch selbst
Deutsche genug sind, wir guten Europier und freien, sehr freien
Geister — wir haben sie noch, die ganze Not des Geistes und die

ganze Spannung seines Bogens! Und vielleicht auch den Pfeil,
die Aufgabe, wer weif3? das Ziel ...

Sils-Marvia,
Oberengadin im Juni 1885



Erstes Hauptstiick

Von den Vorurteilen der Philosophen

1 Der Wille zur Wahrheit, der uns noch zu manchem Wagnisse
verfithren wird, jene berithmte Wahrhaftigkeit, von der alle Phi-
losophen bisher mit Ehrerbietung geredet haben: was fiir Fragen
hat dieser Wille zur Wahrheit uns schon vorgelegt! Welche wun-
derlichen schlimmen fragwiirdigen Fragen! Das ist bereits eine
lange Geschichte — und doch scheint es, dafl sie kaum eben an-
gefangen hat? Was Wunder, wenn wir endlich einmal mifitrau-
isch werden, die Geduld verlieren, uns ungeduldig umdrehn?
Daf§ wir von dieser Sphinx auch unsrerseits das Fragen lernen?
Wer ist das eigentlich, der uns hier Fragen stelle? Was in uns will
eigentlich »zur Wahrheit«? — In der Tat, wir machten lange halt
vor der Frage nach der Ursache dieses Willens — bis wir, zuletzt,
vor einer noch griindlicheren Frage ganz und gar stehenblieben.
Wir fragten nach dem Werte dieses Willens. Gesetzt, wir wollen
Wahrheit: warum nicht lieber Unwahrheit? Und UngewifSheit?
Selbst Unwissenheit? — Das Problem vom Werte der Wahrheit
trat vor uns hin — oder waren wirs, die vor das Problem hintra-
ten? Wer von uns ist hier Odipus? Wer Sphinx? Es ist ein Stell-
dichein, wie es scheint, von Fragen und Fragezeichen. — Und
sollte mans glauben, daf§ es uns schliellich bediinken will, als sei
das Problem noch nie bisher gestellt — als sei es von uns zum ers-
ten Male gesehn, ins Auge gefa3t, gewags? Denn es ist ein Wagnis
dabei und vielleicht gibt es kein groferes.

11



Erstes Hauptstlck

2 »Wie kinnte etwas aus seinem Gegensatz entstehn? Zum Bei-
spiel die Wahrheit aus dem Irrtum? Oder der Wille zur Wahr-
heit aus dem Willen zur Tduschung? Oder die selbstlose Hand-
lung aus dem Eigennutze? Oder das reine sonnenhafte Schauen
des Weisen aus der Begehrlichkeit? Solcherlei Entstehung ist
unmoglich; wer davon triumt, ein Narr, ja Schlimmeres; die
Dinge hochsten Wertes miissen einen andern, eignen Ursprung
haben — aus dieser verginglichen verfiihrerischen tduschenden
geringen Welt, aus diesem Wirrsal von Wahn und Begierde sind
sie unableitbar! Vielmehr im Schofle des Seins, im Unverging-
lichen, im verborgnen Gotte, im »Ding an sich« — dz muf3 ihr
Grund liegen, und sonst nirgendswol« — Diese Art zu urteilen
macht das typische Vorurteil aus, an dem sich die Metaphysiker
aller Zeiten wiedererkennen lassen; diese Art von Wertschitzun-
gen steht im Hintergrunde aller ihrer logischen Prozeduren; aus
diesem ihrem »Glauben« heraus bemiihn sie sich um ihr »Wis-
sen«, um etwas das feierlich am Ende als »die Wahrheit« getauft
wird. Der Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube an die
Gegensiitze der Werte. Es ist auch den Vorsichtigsten unter ihnen
nicht eingefallen, hier an der Schwelle bereits zu zweifeln, wo
es doch am nétigsten war: selbst wenn sie sich gelobt hatten
vde omnibus dubitandume«. Man darf nimlich zweifeln, erstens,
ob es Gegensitze tiberhaupt gibt, und zweitens, ob jene volks-
tiimlichen Wertschitzungen und Wert-Gegensitze, auf welche
die Metaphysiker ihr Siegel gedriicke haben, nicht vielleicht nur
Vordergrunds-Schitzungen sind, nur vorliufige Perspektiven,
vielleicht noch dazu aus einem Winkel heraus, vielleicht von un-
ten hinauf, Frosch-Perspektiven gleichsam, um einen Ausdruck
zu borgen, der den Malern geliufig ist? Bei allem Werte, der
dem Wahren, dem Wahrhaftigen, dem Selbstlosen zukommen
mag: es wire moglich, daff dem Scheine, dem Willen zur Téu-
schung, dem Eigennutz und der Begierde ein fiir alles Leben ho-
herer und grundsitzlicherer Wert zugeschrieben werden miifite.

12

Von den Vorurteilen der Philosophen

Es wire sogar noch méglich, daf§ was den Wert jener guten und
verehrten Dinge ausmacht, gerade darin bestiinde, mit jenen
schlimmen, scheinbar entgegengesetzten Dingen auf verfingli-
che Weise verwandt, verkniipft, verhikelt, vielleicht gar wesens-
gleich zu sein. Vielleicht! — Aber wer ist willens, sich um solche
gefihrliche Vielleichts zu kiimmern! Man mufd dazu schon die
Ankunft einer neuen Gattung von Philosophen abwarten, sol-
cher, die irgendwelchen andern, umgekehrten Geschmack und
Hang haben als die bisherigen — Philosophen des gefihrlichen
Vielleicht in jedem Verstande. — Und allen Ernstes gesprochen:
ich sehe solche neue Philosophen heraufkommen.

3 Nachdem ich lange genug den Philosophen zwischen die
Zeilen und auf die Finger gesehn habe, sage ich mir: man muf§
noch den grofiten Teil des bewufSten Denkens unter die Instinkt-
Titigkeiten rechnen, und sogar im Falle des philosophischen
Denkens; man muf$ hier umlernen, wie man in betreff der Ver-
erbung und des »Angeborenen« umgelernt hat. So wenig der Akt
der Geburt in dem ganzen Vor- und Fortgange der Vererbung in
Betracht kommt: ebensowenig ist »BewufSt-sein« in irgendeinem
entscheidenden Sinne dem Instinktiven entgegengeserzt, — das
meiste bewuflte Denken eines Philosophen ist durch seine In-
stinkte heimlich gefiihrt und in bestimmte Bahnen gezwungen.
Auch hinter aller Logik und ihrer anscheinenden Selbstherrlich-
keit der Bewegung stehen Wertschitzungen, deutlicher gespro-
chen, physiologische Forderungen zur Erhaltung einer bestimm-
ten Art von Leben: Zum Beispiel, daf§ das Bestimmte mehr wert
sei als das Unbestimmte, der Schein weniger wert als die »Wahr-
heit«: dergleichen Schitzungen kénnten, bei aller ihrer regula-
tiven Wichtigkeit fiir #ns, doch nur Vordergrunds-Schitzungen
sein, eine bestimmte Art von niaiserie, wie sie gerade zur Erhal-
tung von Wesen, wie wir sind, nottun mag. Gesetzt nimlich, daf§
nicht gerade der Mensch das »Maf§ der Dinge« ist ...

13



Erstes Hauptstlck

4 Die Falschheit eines Urteils ist uns noch kein Einwand ge-
gen ein Urteil; darin klingt unsre neue Sprache vielleicht am
fremdesten. Die Frage ist, wie weit es lebenférdernd, lebenerhal-
tend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-ziichtend ist; und wir sind
grundsitzlich geneigt zu behaupten, daf§ die falschesten Urteile
(zu denen die synthetischen Urteile a priori gehdren) uns die
unentbehrlichsten sind, daf§ ohne ein Geltenlassen der logischen
Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfun-
denen Welt des Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine
bestindige Filschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht
leben kénnte — daf§ Verzichtleisten auf falsche Urteile ein Ver-
zichtleisten auf Leben, eine Verneinung des Lebens wire. Die
Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn: das heifit freilich
auf eine gefihrliche Weise den gewohnten Wertgefithlen Wider-
stand leisten; und eine Philosophie, die das wagt, stellt sich da-
mit allein schon jenseits von Gut und Bése.

5 Was dazu reizt, auf alle Philosophen halb mif§trauisch, halb
spottisch zu blicken, ist nicht, daff man wieder und wieder da-
hinter kommt, wie unschuldig sie sind — wie oft und wie leicht
sie sich vergreifen und verirren, kurz ihre Kinderei und Kind-
lichkeit — sondern daf§ es bei ihnen nicht redlich genug zugeht:
withrend sie allesamt einen groflen und tugendhaften Lirm ma-
chen, sobald das Problem der Wahrhaftigkeit auch nur von ferne
angeriihrt wird. Sie stellen sich simtlich, als ob sie ihre eigent-
lichen Meinungen durch die Selbstentwicklung einer kalten, rei-
nen, gottlich unbekiimmerten Dialektik entdeckt und erreicht
hitten (zum Unterschiede von den Mystikern jeden Rangs, die
ehrlicher als sie und tolpelhafter sind — diese reden von »Inspi-
ration« —): wihrend im Grunde ein vorweggenommener Satz,
ein Einfall, eine »Eingebung«, zumeist ein abstrakt gemachter
und durchgesiebter Herzenswunsch von ihnen mit hinterher ge-
suchten Griinden verteidigt wird — sie sind allesamt Advokaten,

14

Von den Vorurteilen der Philosophen

welche es nicht heiflen wollen, und zwar zumeist sogar ver-
chmitzte Fiirsprecher ihrer Vorurteile, die sie »Wahrheiten« tau-
fen — und sehr ferne von der Tapferkeit des Gewissens, das sich
dies, eben dies eingesteht, sehr ferne von dem guten Geschmack
der Tapferkeit, welche dies auch zu verstehen gibt, sei es um ei-
nen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Ubermut und um
ihrer selbst zu spotten. Die ebenso steife als sittsame Tartiifferie
des alten Kant, mit der er uns auf die dialektischen Schleich-
wege lockt, welche zu seinem »kategorischen Imperativ« fithren,
richtiger verfithren — dies Schauspiel macht uns Verwéhnte -
cheln, die wir keine kleine Belustigung darin finden, den feinen
Tiicken alter Moralisten und Moralprediger auf die Finger zu
sehn. Oder gar jener Hokuspokus von mathematischer Form,
mit der Spinoza seine Philosophie — »die Liebe zu seiner Weis-
heit« zuletzt, das Wort richtig und billig ausgelegt — wie in Erz
panzerte und maskierte, um damit von vornherein den Mut des
Angreifenden einzuschiichtern, der auf diese uniiberwindliche
Jungfrau und Pallas Athene den Blick zu werfen wagen wiirde —
wieviel eigne Schiichternheit und Angreifbarkeit verrit diese
Maskerade eines einsiedlerischen Kranken!

6 Allmaihlich hat sich mir herausgestellt, was jede grofle Philo-
sophie bisher war: nimlich das Selbstbekenntnis ihres Urhebers
und eine Art ungewollter und unvermerkter mémoires; insglei-
chen, daf die moralischen (oder unmoralischen) Absichten in
jeder Philosophie den eigentlichen Lebenskeim ausmachten,
aus dem jedesmal die ganze Pflanze gewachsen ist. In der Tat,
man tut gut (und klug), zur Erklirung davon, wie eigentlich die
entlegensten metaphysischen Behauptungen eines Philosophen
zustande gekommen sind, sich immer erst zu fragen: auf welche
Moral will es (will er—) hinaus? Ich glaube demgemifs nicht, daf§
ein »Trieb zur Erkenntnis« der Vater der Philosophie ist, sondern
dafl sich ein andrer Trieb, hier wie sonst, der Erkenntnis (und

15



Erstes Hauptstlck

der Verkenntnis!) nur wie eines Werkzeugs bedient hat. Wer aber
die Grundtriebe des Menschen daraufhin ansieht, wieweit sie
gerade hier als inspirierende Genien (oder Dimonen und Ko-
bolde —) ihr Spiel getrieben haben mégen, wird finden, dafd sie
alle schon einmal Philosophie getrieben haben — und daff jeder
einzelne von ihnen gerade sich gar zu gerne als letzten Zweck des
Daseins und als berechtigten Herrn aller tibrigen Triebe darstel-
len méchte. Denn jeder Trieb ist herrschsiichtig: und als solcher
versucht er zu philosophieren. — Freilich: bei den Gelehrten, den
eigentlich wissenschaftlichen Menschen, mag es anders stehn —
»besser«, wenn man will —, da mag es wirklich so etwas wie einen
Erkenntnistrieb geben, irgendein kleines unabhingiges Uhr-
werk, welches, gut aufgezogen, tapfer darauflos arbeitet, ohne
daf die gesamten iibrigen Triebe des Gelehrten wesentlich dabei
beteiligt sind. Die eigentlichen »Interessen« des Gelehrten liegen
deshalb gewohnlich ganz woanders, etwa in der Familie oder im
Gelderwerb oder in der Politik; ja es ist beinahe gleichgiiltig, ob
seine kleine Maschine an diese oder jene Stelle der Wissenschaft
gestellt wird, und ob der »hoffnungsvolle« junge Arbeiter aus
sich einen guten Philologen oder Pilzekenner oder Chemiker
macht — es bezeichner ihn nicht, daf§ er dies oder jenes wird.
Umgekehrt ist an dem Philosophen ganz und gar nichts Unper-
sonliches; und insbesondere gibt seine Moral ein entschiedenes
und entscheidendes Zeugnis daftir ab, wer er ist — das heiflt, in
welcher Rangordnung die innersten Triebe seiner Natur zuein-
ander gestellt sind.

7 Wie boshaft Philosophen sein kénnen! Ich kenne nichts
Giftigeres als den Scherz, den sich Epikur gegen Plato und die
Platoniker erlaubte: er nannte sie Dionysiokolakes. Das bedeu-
tet dem Wortlaut nach und im Vordergrunde »Schmeichler des
Dionysios, also Tyrannen-Zubehér und Speichellecker; zu alle-
dem will es aber noch sagen »das sind alles Schauspieler, daran ist

16

Von den Vorurteilen der Philosophen

nichts Echtes« (denn Dionysokolax war eine populire Bezeich-
nung des Schauspielers). Und das letztere ist eigentlich die Bos-
heit, welche Epikur gegen Plato abschofS: ihn verdrof die grof3-
artige Manier, das Sich-in-Szene-Setzen, worauf sich Plato samt
seinen Schiilern verstand — worauf sich Epikur nicht verstand!
er, der alte Schulmeister von Samos, der in seinem Girtchen zu
Athen versteckt saf$ und dreihundert Biicher schrieb, wer weif$?
vielleicht aus Wut und Ehrgeiz gegen Plato? — Es brauchte hun-
dert Jahre, bis Griechenland dahinterkam, wer dieser Gartengott
Epikur gewesen war. — Kam es dahinter? —

8 In jeder Philosophie gibt es einen Punkt, wo die »Uberzeu-
gung« des Philosophen auf die Biihne tritt: oder, um es in der
Sprache eines alten Mysteriums zu sagen:
adventavit asinus
pulcher et fortissimus.

9 »Gemifd der Natur« wollt ihr leben? O ihr edlen Stoiker, wel-
che Betriigerei der Worte! Denkt euch ein Wesen, wie es die
Natur ist, verschwenderisch ohne Maf3, gleichgiiltig ohne Maf,
ohne Absichten und Riicksichten, ohne Erbarmen und Gerech-
tigkeit, fruchtbar und 6de und ungewifd zugleich, denkt euch die
Indifferenz selbst als Macht — wie kinntet ihr gemifd dieser Indif-
ferenz leben? Leben — ist das nicht gerade ein Anders-sein-wollen,
als diese Natur ist? Ist Leben nicht Abschitzen, Vorziehn, Un-
gerecht-sein, Begrenzt-sein, Different-sein-wollen? Und gesetzt,
euer Imperativ »gemif$ der Natur leben« bedeute im Grunde so
viel als »gemifd dem Leben leben« — wie konntet ihr’s denn nich#?
Wozu ein Prinzip aus dem machen, was ihr selbst seid und sein
miif§e? — In Wahrheit steht es ganz anders: indem ihr entziicke
den Kanon eures Gesetzes aus der Natur zu lesen vorgebt, wollt
ihr etwas Umgekehrtes, ihr wunderlichen Schauspieler und
Selbst-Betriiger! Euer Stolz will der Natur, sogar der Natur, eure

17



Erstes Hauptstlck

Moral, euer Ideal vorschreiben und einverleiben, ihr verlangt,
dafd sie »der Stoa gemifl« Natur sei, und mochtet alles Dasein
nur nach eurem eignen Bilde dasein machen — als eine ungeheure
ewige Verherrlichung und Verallgemeinerung des Stoizismus!
Mit aller eurer Liebe zur Wahrheit zwingt ihr euch so lange, so
beharrlich, so hypnotisch-starr, die Natur falsch, nimlich stoisch
zu sehn, bis ihr sie nicht mehr anders zu sehn vermégt — und
irgendein abgriindlicher Hochmut gibt euch zuletzt noch die
Tollhiusler-Hoffnung ein, daf}, weil ihr euch selbst zu tyranni-
sieren versteht — Stoizismus ist Selbst-Tyrannei —, auch die Natur
sich tyrannisieren 1if8t: ist denn der Stoiker nicht ein Stick Na-
tur? ... Aber dies ist eine alte ewige Geschichte: was sich damals
mit den Stoikern begab, begibt sich heute noch, sobald nur eine
Philosophie anfingt, an sich selbst zu glauben. Sie schafft immer
die Welt nach ihrem Bilde, sie kann nicht anders; Philosophie ist
dieser tyrannische Trieb selbst, der geistigste Wille zur Macht,
zur »Schaffung der Welt«, zur causa prima.

10 Der Eifer und die Feinheit, ich méchte sogar sagen: Schlau-
heit, mit denen man heute iiberall in Europa dem Probleme »von
der wirklichen und der scheinbaren Welt« auf den Leib riickt,
gibt zu denken und zu horchen; und wer hier im Hintergrunde
nur einen »Willen zur Wahrheit« und nichts weiter hort, erfreut
sich gewif§ nicht der schirfsten Ohren. In einzelnen und seltnen
Fillen mag wirklich ein solcher Wille zur Wahrheit, irgendein
ausschweifender und abenteuernder Mut, ein Metaphysiker-
Ehrgeiz des verlornen Postens dabei beteiligt sein, der zuletzt
eine Handvoll »Gewiflheit« immer noch einem ganzen Wagen
voll schoner Méglichkeiten vorzieht; es mag sogar puritanische
Fanatiker des Gewissens geben, welche lieber noch sich auf ein
sicheres Nichts als auf ein ungewisses Etwas sterben legen. Aber
dies ist Nihilismus und Anzeichen einer verzweifelnden ster-
bensmiiden Seele: wie tapfer auch die Gebirden einer solchen

18

Von den Vorurteilen der Philosophen

Tugend sich ausnehmen mégen. Bei den stirkeren, lebensvolle-
ren, nach Leben noch durstigen Denkern scheint es aber anders
zu stehen: indem sie Partei gegen den Schein nehmen und das
Wort »perspektivisch« bereits mit Hochmut aussprechen, in-
dem sie die Glaubwiirdigkeit ihres eignen Leibes ungefihr so
gering anschlagen wie die Glaubwiirdigkeit des Augenscheins,
welcher sagt »die Erde steht still«, und dermaflen anscheinend
gutgelaunt den sichersten Besitz aus den Hinden lassen (denn
was glaubt man jetzt sicherer als seinen Leib?) — wer weif3, ob sie
nicht im Grunde etwas zuriickerobern wollen, das man ehemals
noch sicherer besessen hat, irgend etwas vom alten Grundbesitz
des Glaubens von ehedem, vielleicht »die unsterbliche Seelex,
vielleicht »den alten Gott«, kurz, Ideen, auf welchen sich besser,
nimlich kriftiger und heiterer, leben lief§ als auf den »modernen
Ideen«? Es ist Miftrauen gegen diese modernen Ideen darin, es
ist Unglauben an alles das, was gestern und heute gebaut worden
ist; es ist vielleicht ein leichter Uberdruff und Hohn eingemischt,
der das bric-a-brac von Begriffen verschiedenster Abkunft nicht
mehr aushil, als welches sich heute der sogenannte Positivismus
auf den Marke bringt, ein Ekel des verwdhnteren Geschmacks
vor der Jahrmarkts-Buntheit und Lappenhaftigkeit aller dieser
Wirklichkeits-Philosophaster, an denen nichts neu und echt
ist als diese Buntheit. Man soll darin, wie mich diinkt, diesen
skeptischen Anti-Wirklichen und Erkenntnis-Mikroskopikern
von heute recht geben: ihr Instinke, welcher sie aus der moder-
nen Wirklichkeit hinwegtreibt, ist unwiderlegt, — was gehen uns
ihre riickldufigen Schleichwege an! Das Wesentliche an ihnen
ist nicht, dall sie »zuriick« wollen: sondern, dafd sie — wegwollen.
Etwas Kraft, Flug, Mut, Kiinstlerschaft mehr: und sie wiirden
hinauswollen — und nicht zuriick! —

11 Es scheint mir, daf§ man jetzt iberall bemiiht ist, von dem
eigentlichen Einflusse, den Kant auf die deutsche Philosophie

19



Erstes Hauptstlck

ausgeiibt hat, den Blick abzulenken und namentdlich tiber den
Wert, den er sich selbst zugestand, kliiglich hinwegzuschliipfen.
Kant war vor allem und zuerst stolz auf seine Kategorientafel,
er sagte mit dieser Tafel in den Hinden: »das ist das Schwerste,
was jemals zum Behufe der Metaphysik unternommen werden
konnte.« — Man verstehe doch dies »werden konnte«! er war
stolz darauf, im Menschen ein neues Vermogen, das Vermogen
zu synthetischen Urteilen a priori, entdeckt zu haben. Gesetzt,
dafd er sich hierin selbst betrog: aber die Entwicklung und rasche
Bliite der deutschen Philosophie hingt an diesem Stolze und an
dem Wetteifer aller Jiingeren, womdglich noch Stolzeres zu ent-
decken — und jedenfalls »neue Vermogen«! — Aber besinnen wir
uns: es ist an der Zeit. Wie sind synthetische Urteile a priori mag-
lich? fragte sich Kant, — und was antwortete er eigentlich? Ver-
mage eines Vermagens: leider aber nicht mit drei Worten, sondern
so umstindlich, ehrwiirdig und mit einem solchen Aufwande
von deutschem Tief- und Schnérkelsinne, dafl man die lustige
niaiserie allemande tiberhorte, welche in einer solchen Antwort
steckt. Man war sogar aufler sich iiber dieses neue Vermdgen,
und der Jubel kam auf seine Hohe, als Kant auch noch ein mora-
lisches Vermégen im Menschen hinzuentdeckte — denn damals
waren die Deutschen noch moralisch, und ganz und gar noch
nicht »real-politisch«. — Es kam der Honigmond der deutschen
Philosophie; alle jungen Theologen des Tiibinger Stifts gingen
alsbald in die Biische — alle suchten nach »Vermogen«. Und was
fand man nicht alles — in jener unschuldigen, reichen, noch ju-
gendlichen Zeit des deutschen Geistes, in welche die Romantik,
die boshafte Fee, hineinblies, hineinsang, damals, als man »fin-
den«und »er finden« noch nicht auseinanderzuhalten wufSte! Vor
allem ein Vermogen fiirs »Ubersinnliche«: Schelling taufte es die
intellektuale Anschauung und kam damit den herzlichsten Ge-
liisten seiner im Grunde frommgeliisteten Deutschen entgegen.
Man kann dieser ganzen iibermiitigen und schwirmerischen

20

Von den Vorurteilen der Philosophen

Bewegung, welche Jugend war, so kiihn sie sich auch in graue
und greisenhafte Begriffe verkleidete, gar nicht mehr unrecht
tun, als wenn man sie ernst nimmt und gar etwa mit moralischer
Entriistung behandelt; genug, man wurde élter — der Traum ver-
flog. Es kam eine Zeit, wo man sich die Stirne rieb: man reibt
sie sich heute noch. Man hatte getriumt: voran und zuerst — der
alte Kant. »Vermoge eines Vermogens« — hatte er gesagt, mindes-
tens gemeint. Aber ist denn das — eine Antwort? Eine Erklirung?
Oder nicht vielmehr nur eine Wiederholung der Frage? Wie
macht doch das Opium schlafen? »Vermoge eines Vermégensc,
niamlich der virtus dormitiva — antwortet jener Arzt bei Moliere
quia est in eo virtus dormitiva,
cujus est narura sensus assoupire.
Aber dergleichen Antworten gehoren in die Komadie, und es
ist endlich an der Zeit, die Kantische Frage »wie sind syntheti-
sche Urteile # priori méglich?« durch eine andre Frage zu erset-
zen »warum ist der Glaube an solche Urteile 7dzig?« — nimlich
zu begreifen, daf§ zum Zweck der Erhaltung von Wesen unsrer
Art solche Urteile als wahr geglaubt werden miissen; weshalb sie
natiitlich noch falsche Urteile sein kdnnten! Oder, deutlicher
geredet und grob und griindlich: synthetische Urteile  priori
sollten gar nicht »méglich sein«: wir haben kein Recht auf sie, in
unserm Munde sind es lauter falsche Urteile. Nur ist allerdings
der Glaube an ihre Wahrheit nétig, als ein Vordergrunds-Glaube
und Augenschein, der in die Per spektiven-Optik des Lebens ge-
hért. — Um zuletzt noch der ungeheuren Wirkung zu gedenken,
welche »die deutsche Philosophie« — man versteht, wie ich hohe,
ihr Anrecht auf Ginsefiffichen? — in ganz Europa ausgetibt hat,
so zweifle man nicht, daf§ eine gewisse virtus dormitiva dabei
beteiligt war: man war entziickt, unter edlen Miiffiggingern,
Tugendhaften, Mystikern, Kiinstlern, Dreiviertels-Christen und
politischen Dunkelminnern aller Nationen, dank der deutschen
Philosophie, ein Gegengift gegen den noch tibermichtigen

21



Erstes Hauptstlck

Sensualismus zu haben, der vom vorigen Jahrhundert in dieses
hintiberstromte, kurz — »sensus assoupire« ...

12 Was die materialistische Atomistik betrifft: so gehort die-
selbe zu den bestwiderlegten Dingen, die es gibt; und vielleicht
ist heute in Europa niemand unter den Gelehrten mehr so un-
gelehre, ihr aufer zum bequemen Hand- und Hausgebrauch
(ndmlich als einer Abkiirzung der Ausdrucksmittel) noch eine
ernstliche Bedeutung zuzumessen — dank vorerst jenem Polen
Boscovich, der, mitsamt dem Polen Kopernikus, bisher der
grofite und siegreichste Gegner des Augenscheins war. Wihrend
nimlich Kopernikus uns iiberredet hat zu glauben, wider alle
Sinne, daf3 die Erde nicht feststeht, lehrte Boscovich dem Glau-
ben an das letzte, was von der Erde »feststand«, abschwéren, dem
Glauben an den »Stoff, an die »Materie«, an das Erdenrest- und
Kliimpchen-Atom: es war der gréffte Triumph iiber die Sinne,
der bisher auf Erden errungen worden ist. — Man muf aber noch
weiter gehn und auch dem »atomistischen Bediirfnisse«, das im-
mer noch ein geféhrliches Nachleben fiihrt, auf Gebieten, wo es
niemand ahnt, gleich jenem beriihmteren »metaphysischen Be-
diirfnisse« — den Krieg erkldren, einen schonungslosen Krieg aufs
Messer — man muf§ zunichst auch jener andern und verhingnis-
volleren Atomistik den Garaus machen, welche das Christentum
am besten und lingsten gelehrt hat, der Seelen-Atomistik. Mit
diesem Wort sei es erlaubt, jenen Glauben zu bezeichnen, der
die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Unteilbares, als eine
Monade, als ein Atomon nimmt: diesen Glauben soll man aus
der Wissenschaft hinausschaffen! Es ist, unter uns gesagt, ganz
und gar nicht notig, »die Seele« selbst dabei loszuwerden und
auf eine der iltesten und ehrwiirdigsten Hypothesen Verzicht
zu leisten: wie es dem Ungeschick der Naturalisten zu begegnen
pflegt, welche, kaum daf$ die an »die Seele« riihren, sie auch ver-
lieren. Aber der Weg zu neuen Fassungen und Verfeinerungen

22

Von den Vorurteilen der Philosophen

der Seelen-Hypothese steht offen: und Begriffe wie »sterbliche
Seele« und »Seele als Subjekts-Vielheit« und »Seele als Gesell-
schaftsbau der Triebe und Affekte« wollen fiirderhin in der Wis-
senschaft Biirgerrecht haben. Indem der nexe Psycholog dem
Aberglauben ein Ende bereitet, der bisher um die Seelen-Vor-
stellung mit einer fast tropischen Uppigkeit wucherte, hat er
sich freilich selbst gleichsam in eine neue Ode und ein neues
MifStrauen hinausgestoflen — es mag sein, daf8 die dlteren Psy-
chologen es bequemer und lustiger hatten —: zuletzt aber weif$
er sich eben damit auch zum Erfinden verurteilt — und, wer
weif$? vielleicht zum Finden. —

13 Die Physiologen sollten sich besinnen, den Selbsterhaltungs-
trieb als kardinalen Trieb eines organischen Wesens anzusetzen.
Vor allem will etwas Lebendiges seine Kraft auslassen — Leben
selbst ist Wille zur Macht —: die Selbsterhaltung ist nur eine
der indirekten und hiufigsten Folgen davon. — Kurz, hier wie
tiberall, Vorsicht vor zberfliissigen teleologischen Prinzipien! —
wie ein solches der Selbsterhaltungstrieb ist (man dankt ihn der
Inkonsequenz Spinozas —). So nimlich gebietet es die Methode,
die wesentlich Prinzipien-Sparsamkeit sein muf3.

14 Es dimmert jetzt vielleicht in fiinf, sechs Képfen, daff Phy-
sik auch nur eine Welt-Auslegung und -Zurechtlegung (nach
uns! mit Verlaub gesagt) und nicht eine Welt-Erklirung ist: aber,
insofern sie sich auf den Glauben an die Sinne stellt, gilt sie als
mehr und muf§ auf lange hinaus noch als mehr, nimlich als Er-
klirung gelten. Sie hat Augen und Finger fiir sich, sie hat den
Augenschein und die Handgreiflichkeit fiir sich: das wirke auf
ein Zeitalter mit plebejischem Grundgeschmack bezaubernd,
tiberredend, ziberzeugend — es folgt ja instinktiv dem Wahrheits-
Kanon des ewig volkstiimlichen Sensualismus. Was ist klar, was
rerklirt«? Erst das, was sich sehen und tasten i3t — bis so weit muf3

23



