
marixklassikermarixklassiker

Jenseits von  
Gut und Böse

Vorspiel einer 
Philosophie der Zukunft

FRIEDRICH 
NIETZSCHE

FRIEDRICH WILHELM  
NIETZSCHE  
(1844–1900) studierte klassische 
Philologie und arbeitete zehn 
Jahre als außerordentlicher  
Professor in Basel. Aus gesund­
heitlichen Gründen musste 
er die Professur niederlegen, 
begab sich auf Reisen vor allem 
nach Italien und in die Schweiz, 
wo er sich Besserung erhoffte. 
Ab dem 45. Lebensjahr bis  
zu seinem frühen Tod litt er  
zunehmend unter psychischen  
Störungen. Seine philosophi­
schen, in ihrer Ästhetik einzig­
artigen Werke zeugen von einer 
geistigen Freiheit, die bis heute 
nachhallt. 

»Nur thut man gut, wo solcher Stoff lagert,  
es deutlich zu sagen ›Hier liegt Dynamit!‹« 

Josef Viktor Widmann

 
Jenseits von Gut und Böse, kein Gutes, kein  
Böses – hieße dies nicht einfach: amoralisch? 
Welche Philosophie könnte ein Nichtvorhanden-
sein von Moral vertreten? Für den »freien Denker« 
Friedrich Nietzsche sind Gegensatzpaare wie das 
vom Guten und Bösen eine Erfindung schwacher 
Menschen, die hoffen, so der Willkür der Stärke-
ren entgehen zu können. Der Philosoph analysiert 
den Unterschied zwischen der »Sklavenmoral«, 
also der Moral von Menschen, die in einem  
Abhängigkeitsverhältnis leben und sich durch  
eine allgemein verbindliche Moral zu schützen 
suchen, und der »Herrenmoral«, welche sich  
ihre Wertmaßstäbe selbst setzt.  
Jenseits von Gut und Böse ist rhetorisch und 
ästhetisch brillant verfasst und gilt in seiner 
sprachlichen Schärfe als eines der wichtigsten 
oder gar gefährlichsten Werke Nietzsches.  
Seine Schriften übten entscheidenden Einfluss 
auf die Sozial- und Geisteswissenschaften sowie 
die Künste der folgenden Jahrhunderte aus.

www.verlagshaus-roemerweg.de

ISBN 978-3-7374-1253-7

Mehr über Ideen, Autor:innen und Programm des  
Verlags finden Sie auf www.verlagshausroemerweg.de 
und in Ihrer Buchhandlung. m

ar
ix
kl
as

si
ke

r
Je

ns
ei

ts
 v

on
 G

ut
 u

nd
 B

ös
e

FR
IE

DR
IC

H
 N

IE
TZ

SC
H

E

Cover © mauritius images / Ilona Repkina /  
Alamy / Alamy Stock Photos

»Man vergebe mir die  
Entdeckung, daß alle Moral-
Philosophie bisher langweilig 
war und zu den Schlafmitteln  
gehörte  – und daß ›die Tu­
gend‹ durch nichts mehr in 
meinen Augen beeinträchtigt 
worden ist als durch diese 
Langweiligkeit ihrer Fürspre­
cher; womit ich noch nicht 
deren allgemeine Nützlichkeit 
verkannt haben möchte.  
Es liegt viel daran, daß so  
wenig Menschen als möglich 
über Moral nachdenken.«

Aus dem Inhalt 



Friedrich Nietzsche
Jenseits von Gut und Böse



FRIEDRICH NIETZSCHE

Jenseits von  
Gut und Böse

Vorspiel einer Philosophie der Zukunft 

marixklassiker



Inhalt

Vorrede� 7

Erstes Hauptstück

Von den Vorurteilen der Philosophen� 11

Zweites Hauptstück

Der freie Geist� 35

Drittes Hauptstück

Das religiöse Wesen� 57

Viertes Hauptstück

Sprüche und Zwischenspiele� 76

Fünftes Hauptstück

Zur Naturgeschichte der Moral� 90

Sechstes Hauptstück

Wir Gelehrten� 113

Siebentes Hauptstück

Unsere Tugenden� 134

Achtes Hauptstück

Völker und Vaterländer� 161

Neuntes Hauptstück

Was ist vornehm?� 186

Nachgesang

Aus hohen Bergen� 220



7

Vorrede

Vorausgesetzt, daß die Wahrheit ein Weib ist –, wie? ist der Ver-
dacht nicht gegründet, daß alle Philosophen, sofern sie Dog-
matiker waren, sich schlecht auf Weiber verstanden? daß der 
schauerliche Ernst, die linkische Zudringlichkeit, mit der sie 
bisher auf die Wahrheit zuzugehen pflegten, ungeschickte und 
unschickliche Mittel waren, um gerade ein Frauenzimmer für 
sich einzunehmen? Gewiß ist, daß sie sich nicht hat einnehmen 
lassen – und jede Art Dogmatik steht heute mit betrübter und 
mutloser Haltung da. Wenn sie überhaupt noch steht! Denn es 
gibt Spötter, welche behaupten, sie sei gefallen, alle Dogmatik 
liege zu Boden, mehr noch, alle Dogmatik liege in den letz-
ten Zügen. Ernstlich geredet, es gibt gute Gründe zu der Hoff-
nung, daß alles Dogmatisieren in der Philosophie, so feierlich, 
so end- und letztgültig es sich auch gebärdet hat, doch nur eine 
edle Kinderei und Anfängerei gewesen sein möge; und die Zeit 
ist vielleicht sehr nahe, wo man wieder und wieder begreifen 
wird, was eigentlich schon ausgereicht hat, um den Grundstein 
zu solchen erhabenen und unbedingten Philosophen-Bauwer-
ken abzugeben, welche die Dogmatiker bisher aufbauten, – ir-
gendein Volks-Aberglaube aus unvordenklicher Zeit (wie der 
Seelen- Aberglaube, der als Subjekt- und Ich-Aberglaube auch 
heute noch nicht aufgehört hat, Unfug zu stiften), irgendein 
Wortspiel vielleicht, eine Verführung von seiten der Gramma-
tik her oder eine verwegne Verallgemeinerung von sehr engen, 
sehr persönlichen, sehr menschlich-allzumenschlichen Tatsa-
chen. Die Philosophie der Dogmatiker war hoffentlich nur ein 
Versprechen über Jahrtausende hinweg: wie es in noch früherer 



8

Vorrede

9

Vorrede

Zeit die Astrologie war, für deren Dienst vielleicht mehr Arbeit, 
Geld, Scharfsinn, Geduld aufgewendet worden ist als bisher 
für irgendeine wirkliche Wissenschaft – man verdankt ihr und 
ihren »überirdischen« Ansprüchen in Asien und Ägypten den 
großen Stil der Baukunst. Es scheint, daß alle großen Dinge, 
um der Menschheit sich mit ewigen Forderungen in das Herz 
einzuschreiben, erst als ungeheure und furchteinflößende Frat-
zen über die Erde hinwandeln müssen: eine solche Fratze war 
die dogmatische Philosophie, zum Beispiel die Vedanta-Lehre 
in Asien, der Platonismus in Europa. Seien wir nicht undank-
bar gegen sie, so gewiß es auch zugestanden werden muß, daß 
der schlimmste, langwierigste und gefährlichste aller Irrtümer 
bisher ein Dogmatiker-Irrtum gewesen ist, nämlich Platos Er-
findung vom reinen Geiste und vom Guten an sich. Aber nun-
mehr, wo er überwunden ist, wo Europa von diesem Alpdru-
cke aufatmet und zum mindesten eines gesunderen – Schlafs 
genießen darf, sind wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist, 
die Erben von all der Kraft, welche der Kampf gegen diesen Irr-
tum großgezüchtet hat. Es hieß allerdings die Wahrheit auf den 
Kopf stellen und das Perspektivische, die Grundbedingung alles 
Lebens, selber verleugnen, so vom Geiste und vom Guten zu 
reden, wie Plato getan hat; ja man darf, als Arzt, fragen: »woher 
eine solche Krankheit am schönsten Gewächse des Altertums, 
an Plato? hat ihn doch der böse Sokrates verdorben? wäre So
krates doch der Verderber der Jugend gewesen? und hätte seinen 
Schierling verdient?« – Aber der Kampf gegen Plato, oder, um 
es verständlicher und fürs »Volk« zu sagen, der Kampf gegen 
den christlich-kirchlichen Druck von Jahrtausenden  – denn 
Christentum ist Platonismus fürs »Volk« – hat in Europa eine 
prachtvolle Spannung des Geistes geschaffen, wie sie auf Er-
den noch nicht da war: mit einem so gespannten Bogen kann 
man nunmehr nach den fernsten Zielen schießen. Freilich, der 
europäische Mensch empfindet diese Spannung als Notstand; 

und es ist schon zweimal im großen Stile versucht worden, den 
Bogen abzuspannen, einmal durch den Jesuitismus, zum zwei-
ten Male durch die demokratische Aufklärung – als welche mit 
Hilfe der Preßfreiheit und des Zeitungslesens es in der Tat er-
reichen dürfte, daß der Geist sich selbst nicht mehr so leicht als 
»Not« empfindet! (Die Deutschen haben das Pulver erfunden – 
alle Achtung! aber
sie haben es wieder quitt gemacht – sie erfanden die Presse.) 
Aber wir, die wir weder Jesuiten noch Demokraten, noch selbst 
Deutsche genug sind, wir guten Europäer und freien, sehr freien 
Geister – wir haben sie noch, die ganze Not des Geistes und die 
ganze Spannung seines Bogens! Und vielleicht auch den Pfeil, 
die Aufgabe, wer weiß? das Ziel …

Sils-Maria,  
Oberengadin im Juni 1885



Von den Vorurteilen der Philosophen

11

Erstes Hauptstück

Von den Vorurteilen der Philosophen

1	 Der Wille zur Wahrheit, der uns noch zu manchem Wagnisse 
verführen wird, jene berühmte Wahrhaftigkeit, von der alle Phi-
losophen bisher mit Ehrerbietung geredet haben: was für Fragen 
hat dieser Wille zur Wahrheit uns schon vorgelegt! Welche wun-
derlichen schlimmen fragwürdigen Fragen! Das ist bereits eine 
lange Geschichte – und doch scheint es, daß sie kaum eben an-
gefangen hat? Was Wunder, wenn wir endlich einmal mißtrau-
isch werden, die Geduld verlieren, uns ungeduldig umdrehn? 
Daß wir von dieser Sphinx auch unsrerseits das Fragen lernen? 
Wer ist das eigentlich, der uns hier Fragen stellt? Was in uns will 
eigentlich »zur Wahrheit«? – In der Tat, wir machten lange halt 
vor der Frage nach der Ursache dieses Willens – bis wir, zuletzt, 
vor einer noch gründlicheren Frage ganz und gar stehenblieben. 
Wir fragten nach dem Werte dieses Willens. Gesetzt, wir wollen 
Wahrheit: warum nicht lieber Unwahrheit? Und Ungewißheit? 
Selbst Unwissenheit? – Das Problem vom Werte der Wahrheit 
trat vor uns hin – oder waren wirs, die vor das Problem hintra-
ten? Wer von uns ist hier Ödipus? Wer Sphinx? Es ist ein Stell
dichein, wie es scheint, von Fragen und Fragezeichen.  – Und 
sollte mans glauben, daß es uns schließlich bedünken will, als sei 
das Problem noch nie bisher gestellt – als sei es von uns zum ers-
ten Male gesehn, ins Auge gefaßt, gewagt? Denn es ist ein Wagnis 
dabei und vielleicht gibt es kein größeres.



Erstes Hauptstück

12

Von den Vorurteilen der Philosophen

13

2	 »Wie könnte etwas aus seinem Gegensatz entstehn? Zum Bei-
spiel die Wahrheit aus dem Irrtum? Oder der Wille zur Wahr-
heit aus dem Willen zur Täuschung? Oder die selbstlose Hand-
lung aus dem Eigennutze? Oder das reine sonnenhafte Schauen 
des Weisen aus der Begehrlichkeit? Solcherlei Entstehung ist 
unmöglich; wer davon träumt, ein Narr, ja Schlimmeres; die 
Dinge höchsten Wertes müssen einen andern, eignen Ursprung 
haben – aus dieser vergänglichen verführerischen täuschenden 
geringen Welt, aus diesem Wirrsal von Wahn und Begierde sind 
sie unableitbar! Vielmehr im Schoße des Seins, im Unvergäng-
lichen, im verborgnen Gotte, im ›Ding an sich‹ – da muß ihr 
Grund liegen, und sonst nirgendswo!« – Diese Art zu urteilen 
macht das typische Vorurteil aus, an dem sich die Metaphysiker 
aller Zeiten wiedererkennen lassen; diese Art von Wertschätzun-
gen steht im Hintergrunde aller ihrer logischen Prozeduren; aus 
diesem ihrem »Glauben« heraus bemühn sie sich um ihr »Wis-
sen«, um etwas das feierlich am Ende als »die Wahrheit« getauft 
wird. Der Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube an die 
Gegensätze der Werte. Es ist auch den Vorsichtigsten unter ihnen 
nicht eingefallen, hier an der Schwelle bereits zu zweifeln, wo 
es doch am nötigsten war: selbst wenn sie sich gelobt hatten 
»de omnibus dubitandum«. Man darf nämlich zweifeln, erstens, 
ob es Gegensätze überhaupt gibt, und zweitens, ob jene volks-
tümlichen Wertschätzungen und Wert-Gegensätze, auf welche 
die Metaphysiker ihr Siegel gedrückt haben, nicht vielleicht nur 
Vordergrunds-Schätzungen sind, nur vorläufige Perspektiven, 
vielleicht noch dazu aus einem Winkel heraus, vielleicht von un-
ten hinauf, Frosch-Perspektiven gleichsam, um einen Ausdruck 
zu borgen, der den Malern geläufig ist? Bei allem Werte, der 
dem Wahren, dem Wahrhaftigen, dem Selbstlosen zukommen 
mag: es wäre möglich, daß dem Scheine, dem Willen zur Täu-
schung, dem Eigennutz und der Begierde ein für alles Leben hö-
herer und grundsätzlicherer Wert zugeschrieben werden müßte. 

Es wäre sogar noch möglich, daß was den Wert jener guten und 
verehrten Dinge ausmacht, gerade darin bestünde, mit jenen 
schlimmen, scheinbar entgegengesetzten Dingen auf verfängli-
che Weise verwandt, verknüpft, verhäkelt, vielleicht gar wesens-
gleich zu sein. Vielleicht! – Aber wer ist willens, sich um solche 
gefährliche Vielleichts zu kümmern! Man muß dazu schon die 
Ankunft einer neuen Gattung von Philosophen abwarten, sol-
cher, die irgendwelchen andern, umgekehrten Geschmack und 
Hang haben als die bisherigen – Philosophen des gefährlichen 
Vielleicht in jedem Verstande. – Und allen Ernstes gesprochen: 
ich sehe solche neue Philosophen heraufkommen.

3	 Nachdem ich lange genug den Philosophen zwischen die 
Zeilen und auf die Finger gesehn habe, sage ich mir: man muß 
noch den größten Teil des bewußten Denkens unter die Instinkt-
Tätigkeiten rechnen, und sogar im Falle des philosophischen 
Denkens; man muß hier umlernen, wie man in betreff der Ver-
erbung und des »Angeborenen« umgelernt hat. So wenig der Akt 
der Geburt in dem ganzen Vor- und Fortgange der Vererbung in 
Betracht kommt: ebensowenig ist »Bewußt-sein« in irgendeinem 
entscheidenden Sinne dem Instinktiven entgegengesetzt,  – das 
meiste bewußte Denken eines Philosophen ist durch seine In
stinkte heimlich geführt und in bestimmte Bahnen gezwungen. 
Auch hinter aller Logik und ihrer anscheinenden Selbstherrlich-
keit der Bewegung stehen Wertschätzungen, deutlicher gespro-
chen, physiologische Forderungen zur Erhaltung einer bestimm-
ten Art von Leben: Zum Beispiel, daß das Bestimmte mehr wert 
sei als das Unbestimmte, der Schein weniger wert als die »Wahr-
heit«: dergleichen Schätzungen könnten, bei aller ihrer regula-
tiven Wichtigkeit für uns, doch nur Vordergrunds-Schätzungen 
sein, eine bestimmte Art von niaiserie, wie sie gerade zur Erhal-
tung von Wesen, wie wir sind, nottun mag. Gesetzt nämlich, daß 
nicht gerade der Mensch das »Maß der Dinge« ist …



Erstes Hauptstück

14

Von den Vorurteilen der Philosophen

15

4	 Die Falschheit eines Urteils ist uns noch kein Einwand ge-
gen ein Urteil; darin klingt unsre neue Sprache vielleicht am 
fremdesten. Die Frage ist, wie weit es lebenfördernd, lebenerhal-
tend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-züchtend ist; und wir sind 
grundsätzlich geneigt zu behaupten, daß die falschesten Urteile 
(zu denen die synthetischen Urteile a priori gehören) uns die 
unentbehrlichsten sind, daß ohne ein Geltenlassen der logischen 
Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfun-
denen Welt des Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine 
beständige Fälschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht 
leben könnte – daß Verzichtleisten auf falsche Urteile ein Ver-
zichtleisten auf Leben, eine Verneinung des Lebens wäre. Die 
Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn: das heißt freilich 
auf eine gefährliche Weise den gewohnten Wertgefühlen Wider-
stand leisten; und eine Philosophie, die das wagt, stellt sich da-
mit allein schon jenseits von Gut und Böse.

5	 Was dazu reizt, auf alle Philosophen halb mißtrauisch, halb 
spöttisch zu blicken, ist nicht, daß man wieder und wieder da-
hinter kommt, wie unschuldig sie sind – wie oft und wie leicht 
sie sich vergreifen und verirren, kurz ihre Kinderei und Kind-
lichkeit – sondern daß es bei ihnen nicht redlich genug zugeht: 
während sie allesamt einen großen und tugendhaften Lärm ma-
chen, sobald das Problem der Wahrhaftigkeit auch nur von ferne 
angerührt wird. Sie stellen sich sämtlich, als ob sie ihre eigent
lichen Meinungen durch die Selbstentwicklung einer kalten, rei-
nen, göttlich unbekümmerten Dialektik entdeckt und erreicht 
hätten (zum Unterschiede von den Mystikern jeden Rangs, die 
ehrlicher als sie und tölpelhafter sind – diese reden von »Inspi-
ration« –): während im Grunde ein vorweggenommener Satz, 
ein Einfall, eine »Eingebung«, zumeist ein abstrakt gemachter 
und durchgesiebter Herzenswunsch von ihnen mit hinterher ge-
suchten Gründen verteidigt wird – sie sind allesamt Advokaten, 

welche es nicht heißen wollen, und zwar zumeist sogar ver
chmitzte Fürsprecher ihrer Vorurteile, die sie »Wahrheiten« tau-
fen – und sehr ferne von der Tapferkeit des Gewissens, das sich 
dies, eben dies eingesteht, sehr ferne von dem guten Geschmack 
der Tapferkeit, welche dies auch zu verstehen gibt, sei es um ei-
nen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Übermut und um 
ihrer selbst zu spotten. Die ebenso steife als sittsame Tartüfferie 
des alten Kant, mit der er uns auf die dialektischen Schleich-
wege lockt, welche zu seinem »kategorischen Imperativ« führen, 
richtiger verführen – dies Schauspiel macht uns Verwöhnte lä-
cheln, die wir keine kleine Belustigung darin finden, den feinen 
Tücken alter Moralisten und Moralprediger auf die Finger zu 
sehn. Oder gar jener Hokuspokus von mathematischer Form, 
mit der Spinoza seine Philosophie – »die Liebe zu seiner Weis-
heit« zuletzt, das Wort richtig und billig ausgelegt – wie in Erz 
panzerte und maskierte, um damit von vornherein den Mut des 
Angreifenden einzuschüchtern, der auf diese unüberwindliche 
Jungfrau und Pallas Athene den Blick zu werfen wagen würde – 
wieviel eigne Schüchternheit und Angreifbarkeit verrät diese 
Maskerade eines einsiedlerischen Kranken!

6	 Allmählich hat sich mir herausgestellt, was jede große Philo-
sophie bisher war: nämlich das Selbstbekenntnis ihres Urhebers 
und eine Art ungewollter und unvermerkter mémoires; insglei-
chen, daß die moralischen (oder unmoralischen) Absichten in 
jeder Philosophie den eigentlichen Lebenskeim ausmachten, 
aus dem jedesmal die ganze Pflanze gewachsen ist. In der Tat, 
man tut gut (und klug), zur Erklärung davon, wie eigentlich die 
entlegensten metaphysischen Behauptungen eines Philosophen 
zustande gekommen sind, sich immer erst zu fragen: auf welche 
Moral will es (will er –) hinaus? Ich glaube demgemäß nicht, daß 
ein »Trieb zur Erkenntnis« der Vater der Philosophie ist, sondern 
daß sich ein andrer Trieb, hier wie sonst, der Erkenntnis (und 



Erstes Hauptstück

16

Von den Vorurteilen der Philosophen

17

der Verkenntnis!) nur wie eines Werkzeugs bedient hat. Wer aber 
die Grundtriebe des Menschen daraufhin ansieht, wieweit sie 
gerade hier als inspirierende Genien (oder Dämonen und Ko-
bolde –) ihr Spiel getrieben haben mögen, wird finden, daß sie 
alle schon einmal Philosophie getrieben haben – und daß jeder 
einzelne von ihnen gerade sich gar zu gerne als letzten Zweck des 
Daseins und als berechtigten Herrn aller übrigen Triebe darstel-
len möchte. Denn jeder Trieb ist herrschsüchtig: und als solcher 
versucht er zu philosophieren. – Freilich: bei den Gelehrten, den 
eigentlich wissenschaftlichen Menschen, mag es anders stehn – 
»besser«, wenn man will –, da mag es wirklich so etwas wie einen 
Erkenntnistrieb geben, irgendein kleines unabhängiges Uhr-
werk, welches, gut aufgezogen, tapfer darauflos arbeitet, ohne 
daß die gesamten übrigen Triebe des Gelehrten wesentlich dabei 
beteiligt sind. Die eigentlichen »Interessen« des Gelehrten liegen 
deshalb gewöhnlich ganz woanders, etwa in der Familie oder im 
Gelderwerb oder in der Politik; ja es ist beinahe gleichgültig, ob 
seine kleine Maschine an diese oder jene Stelle der Wissenschaft 
gestellt wird, und ob der »hoffnungsvolle« junge Arbeiter aus 
sich einen guten Philologen oder Pilzekenner oder Chemiker 
macht  – es bezeichnet ihn nicht, daß er dies oder jenes wird. 
Umgekehrt ist an dem Philosophen ganz und gar nichts Unper-
sönliches; und insbesondere gibt seine Moral ein entschiedenes 
und entscheidendes Zeugnis dafür ab, wer er ist – das heißt, in 
welcher Rangordnung die innersten Triebe seiner Natur zuein-
ander gestellt sind.

7	 Wie boshaft Philosophen sein können! Ich kenne nichts 
Giftigeres als den Scherz, den sich Epikur gegen Plato und die 
Platoniker erlaubte: er nannte sie Dionysiokolakes. Das bedeu-
tet dem Wortlaut nach und im Vordergrunde »Schmeichler des 
Dionysios«, also Tyrannen-Zubehör und Speichellecker; zu alle-
dem will es aber noch sagen »das sind alles Schauspieler, daran ist 

nichts Echtes« (denn Dionysokolax war eine populäre Bezeich-
nung des Schauspielers). Und das letztere ist eigentlich die Bos-
heit, welche Epikur gegen Plato abschoß: ihn verdroß die groß-
artige Manier, das Sich-in-Szene-Setzen, worauf sich Plato samt 
seinen Schülern verstand – worauf sich Epikur nicht verstand! 
er, der alte Schulmeister von Samos, der in seinem Gärtchen zu 
Athen versteckt saß und dreihundert Bücher schrieb, wer weiß? 
vielleicht aus Wut und Ehrgeiz gegen Plato? – Es brauchte hun-
dert Jahre, bis Griechenland dahinterkam, wer dieser Gartengott 
Epikur gewesen war. – Kam es dahinter? –

8	 In jeder Philosophie gibt es einen Punkt, wo die »Überzeu-
gung« des Philosophen auf die Bühne tritt: oder, um es in der 
Sprache eines alten Mysteriums zu sagen:

adventavit asinus
pulcher et fortissimus.

9	 »Gemäß der Natur« wollt ihr leben? O ihr edlen Stoiker, wel-
che Betrügerei der Worte! Denkt euch ein Wesen, wie es die 
Natur ist, verschwenderisch ohne Maß, gleichgültig ohne Maß, 
ohne Absichten und Rücksichten, ohne Erbarmen und Gerech-
tigkeit, fruchtbar und öde und ungewiß zugleich, denkt euch die 
Indifferenz selbst als Macht – wie könntet ihr gemäß dieser Indif-
ferenz leben? Leben – ist das nicht gerade ein Anders-sein-wollen, 
als diese Natur ist? Ist Leben nicht Abschätzen, Vorziehn, Un-
gerecht-sein, Begrenzt-sein, Different-sein-wollen? Und gesetzt, 
euer Imperativ »gemäß der Natur leben« bedeute im Grunde so 
viel als »gemäß dem Leben leben« – wie könntet ihr’s denn nicht? 
Wozu ein Prinzip aus dem machen, was ihr selbst seid und sein 
müßt? – In Wahrheit steht es ganz anders: indem ihr entzückt 
den Kanon eures Gesetzes aus der Natur zu lesen vorgebt, wollt 
ihr etwas Umgekehrtes, ihr wunderlichen Schauspieler und 
Selbst-Betrüger! Euer Stolz will der Natur, sogar der Natur, eure 



Erstes Hauptstück

18

Von den Vorurteilen der Philosophen

19

Moral, euer Ideal vorschreiben und einverleiben, ihr verlangt, 
daß sie »der Stoa gemäß« Natur sei, und möchtet alles Dasein 
nur nach eurem eignen Bilde dasein machen – als eine ungeheure 
ewige Verherrlichung und Verallgemeinerung des Stoizismus! 
Mit aller eurer Liebe zur Wahrheit zwingt ihr euch so lange, so 
beharrlich, so hypnotisch-starr, die Natur falsch, nämlich stoisch 
zu sehn, bis ihr sie nicht mehr anders zu sehn vermögt – und 
irgendein abgründlicher Hochmut gibt euch zuletzt noch die 
Tollhäusler-Hoffnung ein, daß, weil ihr euch selbst zu tyranni-
sieren versteht – Stoizismus ist Selbst-Tyrannei –, auch die Natur 
sich tyrannisieren läßt: ist denn der Stoiker nicht ein Stück Na-
tur? … Aber dies ist eine alte ewige Geschichte: was sich damals 
mit den Stoikern begab, begibt sich heute noch, sobald nur eine 
Philosophie anfängt, an sich selbst zu glauben. Sie schafft immer 
die Welt nach ihrem Bilde, sie kann nicht anders; Philosophie ist 
dieser tyrannische Trieb selbst, der geistigste Wille zur Macht, 
zur »Schaffung der Welt«, zur causa prima.

10	 Der Eifer und die Feinheit, ich möchte sogar sagen: Schlau-
heit, mit denen man heute überall in Europa dem Probleme »von 
der wirklichen und der scheinbaren Welt« auf den Leib rückt, 
gibt zu denken und zu horchen; und wer hier im Hintergrunde 
nur einen »Willen zur Wahrheit« und nichts weiter hört, erfreut 
sich gewiß nicht der schärfsten Ohren. In einzelnen und seltnen 
Fällen mag wirklich ein solcher Wille zur Wahrheit, irgendein 
ausschweifender und abenteuernder Mut, ein Metaphysiker-
Ehrgeiz des verlornen Postens dabei beteiligt sein, der zuletzt 
eine Handvoll »Gewißheit« immer noch einem ganzen Wagen 
voll schöner Möglichkeiten vorzieht; es mag sogar puritanische 
Fanatiker des Gewissens geben, welche lieber noch sich auf ein 
sicheres Nichts als auf ein ungewisses Etwas sterben legen. Aber 
dies ist Nihilismus und Anzeichen einer verzweifelnden ster-
bensmüden Seele: wie tapfer auch die Gebärden einer solchen 

Tugend sich ausnehmen mögen. Bei den stärkeren, lebensvolle-
ren, nach Leben noch durstigen Denkern scheint es aber anders 
zu stehen: indem sie Partei gegen den Schein nehmen und das 
Wort »perspektivisch« bereits mit Hochmut aussprechen, in-
dem sie die Glaubwürdigkeit ihres eignen Leibes ungefähr so 
gering anschlagen wie die Glaubwürdigkeit des Augenscheins, 
welcher sagt »die Erde steht still«, und dermaßen anscheinend 
gutgelaunt den sichersten Besitz aus den Händen lassen (denn 
was glaubt man jetzt sicherer als seinen Leib?) – wer weiß, ob sie 
nicht im Grunde etwas zurückerobern wollen, das man ehemals 
noch sicherer besessen hat, irgend etwas vom alten Grundbesitz 
des Glaubens von ehedem, vielleicht »die unsterbliche Seele«, 
vielleicht »den alten Gott«, kurz, Ideen, auf welchen sich besser, 
nämlich kräftiger und heiterer, leben ließ als auf den »modernen 
Ideen«? Es ist Mißtrauen gegen diese modernen Ideen darin, es 
ist Unglauben an alles das, was gestern und heute gebaut worden 
ist; es ist vielleicht ein leichter Überdruß und Hohn eingemischt, 
der das bric-à-brac von Begriffen verschiedenster Abkunft nicht 
mehr aushält, als welches sich heute der sogenannte Positivismus 
auf den Markt bringt, ein Ekel des verwöhnteren Geschmacks 
vor der Jahrmarkts-Buntheit und Lappenhaftigkeit aller dieser 
Wirklichkeits-Philosophaster, an denen nichts neu und echt 
ist als diese Buntheit. Man soll darin, wie mich dünkt, diesen 
skeptischen Anti-Wirklichen und Erkenntnis-Mikroskopikern 
von heute recht geben: ihr Instinkt, welcher sie aus der moder-
nen Wirklichkeit hinwegtreibt, ist unwiderlegt, – was gehen uns 
ihre rückläufigen Schleichwege an! Das Wesentliche an ihnen 
ist nicht, daß sie »zurück« wollen: sondern, daß sie – wegwollen. 
Etwas Kraft, Flug, Mut, Künstlerschaft mehr: und sie würden 
hinauswollen – und nicht zurück! –

11	 Es scheint mir, daß man jetzt überall bemüht ist, von dem 
eigentlichen Einflusse, den Kant auf die deutsche Philosophie 



Erstes Hauptstück

20

Von den Vorurteilen der Philosophen

21

ausgeübt hat, den Blick abzulenken und namentlich über den 
Wert, den er sich selbst zugestand, klüglich hinwegzuschlüpfen. 
Kant war vor allem und zuerst stolz auf seine Kategorientafel, 
er sagte mit dieser Tafel in den Händen: »das ist das Schwerste, 
was jemals zum Behufe der Metaphysik unternommen werden 
konnte.«  – Man verstehe doch dies »werden konnte«! er war 
stolz darauf, im Menschen ein neues Vermögen, das Vermögen 
zu synthetischen Urteilen a priori, entdeckt zu haben. Gesetzt, 
daß er sich hierin selbst betrog: aber die Entwicklung und rasche 
Blüte der deutschen Philosophie hängt an diesem Stolze und an 
dem Wetteifer aller Jüngeren, womöglich noch Stolzeres zu ent-
decken – und jedenfalls »neue Vermögen«! – Aber besinnen wir 
uns: es ist an der Zeit. Wie sind synthetische Urteile a priori mög-
lich? fragte sich Kant, – und was antwortete er eigentlich? Ver-
möge eines Vermögens: leider aber nicht mit drei Worten, sondern 
so umständlich, ehrwürdig und mit einem solchen Aufwande 
von deutschem Tief- und Schnörkelsinne, daß man die lustige 
niaiserie allemande überhörte, welche in einer solchen Antwort 
steckt. Man war sogar außer sich über dieses neue Vermögen, 
und der Jubel kam auf seine Höhe, als Kant auch noch ein mora-
lisches Vermögen im Menschen hinzuentdeckte – denn damals 
waren die Deutschen noch moralisch, und ganz und gar noch 
nicht »real-politisch«. – Es kam der Honigmond der deutschen 
Philosophie; alle jungen Theologen des Tübinger Stifts gingen 
alsbald in die Büsche – alle suchten nach »Vermögen«. Und was 
fand man nicht alles – in jener unschuldigen, reichen, noch ju-
gendlichen Zeit des deutschen Geistes, in welche die Romantik, 
die boshafte Fee, hineinblies, hineinsang, damals, als man »fin-
den« und »er finden« noch nicht auseinanderzuhalten wußte! Vor 
allem ein Vermögen fürs »Übersinnliche«: Schelling taufte es die 
intellektuale Anschauung und kam damit den herzlichsten Ge-
lüsten seiner im Grunde frommgelüsteten Deutschen entgegen. 
Man kann dieser ganzen übermütigen und schwärmerischen 

Bewegung, welche Jugend war, so kühn sie sich auch in graue 
und greisenhafte Begriffe verkleidete, gar nicht mehr unrecht 
tun, als wenn man sie ernst nimmt und gar etwa mit moralischer 
Entrüstung behandelt; genug, man wurde älter – der Traum ver-
flog. Es kam eine Zeit, wo man sich die Stirne rieb: man reibt 
sie sich heute noch. Man hatte geträumt: voran und zuerst – der 
alte Kant. »Vermöge eines Vermögens« – hatte er gesagt, mindes-
tens gemeint. Aber ist denn das – eine Antwort? Eine Erklärung? 
Oder nicht vielmehr nur eine Wiederholung der Frage? Wie 
macht doch das Opium schlafen? »Vermöge eines Vermögens«, 
nämlich der virtus dormitiva – antwortet jener Arzt bei Molière

quia est in eo virtus dormitiva,
cujus est natura sensus assoupire.

Aber dergleichen Antworten gehören in die Komödie, und es 
ist endlich an der Zeit, die Kantische Frage »wie sind syntheti-
sche Urteile a priori möglich?« durch eine andre Frage zu erset-
zen »warum ist der Glaube an solche Urteile nötig?« – nämlich 
zu begreifen, daß zum Zweck der Erhaltung von Wesen unsrer 
Art solche Urteile als wahr geglaubt werden müssen; weshalb sie 
natürlich noch falsche Urteile sein könnten! Oder, deutlicher 
geredet und grob und gründlich: synthetische Urteile a priori 
sollten gar nicht »möglich sein«: wir haben kein Recht auf sie, in 
unserm Munde sind es lauter falsche Urteile. Nur ist allerdings 
der Glaube an ihre Wahrheit nötig, als ein Vordergrunds-Glaube 
und Augenschein, der in die Per spektiven-Optik des Lebens ge-
hört. – Um zuletzt noch der ungeheuren Wirkung zu gedenken, 
welche »die deutsche Philosophie« – man versteht, wie ich hohe, 
ihr Anrecht auf Gänsefüßchen? – in ganz Europa ausgeübt hat, 
so zweifle man nicht, daß eine gewisse virtus dormitiva dabei 
beteiligt war: man war entzückt, unter edlen Müßiggängern, 
Tugendhaften, Mystikern, Künstlern, Dreiviertels-Christen und 
politischen Dunkelmännern aller Nationen, dank der deutschen 
Philosophie, ein Gegengift gegen den noch übermächtigen 



Erstes Hauptstück

22

Von den Vorurteilen der Philosophen

23

Sensualismus zu haben, der vom vorigen Jahrhundert in dieses 
hinüberströmte, kurz – »sensus assoupire« …

12	 Was die materialistische Atomistik betrifft: so gehört die-
selbe zu den bestwiderlegten Dingen, die es gibt; und vielleicht 
ist heute in Europa niemand unter den Gelehrten mehr so un-
gelehrt, ihr außer zum bequemen Hand- und Hausgebrauch 
(nämlich als einer Abkürzung der Ausdrucksmittel) noch eine 
ernstliche Bedeutung zuzumessen – dank vorerst jenem Polen 
Boscovich, der, mitsamt dem Polen Kopernikus, bisher der 
größte und siegreichste Gegner des Augenscheins war. Während 
nämlich Kopernikus uns überredet hat zu glauben, wider alle 
Sinne, daß die Erde nicht feststeht, lehrte Boscovich dem Glau-
ben an das letzte, was von der Erde »feststand«, abschwören, dem 
Glauben an den »Stoff«, an die »Materie«, an das Erdenrest- und 
Klümpchen-Atom: es war der größte Triumph über die Sinne, 
der bisher auf Erden errungen worden ist. – Man muß aber noch 
weiter gehn und auch dem »atomistischen Bedürfnisse«, das im-
mer noch ein gefährliches Nachleben führt, auf Gebieten, wo es 
niemand ahnt, gleich jenem berühmteren »metaphysischen Be-
dürfnisse« – den Krieg erklären, einen schonungslosen Krieg aufs 
Messer – man muß zunächst auch jener andern und verhängnis-
volleren Atomistik den Garaus machen, welche das Christentum 
am besten und längsten gelehrt hat, der Seelen-Atomistik. Mit 
diesem Wort sei es erlaubt, jenen Glauben zu bezeichnen, der 
die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Unteilbares, als eine 
Monade, als ein Atomon nimmt: diesen Glauben soll man aus 
der Wissenschaft hinausschaffen! Es ist, unter uns gesagt, ganz 
und gar nicht nötig, »die Seele« selbst dabei loszuwerden und 
auf eine der ältesten und ehrwürdigsten Hypothesen Verzicht 
zu leisten: wie es dem Ungeschick der Naturalisten zu begegnen 
pflegt, welche, kaum daß die an »die Seele« rühren, sie auch ver-
lieren. Aber der Weg zu neuen Fassungen und Verfeinerungen 

der Seelen-Hypothese steht offen: und Begriffe wie »sterbliche 
Seele« und »Seele als Subjekts-Vielheit« und »Seele als Gesell-
schaftsbau der Triebe und Affekte« wollen fürderhin in der Wis-
senschaft Bürgerrecht haben. Indem der neue Psycholog dem 
Aberglauben ein Ende bereitet, der bisher um die Seelen-Vor-
stellung mit einer fast tropischen Üppigkeit wucherte, hat er 
sich freilich selbst gleichsam in eine neue Öde und ein neues 
Mißtrauen hinausgestoßen – es mag sein, daß die älteren Psy-
chologen es bequemer und lustiger hatten –: zuletzt aber weiß 
er sich eben damit auch zum Erfinden verurteilt  – und, wer 
weiß? vielleicht zum Finden. –

13	 Die Physiologen sollten sich besinnen, den Selbsterhaltungs-
trieb als kardinalen Trieb eines organischen Wesens anzusetzen. 
Vor allem will etwas Lebendiges seine Kraft auslassen – Leben 
selbst ist Wille zur Macht  –: die Selbsterhaltung ist nur eine 
der indirekten und häufigsten Folgen davon.  – Kurz, hier wie 
überall, Vorsicht vor überflüssigen teleologischen Prinzipien!  – 
wie ein solches der Selbsterhaltungstrieb ist (man dankt ihn der 
Inkonsequenz Spinozas –). So nämlich gebietet es die Methode, 
die wesentlich Prinzipien-Sparsamkeit sein muß.

14	 Es dämmert jetzt vielleicht in fünf, sechs Köpfen, daß Phy-
sik auch nur eine Welt-Auslegung und -Zurechtlegung (nach 
uns! mit Verlaub gesagt) und nicht eine Welt-Erklärung ist: aber, 
insofern sie sich auf den Glauben an die Sinne stellt, gilt sie als 
mehr und muß auf lange hinaus noch als mehr, nämlich als Er-
klärung gelten. Sie hat Augen und Finger für sich, sie hat den 
Augenschein und die Handgreiflichkeit für sich: das wirkt auf 
ein Zeitalter mit plebejischem Grundgeschmack bezaubernd, 
überredend, überzeugend – es folgt ja instinktiv dem Wahrheits-
Kanon des ewig volkstümlichen Sensualismus. Was ist klar, was 
»erklärt«? Erst das, was sich sehen und tasten läßt – bis so weit muß 


