
U N R A S T

Alberto Toscano

Spätfaschismus
Rassismus, Kapitalismus und autoritäre Krisenpolitik

Aus dem Englischen von Jonathan Rößler



3.  Fa s c h i s t i s c h e  Fr e i h e i t  

Die Liebe des Faschismus zur Freiheit
Während es der praktischen Arbeit, den katastrophalen Vormarsch der 
Rechten aufzuhalten und zurückzudrängen, noch an zu vielen Fronten an 
Strategie und Stärke mangelt, ist die jüngste internationale Debatte über 
die neuen Gesichter der Reaktion zwar lebhaft, aber nicht immer produk-
tiv. In diesem Kapitel gehe ich auf einige der Probleme ein, die sich daraus 
ergeben, dass die Wiederaufnahme der theoretischen Debatte über den 
Faschismus in einer Zeit stattfindet, deren vorherrschende Ideologie und 
Klassenstrategie nach Ansicht vieler immer noch am besten vom Begriff des 
Neoliberalismus erfasst wird – wie mutiert, transformiert oder todgeweiht 
dieser auch sein mag.

Ich möchte fragen, wie wir die Verbindung zwischen den neuen Varian-
ten dessen, was Karl Polanyi einmal das »faschistische Virus« genannt hat, 
und den wandelbaren Ausprägungen des Neoliberalismus auf den Begriff 
bringen können, jenseits der bekannten, aber trügerischen Annahme einer 
grundlegenden Unvereinbarkeit dieser beiden Komplexe politischen Den-
kens und Handelns.1 Kann eine nuanciertere Betrachtung der Rolle des 
Staates in der faschistischen und neoliberalen Praxis einen Blick auf die 
faschistischen Potenziale gewähren, die unsere Gegenwart enthält? Und 
was bedeutet eine solche Betrachtung für den viel diskutierten Status der 
Freiheit im Diskurs des Faschismus?

Der gängigen Meinung zufolge ist der Kern des historischen Faschismus 
eine gewalttätige Abneigung gegen den Liberalismus in all seinen Erschei-
nungsformen, die von einem hemmungslosen Staatskult angetrieben wird, 
in dem der Staat zum geheiligten Mittel einer vermittels nach innen und 
außen gerichteten Gewalt hervorgebrachten nationalen und rassischen 
Wiedergeburt wird. Der Faschismus, so der Philosoph Giovanni Gentile 
– Ghostwriter für Mussolinis Der Geist des Faschismus von 1932 und 
Bildungsminister in den ersten beiden Jahren des Regimes –, sei also eine 
»Statolatrie«.2 Umgekehrt stellt sich der Alltagsverstand den Neolibera-



62 3. Faschistische Freiheit

lismus so vor, als sei dieser von einer regelrechten Staatsphobie getrieben 
und hege den Wunsch, die interventionistischen Hindernisse des Staates 
zugunsten der Freiheit des Marktes und der Bestrebungen des unternehme-
rischen Subjekts und besitzenden Individuums aus dem Weg zu räumen.

In dem endlosen Hin und Her von Analogien und Disanalogien, das 
einen Großteil der öffentlichen und akademischen Debatte über die Ge-
genwart des Faschismus einnimmt, spielt der Begriff der Freiheit eine nicht 
unbedeutende, wenn auch zuweilen stumme oder implizite Rolle. Liberale 
Bestandsaufnahmen der Elemente des Faschismus nennen in der Regel die 
Überhöhung des Staates und die Ablehnung der Freiheit als entscheidende 
Symptome und stellen dann fest, dass den gegenwärtigen Bewegungen und 
Ideologien der extremen Rechten in dieser Hinsicht etwas fehlt. Der auf-
polierte autoritäre Populismus von heute bringt diverse Freiheitsparteien 
hervor, mit der bürgerlichen Freiheit als Motto – Freiheit vom angebli-
chen ›medizinischen Totalitarismus‹, Freiheit zum Privateigentum und 
von diesem ausgehend, Freiheit als Markierung kultureller Andersheit von 
Migrant*innen und deren Religionen. In ihrem beeindruckenden Panora-
ma eines aufkommenden »fossilen Faschismus« führen Andreas Malm 
und das Zetkin-Collective einige Beispiele für diesen Trend an:

»Die Doktrin der ›Energiedominanz‹ wurde von klassisch amerikanischem 
Freiheitssprech untermalt, als das Energieministerium 2019 anfing, fossiles Gas 
als ›Freiheitsgas‹ zu betiteln, das ohne Beschränkungen in die ganze Welt expor-
tiert werden könne. Offizielle Dokumente aus dem Ministerium, das noch von 
Rick Perry geführt wurde, sprechen von fossilen Brennstoffen als ›Molekülen 
amerikanischer Freiheit‹.«3

An anderer Stelle beklagt Rainer Kraft, klimapolitischer Sprecher der aus-
länderfeindlichen Alternative für Deutschland, dass die etablierten Parteien 
in Deutschland »mit dem Weltuntergang drohen und eine Massenhyste-
rie schüren, damit die Menschen akzeptieren, dass mehr und mehr von 
ihrem Eigentum und ihrer Freiheit gestohlen wird«.4 Sind die liberalen, 
neoliberalen und libertären Töne im gegenwärtigen Diskurs der extremen 
Rechten aber Zeichen für eine unüberbrückbare Diskontinuität mit den 
historischen Faschismen der Zwischenkriegszeit?

Ich möchte im Folgenden der These nachgehen, dass dem Faschismus in 
mehrerlei Hinsicht Freiheitsvorstellungen (auf individueller wie kollektiver 
Ebene) weder fremd waren noch sind und dass wir ein besseres Verständnis 



 63Die Liebe des Faschismus zur Freiheit

faschistischer Potenziale und Subjektivitäten gewinnen können, wenn wir 
uns mit diesem scheinbaren Oxymoron, faschistische Freiheit, auseinan-
dersetzen. Das erfordert, wie ich zeigen werde, dass wir unsere reflexhafte 
Identifikation des Faschismus mit einem monolithischen, bürokratischen 
Staat und der Opposition zum Liberalismus in allen seinen Formen aufge-
ben. Die Beziehungen des Faschismus zur Freiheit wie zum Liberalismus 
sind verworrener und beunruhigender als ihr vermeintlicher Gegensatz 
vermuten lässt. Wenn wir uns hinsichtlich der Rolle, die die Freiheit und 
der Staat in faschistischen Formationen spielen, von unseren Alltagsvor-
stellungen verabschieden, können wir den Weg zu einem differenzierteren 
Verständnis dafür freimachen, welche faschistischen Potenziale im Neolibe-
ralismus stecken und wie diese von der rassistischen Vorstellungswelt einer 
kapitalistischen Ordnung genährt werden. 

In seinem kürzlich erschienenen Buch White Freedom: The Racial His-
tory of an Idea zeichnet der jüngst verstorbene Historiker Tyler Stovall die 
rassistischen Verstrickungen der Freiheitsideologien mit dem europäischen 
Imperialismus, Siedlerkolonialismus und der Plantagensklaverei nach und 
stellt treffend fest, dass »Ideen der Freiheit in der Ideologie des Faschismus 
eine bedeutende Rolle spielten« – was vielleicht nicht überrascht, wenn 
man bedenkt, dass diese historischen Herrschaftsformen das Selbstver-
ständnis des Faschismus geprägt haben.5 In Studies in Philosophy and Social 
Science, der englischsprachigen Zeitschrift des Instituts für Sozialforschung 
im Exil, schreibt Herbert Marcuse 1941: »Unter dem Einfluß des Terrors, 
der nun die Welt entsetzt und bedroht, zieht sich das Ideal zu einer einzigen 
und zugleich allgemeinen Forderung zusammen. Angesichts der faschisti-
schen Barbarei weiß jeder, was Freiheit bedeutet […].«6 Leider scheint das 
wohl nicht immer der Fall zu sein.

Der Knüppel des Nachtwächters
Das Verhältnis des italienischen Faschismus zum Liberalismus war nicht 
uneingeschränkt feindselig. In den ersten Jahren des Mussolini-Regimes be-
grüßte sogar eine Figur wie Luigi Einaudi – später Mitglied der neoliberalen 
Mont Pelerin Gesellschaft und Staatspräsident Italiens – das Bemühen der 
faschistischen Regierung um einen ausgeglichenen Haushalt und die Kür-
zung der Sozialausgaben und bezeichnete dies als »erfolgreiche Rückkehr 
des italienischen Steuersystems zu seiner klassisch liberalen Tradition«.7 Im 



64 3. Faschistische Freiheit

Jahr 1923 schreibt Giovanni Gentile, als er der Partito Nazionale Fascista 
beitritt, an Mussolini selbst: 

»Ich bin zu der Überzeugung gelangt, dass der Liberalismus, wie ich ihn verstehe 
und wie er von den Männern der glorreichen Rechten, die das Italien des Risor-
gimento führten, verstanden wurde, der Liberalismus der Freiheit im Recht und 
somit im starken Staat und im Staat als einer moralischen Realität, heute in Italien 
nicht mehr von Liberalen vertreten wird, die mehr oder weniger offen gegen Sie 
sind, sondern vielmehr von Ihnen selbst.«8

Mussolini erklärte später: »Wenn die Freiheit das Attribut des lebendigen 
Menschen sein soll und nicht das abstrakter Attrappen, die der individua-
listische Liberalismus erfunden hat, dann steht der Faschismus für Freiheit, 
und zwar für die einzige Freiheit, die zu haben es wert ist: die Freiheit des 
Staates und des Individuums im Staat.«9

Die frühe Identifikation des italienischen Faschismus mit liberalen 
Vorstellungen ökonomischer Freiheit zeigt sich in der stark mytholo-
gisierten Gründung des Regimes. Am 29. Oktober 1922 putschte sich 
Mussolini durch den Marsch auf Rom an die Macht und leitete damit 
die l’era fascista ein. Im Jahr 1927 machte das Regime diesen Tag offiziell 
zum ersten Tag des ersten Jahres des faschistischen Kalenders. Wie jedes 
Gründungsereignis war der Marsch auch ein inszeniertes Spektakel und 
eine Legendenschmiede. Als früher und opportunistischer Leser von 
Georges Sorels Über die Gewalt war Mussolini davon überzeugt, dass 
sich Politik von Mythenbildung nicht abtrennen ließe, dass sie eine Art 
Mythopoesie darstelle. Wenige Tage vor dem Marsch erklärte er bei einer 
Rede in Neapel: 

»Wir haben unseren Mythos geschaffen. Der Mythos ist ein Glaube, eine Leiden-
schaft. Es ist nicht notwendig, dass er Realität ist. Er ist Realität in dem Maße, 
wie er Ansporn, Hoffnung, Glaube, Mut ist. Unser Mythos ist die Nation, unser 
Mythos ist die Größe der Nation. Und diesem Mythos, dieser Größe – die wir 
in eine erfüllte Wirklichkeit umsetzen wollen – ordnen wir alles andere unter. 
Denn die Nation ist vor allem Geist und nicht nur Territorium.«10

Der Mythos der Nation, ihrer verlorenen und zukünftigen Größe, beflügelt 
die weltweit erstarkende Rechte noch immer. Nehmen wir die Rede, die 
die neue italienische Premierministerin Giorgia Meloni im Oktober 2022 
vor ihrer erfolgreichen Vertrauensabstimmung in der Abgeordnetenkam-



 65Der Knüppel des Nachtwächters

mer hielt. Dem bekannten Skript folgend begleitete ein Lobgesang auf 
die Freiheit die Beschwörung nationaler Erneuerung, ein Gegenmittel 
zum anhaltenden Autoritarismus-Verdacht. Dabei handelt es sich nicht 
um Freiheit im Sinne von Emanzipation oder Befreiung, sondern um die 
Freiheit des Marktes, gepaart mit dem, was Meloni mit einem Zitat von 
Papst Johannes Paul II. als die Freiheit des »Rechts zu tun, was man tun 
muss« bezeichnete. Ohne zu wackeligen Analogien zu greifen, kann die 
Rückbesinnung auf die Ursprünge des Faschismus auch dazu dienen, sein 
verbreitetes und von Meloni defensiv ins Feld geführte Image als Gegenpol 
des Liberalismus zu verkomplizieren.

Der Marsch als Mythos – als kühne, männliche Machtdemonstration, 
aus der der faschistische Staat entsprang – wurde nicht nur von der fa-
schistischen Hagiographie oder der rückblickenden Inszenierung auf der 
erstmals 1932 stattfindenden »Ausstellung der faschistischen Revolution« 
hervorgebracht. Er diente auch den Verbündeten und Bewunderern Musso-
linis, allen voran den Nazis, als Modell eines Mythos mit Folgen. In Hitlers 
»Tischrede« von 1941 ist folgende Behauptung über das »Heldenepos« 
der »Schwesterrevolution« des Nationalsozialismus festgehalten: 

»Das Braunhemd wäre vielleicht nicht entstanden ohne das Schwarzhemd. Der 
Marsch auf Rom 1922 war einer der Wendepunkte der Geschichte. Die Tatsache 
allein, dass man das machen kann, hat uns einen Auftrieb gegeben […]. Würde 
Mussolini damals vom Marxismus überrannt worden sein, ich weiss nicht, ob 
wir uns hätten halten können. Der Nationalsozialismus war damals noch ein 
schwaches Pflänzlein.«11

So schwach, dass Hitler bei seinem eigenen Putschversuch 1923 von der 
italienischen Presse als »lächerliche Karikatur« seines faschistischen Vor-
bilds abgetan wurde. 

Im Gegensatz zu dieser Mythologie lassen historische Darstellungen 
dem Marsch tendenziell eine geringe Bedeutung zukommen. In seinem 
luziden und synthetisierenden Werk Die Anatomie des Faschismus macht 
Robert Paxton die Schwäche und Unfähigkeit der politischen Klassen Ita-
liens für den Erfolg des Marsches verantwortlich. »Es war nicht die Macht 
der Faschisten, die diesen Konflikt entschied«, schreibt er, »sondern der 
Unwille der Konservativen, sich auf eine Machtprobe einzulassen«. Der 
»Marsch auf Rom« war ein gigantischer Bluff, der in der öffentlichen 
Wahrnehmung als Mussolinis »Machtergreifung« erfolgreich war und 



66 3. Faschistische Freiheit

bleibt.12 In seiner Studie über die politische Geschichte des italienischen 
Faschismus stellt Salvatore Lupo ebenfalls fest, dass mit dem Marsch 

»das provinzielle Italien des Squadrismo jenen großen Teil des liberal-konser-
vativen [liberal-moderato], monarchistischen, militärischen und kapitalisti-
schen [confindustriale] Establishments unter Zugzwang bringen wollte, das die 
Schwarzhemden zwar mit Sympathie betrachtete, aber den Druck einer Drohung 
erfahren musste, um die Option einer Mitte-Rechts-Regierung aufzugeben.«13

In diesem Licht betrachtet war der Marsch auf Rom kein Heldenepos, 
sondern, wie Emilio Gentile es formuliert, das Erreichen eines »maximalen 
Ergebnisses bei minimalem Risiko«.14

Während es zwar nützlich ist, die selbstherrlichen Mythen des Faschis-
mus zu untergraben, sollten wir uns davor hüten, seinen parasitären Cha-
rakter, der von der Schwäche seiner Feinde und der Komplizenschaft seiner 
Nutznießer abhängt, zu sehr hervorzuheben, denn das birgt das Risiko, ihn 
zu einem insubstanziellen, nahezu unbegreifbaren Phänomen zu erklären. 
Um den Spieß etwas umzudrehen, ist es lehrreich, uns die Interpretation 
des Marsches von Curzio Malaparte anzusehen, einem der anregendsten 
und schillerndsten Chronisten seiner Zeit. In seinem 1931 erschienenen 
Text Technik des Staatsstreichs, den Mussolini verbieten ließ, um Hitler 
nicht zu verärgern (der in wenig schmeichelhaften Vergleichen mit dem 
Duce umfänglich lächerlich gemacht wurde), kommentiert Malaparte, ein 
früher Anhänger des Squadrismo und ein ›linker‹ Faschist, ohne Schmei-
chelei, dass Mussolini nur dank seines »Marxismus« die »faschistische 
Aufstandsmaschinerie« so befehligen konnte, wie er es tat. Damit meint 
Malaparte perverserweise Mussolinis Erkenntnis der strategischen Be-
deutung des Siegs über die Arbeiter*innenklasse – ein Sieg, der auch dem 
Widerstand innerhalb des Staates jede Kraft rauben würde.

Was Malaparte am Ende beschreibt, ist eine Art Taktik der Leere. Er 
stellt fest:

»Es ging nicht nur darum, den Generalstreik zu verhindern, sondern auch die 
Einheitsfront von Regierung, Parlament und Proletariat. Der Faschismus sah sich 
mit der Notwendigkeit konfrontiert, eine Leere um sich herum zu schaffen, mit 
allen organisierten Kräften tabula rasa zu machen, ob politisch oder syndikalis-
tisch, proletarisch oder bürgerlich, Gewerkschaften, Genossenschaften, Arbei-
terkreise, Arbeitsämter [Camere del lavoro], Zeitungen, politische Parteien.«15



 67Der Knüppel des Nachtwächters

Die faschistische Aufstandsmaschinerie war ein gewaltiger Apparat zur 
Organisation der Desorganisation, die hyperpolitische Durchsetzung 
einer tödlichen Entpolitisierung – parallel ausgeführt durch Hinterzim-
mergespräche und unmittelbare Gewalt. Malaparte zeigt die logistische 
Intelligenz, die in die Taktik dessen einfloss, was der Guardian damals als 
»unblutige Revolution« bezeichnete. Es waren weniger die Straßen oder 
die sichtbarsten Zentren der Macht, die in der Vorbereitungsphase des 
Marsches im Fokus der Squadristi standen, sondern verschiedene materi-
elle und institutionelle Knotenpunkte – Schlüsselstellen im Netzwerk der 
politischen Energie Italiens. Wie Malaparte berichtet: 

»Die Schwarzhemden hatten überraschend alle strategischen Punkte von Stadt 
und Land besetzt, die Organe der technischen Organisation, Gaswerke, Elek-
trizitätswerke, zentrale Postämter, Telefon- und Telegrafenzentralen, Brücken 
und Bahnhöfe. Die politischen und militärischen Behörden wurden von diesem 
plötzlichen Angriff unvorbereitet getroffen.«16

Daher die melancholische Einsicht im Bekenntnis Giovanni Giolittis, dem 
langjährigen Ministerpräsidenten Italiens in den ersten beiden Jahrzehnten 
des 20. Jahrhunderts: »Ich verdanke Mussolini, von ihm gelernt zu haben, 
dass sich ein Staat nicht gegen das Programm einer Revolution verteidigen 
muss, sondern gegen ihre Taktik.«17 

Aber welches Programm begleitete diese Taktik? An dieser Stelle beginnt 
die einfache Antithese von Faschismus und Liberalismus zu bröckeln. 
Unter dem Titel Der Aufbau des neuen Staates hat der Gramsci-Forscher 
Fabio Frosini kürzlich eine ausgezeichnete kritische Anthologie der Re-
den und Schriften Mussolinis von 1921 bis 1932 zusammengestellt. Die 
Verlautbarungen, die dem Marsch vorausgingen, stimmen weitgehend 
mit Malapartes Vorstellungen überein. Die gewaltsamen Methoden des 
Squadrismo waren von einem pseudonietzscheanischen Aristokratismus 
untermauert, der die transformative Kraft kriegerischer Eliten den pazifis-
tischen Tendenzen des Proletariats gegenüberstellte. In seiner Antrittsrede 
vor der Abgeordnetenkammer erklärte Mussolini: 

»Es ist inzwischen unbestritten, dass die Arbeitermassen auf dem Terrain der 
Gewalt besiegt werden […]. [D]ie arbeitenden Massen sind von Natur aus, 
glücklicherweise würde ich sagen, friedliebend, denn sie stellen immer die sta-
tischen Reserven der menschlichen Gesellschaften dar, während das Risiko, die 



68 3. Faschistische Freiheit

Gefahr, die Lust am Abenteuer schon immer die Aufgabe und das Privileg kleiner 
Aristokratien war.«18

Diese ›anthropologisch‹ begründete Zurückweisung der Kampffähigkeit 
der Massen geht einher mit einer Ablehnung des Marxismus, verstanden 
als ein Amalgam aus Staatssozialismus und der Theorie vom Klassenkampf 
als Motor der Geschichte: »Wir leugnen, dass es zwei Klassen gibt, weil 
es viel mehr gibt, wir leugnen, dass die gesamte menschliche Geschichte 
durch einen ökonomischen Determinismus erklärt werden kann.« In der 
»Synthese der Antithesen« – Klasse und Nation –, die der Faschismus ver-
tritt, musste der Internationalismus entschieden zurückgewiesen werden. 
In einer Formulierung, die in der Rhetorik der gegenwärtigen Reaktion ein 
tausendfaches Echo findet, beschreibt Mussolini den Internationalismus 
als »Luxusgut, das nur von den oberen Klassen praktiziert werden kann, 
während das gemeine Volk hoffnungslos an sein Heimatland gebunden 
bleibt.«19 

Aber der modus operandi des Faschismus vor dem Marsch auf Rom war 
nicht nur ein Krieg gegen den Klassenkampf. Seinen früheren Republi-
kanismus zugunsten opportunistischer Lobreden auf Armee und König 
aufgebend, nahm er als Projekt öffentlicher Gewalt für privates Kapital Form 
an. Während der Aufbau des faschistischen Staates letztlich zu einer erheb-
lichen Zentralisierung der Verwaltung und ökonomischer Einflussnahme 
führte, betont Mussolini 1921/22 die grundsätzlich liberale Wirtschafts-
philosophie des Faschismus. In seiner parlamentarischen Antrittsrede 
erklärt er gegenüber seinen linken Gegner*innen, die revisionistische sozia
listische Literatur habe ihm die Überzeugung vermittelt, dass »erst jetzt 
die wahre Geschichte des Kapitalismus beginnt, denn der Kapitalismus ist 
nicht nur ein System der Unterdrückung, sondern auch eine Selektion von 
Werten, eine Koordination von Hierarchien, ein stärker ausgeprägter Sinn 
für individuelle Verantwortung.«20

Der Glaube an die Vitalität des Kapitalismus stützte die vom fa-
schistischen Führer ursprünglich geforderte planmäßige Schrumpfung 
des Staates. Die Rettung des Staates, so argumentiert er, erfordere eine 
»chirurgische Operation«. Wenn der Staat hundert Arme habe, müssten 
fünfundneunzig amputiert werden, »der Staat auf seinen rein juristischen 
und politischen Ausdruck reduziert werden«. Wenn man Passagen wie die 
folgenden liest, ist es nicht verwunderlich, warum Ludwig von Mises und 



 69Der Knüppel des Nachtwächters

seinesgleichen den Aufstieg des Faschismus als die Rettung des Liberalis-
mus begrüßten: 

»Der Staat soll uns eine Polizei geben, um die Herren vor den Lumpen zu schüt-
zen, eine Armee, die für alle Eventualitäten gerüstet ist, eine Außenpolitik, die 
auf die nationalen Bedürfnisse abgestimmt ist. Alles andere, und da schließe ich 
nicht einmal die höhere Bildung aus, ist Sache des Einzelnen. Wenn man den 
Staat retten will, muss man den kollektivistischen Staat abschaffen […] und zum 
Manchesterstaat zurückkehren.«21

Auf dem Dritten Nationalen Faschistenkongress am 8. November 1921 
bekräftigt Mussolini, dass die Faschisten in Wirtschaftsfragen »erklärter
maßen antisozialistisch«, d. h. »liberal« seien.22

Der »sittliche Staat« sollte der Feind des monopolistischen und bü-
rokratischen Staates sein, ein Staat, der seine Funktionen auf das Nötigste 
reduziert. Mussolini betont sogar die Notwendigkeit, »die Eisenbahnen 
und Telegraphen wieder in private Hände zu geben, denn der gegenwärtige 
Apparat ist in allen seinen Teilen monströs und anfällig«. Einen Monat vor 
dem Marsch auf Rom erklärt er in Udine:

»Alles, was den Staat ausmacht, fällt in sich zusammen wie ein altes Operetten-
Bühnenbild, wenn die innere Überzeugung fehlt, dass man eine Aufgabe, oder 
besser eine Mission, zu erfüllen hat. Deshalb wollen wir den Staat von all seinen 
wirtschaftlichen Attributen befreien. Schluss mit dem Eisenbahnerstaat, dem 
Briefträgerstaat, dem Versicherungsstaat. Schluss mit dem Staat, der auf Kosten 
aller italienischen Steuerzahler operiert und Italiens erschöpfte Finanzen rui-
niert.«23

Die Begründung für diese Reduzierung des Staates auf seine repressiven und 
ideologischen Apparate war nicht nur pragmatisch, sondern idealistisch: 
»Man sollte nicht sagen, dass der so entleerte Staat klein werde. Nein! Er 
bleibt etwas Großes, weil er die Gewalt über die Seelen [spiriti] behält, 
während er die Gewalt über die Materie aufgibt.«24

Heute, da wir uns mit dem Nachleben und den Wiederholungen des 
Faschismus auseinandersetzen, hilft es, sich daran zu erinnern, dass er vor 
etwas mehr als hundert Jahren nicht als eine Form des ›Totalitarismus‹ an 
die Macht kam, in der das Politische und das Ökonomische verschmol-
zen, sondern als eine besonders virulente Form einer staatlich gelenkten 
Anti-Staats-Philosophie. Als solche wurde er zunächst von vielen Liberalen 



70 3. Faschistische Freiheit

begrüßt, von Einaudi bis Benedetto Croce. Was Mussolini als den mora-
lischen, befreienden und problemlösenden Charakter der ›chirurgischen‹ 
Gewalt des Faschismus darstellt, wurde 1921/22 ausdrücklich als antide-
mokratische Gewalt zur Erlösung einer Nation und eines Staates formuliert, 
die auf privater Akkumulation beruhen. Auf dem Nationalen Faschisten-
kongress erklärt er: »Wir werden die Liberalen und den Liberalismus 
absorbieren, weil wir mit der Methode der Gewalt alle vorhergehenden 
Methoden begraben haben.«25

Dieses Versprechen eines Liberalismus mit illiberalen Mitteln war nicht 
der geringste Grund dafür, dass das, was den Faschismus (1922 wie 1933) an 
die Macht brachte, letztlich kein Aufstand war, sondern eine Aufforderung 
zur Regierungsbildung durch souveräne Verfassungsorgane (König Vittorio 
Emanuele III., Reichspräsident Paul von Hindenburg). 

Wie Daniel Guérin in seinem ursprünglich 1936 erschienenen Werk 
Fascisme et grand capital feststellt, lag hier im Hinblick auf die Macht
eroberung der »entscheidende Unterschied« zwischen Sozialismus und 
Faschismus: Jener war der Klassenfeind des bürgerlichen Staats, »während 
der Faschismus im Dienst der durch den Staat vertretenen Klasse steht« – 
zumindest wurde er anfangs so verstanden und finanziell unterstützt.26 
Wenn wir über die Verheerungen nachdenken, die der Bürgerkriegs-Neo-
liberalismus zu Beginn des 21. Jahrhunderts mit sich gebracht hat, sollten 
wir nicht vergessen, dass der Faschismus erstmals in einem Bürgerkrieg für 
den Wirtschaftsliberalismus an die Macht kam.

Deutsche Freiheit
In Gehorsam macht frei, seiner Studie über die nazistischen Ursprünge 
der Managementtheorien und -praktiken der Nachkriegszeit, legt der 
französische Historiker Johann Chapoutot eine Tiefenschicht national-
sozialistischer intellektueller Arbeit frei, die von jungen Juristen, unter 
ihnen einige SS-ler, angeführt wurde und die ernste Zweifel an der zen
tralen Bedeutung des Staates für das Projekt des Rassenimperialismus auf-
kommen lässt (etwas, das schon in Franz Neumanns Behemoth bemerkt 
wird, mit seinen bahnbrechenden Erkenntnissen über den »Nicht-Staat« 
der Nazis ).27 Für die von Chapoutot untersuchten Intellektuellen war der 
Staat ein Hindernis für die Entfaltung »deutscher Freiheit«, verstanden 
als eine Art rassischer Spontaneität, die ihr eigenes immanentes Recht und 



 71Deutsche Freiheit

Gesetz zu schaffen in der Lage sei.28 Diese Art Freiheit diente als Grund-
lage für die flexiblen, kreativen und zielorientierten ›Leistungen‹, die die 
Beamten bei freier Wahl der Mittel und mit operativem Spielraum aus-
führen sollten. Die deutsche Freiheit – ein altes Leitmotiv des deutschen 
Nationalismus, das auf die ›Freiheit der Wälder‹ verweist, im Gegensatz 
zu den trockenen, abstrakten und unpersönlichen (›jüdisch-römischen‹) 
Gesetzen – wird hier zum Produkt eines rassisch-begründeten Absterbens 
des Staates sui generis, das die Rückkehr zu ursprünglichen germanischen 
Gemeinschaftsformen jenseits von Individualismus, Staat und moderner 
Souveränität einläuten soll. In Das Gesetz des Blutes legt Chapoutot 
ausführlich dar:

»Die Person wird im positiven deutschen Recht vor 1933 durch ihre ›Freiheit‹ 
bestimmt. Diese Freiheit wird von Larenz [Karl Larenz, Mitglied der sogenann-
ten Kieler Schule nazistischer Rechtswissenschaftler, d. Ü.] als rein ›abstrakt 
und negativ‹ abgelehnt, denn sie wird gerne als Schutz des Subjekts gegenüber 
Staat und Mitmenschen begriffen. Larenz tritt dafür ein, die Freiheit künftig 
konkret und positiv zu bestimmen: sie wird nicht mehr mit seinem Status als 
Individuum verbunden, der auf eine statische Rechtsauffassung verweist, son-
dern auf eine Position, eine Stellung: ›Entscheidend für die Rechtsstellung des 
Einzelnen ist nicht mehr sein Personsein überhaupt, sondern sein konkretes 
Gliedsein […].«29 

Auf scheinbar harmlose, aber nicht weniger beunruhigende Weise vertrat 
die Zeitschrift der nazistischen FKK-Bewegung, die Deutsche Leibeszucht, 
die Auffassung, dass das »Nacktsein in der Natur […] nicht unsittlich« sei. 
»Frei von den Hüllen der Zivilisation und Kultur«, könnten die Menschen 
»Freiheit« und »Gesundheit« an allen Orten erleben, die die Natur zu 
bieten habe.30

Diese bewusste Regression ließ sich mit der Überwindung bürokrati-
scher Verwaltungsprinzipien zugunsten einer vollständig von Managern 
geführten Form der Macht- und Gewaltausübung durchaus vereinbaren. 
Chapoutot bemerkte kürzlich:

»Die Nationalsozialisten gaben zumindest vor, dass die Menschen, die ihre Ideen 
umsetzten, in ihrer Arbeit frei waren. Hier sehen wir wieder das Bild, das für die 
NS-Ideologie wesentlich ist: ›Wir Deutschen sind frei. Drüben im Osten, in der 
UdSSR – das ist Asien – leben Untermenschen, die von Juden mit der Peitsche 
regiert werden. Wir Germanen sind anders, wir sind frei.‹«31


