
Jodie Hare

Autismus ist keine Krankheit
 Politik für eine neurodiverse Gesellschaft

aus dem Englischen übersetzt von  

Michael Schiffmann

U N R A S T



| 7

E i n f ü h r u n g

Im Sommer 2016 verbrachte ich einen Monat in einer psychi-
atrischen Einrichtung. Monate nach einem der schwierigsten 
Erlebnisse meines Lebens hatte ich mich gerade durch mein erstes 
Jahr an der Universität gekämpft und befand mich am Tief-
punkt meiner Depression. Ich verspürte keinen Bezug zu meinen 
Altersgenoss*innen und kämpfte darum, zu verstehen, was es war, 
das mir das Gefühl gab, trotz all meiner Bemühungen nicht mit 
ihnen Schritt halten zu können, oder warum selbst etwas so Simp-
les wie geselliges Beisammensein oder die Pflege von Freundschaf-
ten mir so vorkam, als würde ich durch zähen Schlamm waten. 
Ich fühlte mich anderen Menschen gegenüber fremd und hatte 
das Gefühl, etwas von mir Untrennbares hätte zur Folge, dass ich 
nie eine normale Person sein würde. Ich konnte die unablässige 
Depression, die ich fühlte, nicht abschütteln und ich dachte, ich 
könnte die Bürde der Menschen, die ich liebte, erleichtern, indem 
ich zu existieren aufhörte.

Dank der Geduld und Güte meiner Angehörigen und Freun
d*innen sowie einer Therapeutin schaffte ich es dennoch durch 
diesen Sommer. Aber meine psychischen Probleme blieben und 
ich sah mich weiterhin nach Büchern und Artikeln um, in denen 
andere über ähnliche Probleme berichteten – in der Hoffnung, 
dass diese anderen vielleicht in Worte fassen konnten, was für 
mich ungreifbar blieb. Eines Tages stieß ich auf den Artikel einer 
jungen Frau, die mit der gleichen Störung diagnostiziert worden 



8 |

war, die diverse Ärzt*innen im Lauf der Jahre auch in ihren 
Berichten über mich vermerkt hatten: emotional instabile Per-
sönlichkeitsstörung, auch als Borderline-Persönlichkeitsstörung 
(BPS) bekannt. Meine Therapeutin und ich hatten diese Störung 
– eine stark stigmatisierte Diagnose, die oft bei Opfern komplexer 
Traumata gestellt wird – schon zuvor diskutiert und waren der 
Meinung, dass sie, obwohl ich mich mit einigen der in ihr spe-
zifizierten Symptome identifizieren konnte, die Summe meiner 
Erfahrungen nicht ausreichend erfasste. Die Autorin des Artikels 
schrieb, auch sie habe eine BPS-Diagnose erhalten, habe aber das 
Gefühl gehabt, dass sie nicht passte. Nach weiterer therapeutischer 
Behandlung habe sie herausgefunden, dass man sie fehldiagnosti-
ziert hatte – sie war in Wirklichkeit autistisch.1

Ich muss zugeben, dass ich damals falsch über Autismus infor-
miert war. Ich wusste, dass der Bedarf an Unterstützung, der mit 
Autismus verbunden ist, unterschiedlich ist und dass Autismus 
Auswirkungen auf das Sozialverhalten hat. Aber da alle autisti-
schen Menschen, die ich bis dahin kennengelernt hatte, Jungen 
oder Männer gewesen waren, entsprach das Bild, das ich von einer 
autistischen Person hatte, dem eines weißen Jungen oder Mannes 
– jemandem, der vermutlich keinerlei Freund*innen hatte und 

1	 Ich verwende in diesem ganzen Buch statt einer Sprache, in der die 
Person zuerst kommt (»Person mit Autismus«) eine Sprache, die die 
Identität voranstellt (»autistische Person«). Das ist meine persönliche 
Präferenz und außerdem auch die der meisten autistischen Menschen, 
die ich kenne. Ich sollte jedoch darauf hinweisen, dass das nicht alle 
autistischen Menschen so sehen, und das ist ebenfalls in Ordnung. 
Viele autistischen Menschen haben im Internet Beiträge geschrieben, in 
denen sie ihre Präferenz für eine Sprache begründen, in der die Identität 
zuerst kommt und erklären, warum diese Art des Ausdrucks für sie 
wichtig ist. Aber um es hier kurz zu machen, würde ich selbst mich nie 
als eine »Person mit lesbischen Vorlieben« bezeichnen. Ich bin eine 
Lesbe. Das ist Teil dessen, was ich bin.



| 9

dessen Profil eher der Figur ähnelte, die von Dustin Hoffman in 
dem Film Rain Man gespielt wird. Alle autistischen Menschen, 
die ich kannte, waren schon früh im Leben als autistisch diag-
nostiziert worden und es schien mir damals unwahrscheinlich, 
dass so etwas in meinem Umfeld einfach übersehen worden sein 
könnte.

Ich verwendete einige Zeit auf Recherchen zum Thema Au-
tismus, bevor ich die Frage mit einer Ärztin diskutierte, und 
studierte dabei die persönlichen Erfahrungen etlicher Menschen, 
besonders die junger Frauen, von deren Erfahrungen ich am 
ehesten das Gefühl hatte, dass sie meine eigenen widerspiegelten. 
Dabei wurde mir allmählich klar, dass mittlerweile viel Forschung 
darüber betrieben wurde, inwiefern Menschen mit marginalisier-
ten Identitäten – etwa aufgrund von Geschlecht, race, Klasse und 
so weiter – von Leuten, die sich mit Autismus befassten, leicht 
übersehen wurden, weil sich so viele der ursprünglichen Fallstu-
dien auf weiße mittelständische Jungen konzentriert hatten.

Schließlich ging ich zu meiner Hausärztin und bat sie um ihre 
Meinung, wobei ich ihr erklärte, dass ich im Lauf der Jahre etliche 
verschiedene Diagnosen erhalten hatte, aber dass die Ärzt*innen 
sich über diese unterschiedlichen Diagnosen nie völlig sicher 
waren. Sie überwies mich an die Stiftung Mencap, die einige vor-
läufige Einschätzungen vornahm. Nach fast drei Jahren auf der 
Warteliste erhielt ich im Sommer 2020 – vier Jahre nach meinem 
Krankenhausaufenthalt – von der Klinik Maudsley eine offizielle 
Diagnose. 

Damals hatte ich bereits eine Online-Community autistischer 
Menschen entdeckt. Ich war überwältigt, wie viele Menschen es 
gab, deren Leben ein wenig meinem eigenen ähnelte, und da-
von dass viele meiner Erfahrungen sich nicht mehr fremd oder 
seltsam anfühlten. Ich war nicht die Einzige, die sich fühlte, als 



10 |

lebte sich auf einem anderen Planeten, oder die den Umgang mit 
ihren Mitmenschen zutiefst verwirrend fand. Meine Jugend war 
voller Vorfälle, bei denen ich gegen meinen Willen mit Leuten 
in Konflikt geriet, weil ich soziale Hinweise oder Grenzen falsch 
gelesen oder missachtet hatte, da ich die soziale Hierarchie falsch 
verstanden hatte. Ich hatte immer wieder erlebt, dass Freund-
schaften, in die ich investiert hatte und die ich für gegenseitig 
gehalten hatte, nicht so stark waren, wie ich gedacht hatte, und 
dass die betreffenden Menschen mich manchmal einfach nur 
tolerierten.

Als ich nach Jahren so vieler peinlicher Rückschläge mein 
Studium begann, waren meine sozialen Ängste ein größeres 
Hindernis als je zuvor. Nach Jahren, in denen ich das Gefühl 
hatte, als würde ich nie einen Ort finden, an dem ich mich 
zugehörig fühlte, lieferte mir schließlich eine kleine Nische 
im Internet etwas Trost, da dort unzählige weitere Menschen 
Geschichten von ihrer Verletzlichkeit erzählten, die meinen 
eigenen ähnelten.

Mir für meine Erfahrung ein Vokabular zu schaffen, war er-
mächtigend, aber es machte mich auch traurig, wie viele autistische 
Menschen es gab, die traumatische Erfahrungen gemacht hatten 
oder wiederholt schlecht behandelt worden waren, weil ihre Art 
zu leben und die Welt zu verstehen den vorherrschenden Normen 
widersprach. Und es machte mich wütend – und je mehr ich las, 
desto wütender wurde ich.

Auch andere waren wütend und sind es immer noch. In vie-
len der Räume, in denen ich mich aufhielt, sprachen Leute vom 
Konzept der Neurodiversität. Das war nicht nur eine akzeptable 
Art, von autistisch oder behindert zu sprechen, wie ich es in 
kommerziellen Kontexten gesehen hatte, sondern bezeichnete 
eine politische Bewegung, die von Menschen getragen wurde, 



| 11

die eine bessere Welt aufbauen wollten. Ich hatte mich schon seit 
einigen Jahren für feministische und Queer Theorie interessiert. 
Je mehr ich über die Neurodiversitätskampagne erfuhr, desto 
klarer wurde mir, dass die Welt, die sie aufbauen wollte, weitaus 
mehr Menschen Vorteile bringen würde als nur denen, die sich als 
neurodivergent verstehen.2

Die Neurodiversitätskampagne ist mir wichtig, weil ich und 
andere neurodivergente Menschen, die ich liebe, mit Diskrimi-
nierung konfrontiert waren, weil wir die Welt anders sehen und 
verstehen. Dass wir vielfach vernachlässigt und schlecht behandelt 
wurden, hat bei uns zu einer Vielzahl psychischer Probleme beige-
tragen. Mein Aufenthalt in einer psychiatrischen Klinik hat mich 
zu einem der Beispiele einer schrecklichen Statistik gemacht, laut 
der beinahe eine von drei autistischen Frauen bis zum Alter von 
fünfundzwanzig Jahren wegen einer psychiatrischen Erkrankung 
hospitalisiert wird.3 Die Studie, der diese Zahl entnommen ist, 
analysiert die Daten in Schweden geborener Menschen und be-
legt, dass diese Zahl sechsmal so hoch ist wie für nicht-autistische 
Frauen und fast doppelt so hoch wie bei autistischen Männern. 
Dieser höhere Grad an Problemen im Bereich der psychischen 
Gesundheit betrifft die gesamte neurodivergente Community 
und ist mit höheren Selbstmordraten verbunden.4 Für autistische 

2	 Der Begriff »neurodivergent« wurde von Kassiane Asasumasu geprägt.
3	 Niko McCarty, »Psychiatric Conditions Hospitalize Almost One in 

Three Autistic Women by Age 25«, Spectrum News, 31. Oktober 2022; 
spectrumnews.org.

4	 David Gray-Hammond, »Autism, ADHD, Tourette’s, Dyslexia: High-
er Risk for Addiction & Suicide – #NoDejahVu«, 9. September 2020; 
neuroclastic.com.



12 |

Menschen speziell sagt diese Statistik eine Lebenserwartung von 
nur 36 Jahren voraus.5

Jetzt, wo immer mehr solche Diagnosen gestellt werden und sich 
immer mehr Leute als neurodivergent verstehen, können wir uns 
nicht einfach damit abfinden, dass eine Großzahl von Menschen 
sich mit einer solch niedrigen Lebensqualität zufriedengeben soll. 
Ich wünsche mir, dass neurodivergente Menschen wissen, dass 
sie ein ebenso großes Recht auf ein langes und glückliches Leben 
haben wie alle anderen, und dass sie spüren, dass diese Meinung 
sich in der Gesellschaft, in der sie leben, widerspiegelt.

Dieses Buch gibt mir die Möglichkeit, Menschen, denen das 
Konzept der Neurodiversität neu ist, zu erklären, warum die 
Kampagne dafür ein wesentlicher Bestandteil jedes breiteren 
Kampfes für Befreiung ist. Der Aufbau einer neuen Welt, in der 
neurodivergente Menschen sicher sind und unterstützt werden, 
erfordert die Beseitigung systemischer Ungerechtigkeiten, die 
auch andere marginalisierte Gruppen betreffen, die mit Diskri-
minierung aufgrund von Behinderung, Klassenzugehörigkeit, 
race, Geschlecht, sexueller Orientierung und anderem mehr 
konfrontiert sind.

Aber gerade jetzt, wo wir ein besseres Verständnis des Kon-
zepts der Neurodiversität gewinnen, wird es zugleich in vielerlei 
Hinsicht verwässert. Das Wort wird seines politischen Potentials 
beraubt. Neurodivergenz wird immer stärker als vermarktba-
res Attribut betrachtet. Unternehmen beginnen sich zu fragen, 
wie sie die Beschäftigung neurodivergenter Menschen zur Stei-
gerung ihrer Profite nutzen können. So brachte die Harvard 

5	 Joseph Guan und Guohua Li, Injury Mortality in Individuals with 
Autism, 21. März 2017; siehe ajph.aphapublications.org.



| 13

Business Review Artikel mit Titeln wie »Neurodiversität ist ein 
Wettbewerbsvorteil«6 und kam zu dem Schluss, »die potentiel-
len Gewinne [seien] hoch« und die Manager*innen sollten »die 
harte Arbeit der Einpassung abweichender Puzzleteile leisten« 
(wobei die »abweichenden« Teile natürlich die neurodivergenten 
Menschen selbst sind).

Andere sind der Meinung, der Begriff Neurodiversität gewinne 
an Zugkraft weil er »dem Wort ›Behinderung‹ oder Worten mit 
ähnlich negativer Konnotation vorzuziehen« sei.7 Diese Verwen-
dung von »Neurodiversität« als Euphemismus wurzelt in der 
Ideologie des Ableismus. Sie suggeriert, das Wort »Behinderung« 
solle um jeden Preis vermieden werden, eine solche Bezeichnung 
sei etwas, für das man sich schämen muss, oder es sei etwas Un-
erwünschtes daran, es mit der eigenen Person in Verbindung zu 
bringen.

Diese Art Aneignung von »Neurodiversität« geht nicht nur 
an den Zielen der Kampagne vorbei, sondern unterstellt auch, 
die Aktivist*innen dieser Kampagne schämten sich für das Wort 
»Behinderung« – was gar nicht wahr ist.8 Als autistische Person, 

6	 Robert D. Austin and Gary P. Pisano, »Neurodiversity Is a Competitive 
Advantage: Why You Should Embrace It in Your Workforce«, Harvard 
Business Review, Mai–Juni 2017, at hbr.org.

7	 Jonny Thompson, »Does the Term ›Neurodiversity‹ Do More Harm 
than Good?«, Big Think, 12. Juli 2021; bigthink.com.

8	 Ich bezeichne Autismus in diesem ganzen Buch als Behinderung. Au-
tismus wird sowohl medizinisch als auch rechtlichen als Behinderung 
betrachtet und viele autistische Menschen bezeichnen sich selbst als 
behindert. Nicht alle autistischen Menschen sehen ihren Autismus als 
Behinderung an und ich möchte ihnen meinen Gebrauch dieses Wortes 
nicht aufzwingen. Ich möchte allerdings wohl darum bitten, dass An-
dersedenkende ihr Widerstreben, das Wort »behindert« zu benutzen, 
hinterfragen. Behindert zu sein ist nichts, wofür man sich schämen 
muss, und ich werde Behinderung auch nicht auf diese Art behandeln.



14 |

die an die Werte der Neurodiversitätskampagne glaubt, macht 
mich das traurig. Neurodiversität ist ein wichtiger Schritt auf 
einem Weg, der voller Möglichkeiten für positive gesellschaftliche 
Veränderungen ist, und ich möchte nicht, dass dieses politische 
Potential übersehen wird.

Im Lauf der Jahre haben etliche Denker*innen dargelegt, wie 
gesellschaftliche Systeme durch die Unterdrückung marginalisier-
ter Gruppen aufrechterhalten und gestärkt werden. Angela Davis 
hat gezeigt, dass Rassismus ohne die Beseitigung des rassifizierten 
Kapitalismus nicht überwunden werden kann, während andere 
dargelegt haben, dass Homophobie nicht ohne die Mechanismen 
des Patriarchats gedeihen kann – und die Liste geht weiter. Wenn 
wir im Namen der Neurodiversität Veränderungen an unserer Ge-
sellschaft vornehmen wollen, erfordert dies von uns, einige unserer 
sonstigen, weitergefassten Probleme wie Diskriminierung und Ar-
mut zu lösen und dabei auch Fragen wie Gesundheitsversorgung, 
Bildung und vieles andere mehr zu berücksichtigen.

Ein Verständnis von Neurodiversität als politische Kampagne, 
die untrennbar mit allen anderen Kämpfen um Befreiung ver-
bunden ist, bedeutet, dass wir unser Netz weiter werfen müssen. 
Es fordert von uns, Beziehungen zwischen ganz verschiedenen 
Kämpfen herzustellen und uns zu fragen, wie die Lösung eines 
bestimmten Problems zugleich auch eine Lösung für andere Pro-
bleme bieten könnte. Marta Rose, eine neurodivergente Autorin 
und Künstlerin, schreibt auf ihrem Instagram-Account: »Es 
gibt keine Befreiung für neurodivergente Menschen, die nicht 
auf einem Fluss schwimmt, der alle Menschen und Wesen in die 
Freiheit trägt.«9 Diese Feststellung und ihr Gegenstück – dass die 

9	 Marta Rose, @divergent_design_studios auf Instagram, 2021; insta-
gram.com.



| 15

Befreiung aller nicht ohne die Befreiung von Neuronormativität 
geschehen wird – sind so etwas wie die Hauptthese dieses Buches. 
Die Neurodiversitätsbewegung ist ein immer mächtiger werden-
der Teil eines an Fragen der Behinderung orientierten Kampfes 
für Gerechtigkeit und Gleichheit.

Ich hoffe, dieses Buch wird uns helfen, zu verstehen, wo Neu-
rodiversität im Verhältnis zu anderen Kampagnen für soziale 
Gerechtigkeit einzuordnen ist und wie die Herstellung der Ver-
bindung zwischen beidem sowohl die Politik der Neurodiversität 
stärken als auch zu Antworten auf die Frage beitragen wird, wie 
eine bessere Welt für neurodivergente Menschen – und damit 
auch alle anderen – aussehen könnte. Wie David Graeber sagte, 
ist »die letzte, verborgene Wahrheit der Welt […], etwas zu sein, 
das wir selbst hervorbringen und daher auch verändert werden 
kann«.10

*  *  *

Der Autismus ist eine oft missverstandene Diagnose, steht aber im 
Zentrum der Neurodiversitätskampagne. Er ist das ursprüngliche 
Thema von Judy Singers Doktorarbeit, Odd People In, in der der 
Ausdruck »Neurodiversität« zum ersten Mal in einem akademi-
schen Kontext verwendet wurde.11 Die Arbeit wurde zu einer Zeit 
geschrieben, in der es erstmals wachsenden Zugang zum Internet 
gab und Online-Chatrooms an Popularität gewannen, und war 

10	 David Graeber, Bürokratie. Die Utopie der Regeln (Stuttgart: Klett-
Cotta, 2016), 53.

11	 Judy Singer, Odd People In: The Birth of Community Amongst People on 
the Autism Spectrum: A Personal Exploration of a New Social Movement 
Based on Neurological Diversity, Doktorarbeit an der Faculty of Huma-
nities and Social Science, the University of Technology, Sydney.



16 |

Resultat einer wachsenden Community autistischer Menschen, 
die über das Internet kommunizierten.

Während Singer heute oft als die »Patin« der Neurodiversität 
betrachtet wird, zeigt ein genauerer Blick auf die Geschichte au-
tistischer Communitys, dass das Wort aus gemeinsamen Diskus-
sionen in Räumen wie Martijn Dekkers E-Mail-Liste Independent 
Living on the Autistic Spectrum (InLv) und unter Aktivist*innen 
wie Jim Sinclair im Lauf der Gründung des Autism Network 
International hervorging. In diesen erstmals durch das Internet 
verbundenen, von autistischen Menschen organisierten Räumen 
diskutierte die wachsende neurodivergente Community ihre Er-
fahrungen und den Wert, der ihrer Ansicht nach neurologischer 
Diversität zukommt.12

Der plötzliche Zugang, den autistische Menschen jetzt zu ande-
ren hatten, die ein ähnliches Leben lebten wie sie selbst, erzeugte in 
ihnen ein Gefühl der zahlenmäßigen Stärke. Die Bestätigung der 
Tatsache, dass es da draußen noch andere Menschen gab wie sie, be-
stärkte das Gefühl, jedes Recht darauf zu haben, ein als gleichwer-
tig betrachtetes Leben zu leben, ganz gleich, was die Mainstream-
Gesellschaft zu diesem Thema zu sagen haben mochte.

Aufgrund der Größe der neurodivergenten Community und 
der Vielzahl der in ihr konkurrierenden Ideen gibt es bisher ganz 
zurecht keine klaren Regeln dafür, wer momentan als neurodi-
vergent betrachtet werden kann, und es ist viel darüber debattiert 
worden, wer dazugehören sollte. Während das Konzept der Neu-
rodiversität ursprünglich im Hinblick auf autistische Menschen 
entwickelt wurde, denkt man heute bei Neurodiversität auch an 
Folgendes: 

12	 Martijn Dekker. »A Correction on the Origin of the Term ›Neurodi-
versity‹«, in Martijn ›McDutchie‹ Dekkers Blog, 2023; inlv.org.


