




JEAN HYPPOLITE

Studien über  
Marx und Hegel 

Mit einer Einleitung  
herausgegeben von

Thomas Ebke, Sabina Hoth  
und Frank Müller  

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2025. Alle Rechte vorbehalten. 
Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich geschütz-
ten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings 
(§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlos-
sen. Satz: mittelstadt  21, Vogtsburg-Burkheim. Druck und Bindung: 
Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbe-
ständigem Werkdruckpapier. Printed in Germany.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN  978-3-7873-4884-8
ISBN eBook  978-3-7873-4885-5

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstraße 47, 22081 Hamburg  
info@meiner.de

Die Herausgeber danken der Ruhr Universität Bochum für  
die großzügige finanzielle Unterstützung zur Finanzierung der 
Satz- und Korrekturarbeiten an diesem Buch.

PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 784

http://portal.dnb.de
mailto://info@meiner.de


INHALT

Einleitung von Thomas Ebke, Sabina Hoth und Frank Müller  . 	  VII
1.	 Lost in translation. Das Rezeptionsschicksal der Philosophie  

von Jean Hyppolite  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 VII
2.	 Leben, Werk und Wirkung Jean Hyppolites (1907–1968)  . . . . . .     	 XXI

2.1	 Die moderne französische »Hegel-Renaissance« und  
Hyppolites Weg zu seiner Übersetzung und Interpretation  
der Phänomenologie des Geistes (1930–1946)  . . . . . . . . . . .          	 XXI

2.2	 Hegel partout. Die Rolle Jean Hyppolites in der Phase  
der Konsolidierung des französischen Hegelianismus  
(1946–1955)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 XXIX

3.	 Studien über Marx und Hegel. Die gesellschaftliche  
Existenz im Begriff  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	XXXV

4.	 Hyppolite nach den Studien über Marx und Hegel  
(1955–1968)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 XCV

Zur Edition  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	  C
1.	 Textgrundlage  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 C
2.	 Fußnoten und Endnoten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 CII
3.	 Siglen und Zitierweise  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 CIII
4.	 Editorische Notiz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 CIV

Danksagung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	CVII

Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	  CVIII

JEAN HYPPOLITE  
 Studien über Marx und Hegel

Leben und Existenz bei Hegel
Leben und Bewusstwerdung des Lebens in Hegels Jenaer 
Philosophie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	  5

Die Existenz in der Phänomenologie Hegels   . . . . . . . . . . . . . . . .               	  27



VI Inhalt

Die Geschichte bei Hegel
Die Bedeutung der Französischen Revolution in der 
Phänomenologie Hegels  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	  41

Entfremdung und Vergegenständlichung  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	  81

Marxismus und Philosophie
Marxismus und Philosophie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	  109

Der hegelsche Staatsbegriff und seine Kritik durch Karl Marx  . 	  123

Über die Struktur des Kapitals und einige philosophische 
Voraussetzungen des Werkes von Marx   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	  147

Die Problematik, Wahrheit und Existenz
Die Situation des Menschen in der hegelschen  
Phänomenologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	  179

Essay über die Logik Hegels  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	  198

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	  217



JEAN HYPPOLITE

Studien über Marx und Hegel



LEBEN UND EXISTENZ BEI  HEGEL



Leben und Bewusstwerdung des Lebens  
in Hegels Jenaer Philosophie

I.  Erkenntnis und Leben

Das Kapitel »Selbstbewusstsein« der Phänomenologie bildet 
eines der wesentlichen Momente der hegelschen Dialektik.[1] 
Das Bewusstsein entdeckt, dass ihm sein Gegenstand nicht län-
ger fremd ist. Das »Innere« oder der »Grund der Dinge« ist für 
das Bewusstsein kein jenseits von ihm bestehendes »Objekt an 
sich« mehr.1[2] Das Selbstbewusstsein ist unmittelbar Begierde 
und der ihm äußerliche Gegenstand lediglich der Gegenstand 
seiner Begierde. Das Bewusstsein ist hier mit dem Leben iden-
tisch, und das Lebendige, das begehrt, betrachtet die begehrte Sa-
che nicht als ihrem Wesen nach fremd. Als Lebendiges spürt das 
Selbstbewusstsein, dass die Eigenschaft des »Andersseins« nichts 
als ein Moment, nicht als ein Gegensatz ist, der im Begriff steht, 
sich im Genuss aufzulösen. Das Lebendige bemächtigt sich der 
Sache und gleicht sie seiner eigenen Substanz an, es macht sie 
zu seinem Fleisch und Blut. Dadurch behauptet das Lebendige 
die an sich bestehende Identität der Sache mit ihm, d. h. dem 
Lebendigen, selbst. In den Jenaer Vorlesungen, die der Phäno-
menologie um einige Jahre vorausgehen, insistiert Hegel auf die-
ser Beziehung des Lebendigen zu seiner anorganischen Umwelt: 
»in jenem ist das Organische die unmittelbare Macht, gleichsam 
das unmittelbare Schmelzen des Unorganischen zur organischen 
Flüssigkeit«.2 »Essen und Trinken«, so Hegel weiter, »macht die 
unorganischen Dinge zu [dem] was sie an sich, in Wahrheit sind, 
es ist das bewußtlose Begreifen derselben …«3: ein griffiger Aus-

1  Hegel, Phänomenologie des Geistes, GW 9, 103.
2  Hegel, Jenaer Systementwürfe III. Naturphilosophie und Philosophie 

des Geistes, GW 8, 124.
3  Hegel, Jenaer Systementwürfe III. Naturphilosophie und Philosophie 

des Geistes, GW 8, 126.



Leben und Existenz bei Hegel6

druck, der uns zu einem Verständnis dessen verhelfen kann, was 
für Hegel der Akt des Begreifens, des Durchdringens des Gegen-
stands des Wissens ist, um mit dessen Entwicklung zusammen-
zufallen. Diese Konzeption einer mit der lebendigen Erfahrung 
des Menschen zusammenfallenden Erkenntnis führt uns zu den 
ersten Überlegungen Hegels zurück. In seiner Berner und Frank-
furter Zeit war Hegel weniger an der philosophischen Spekula-
tion als an einer Beschreibung der Bedingungen des Menschseins 
interessiert. Wir glauben, dass die Kenntnis der Frühschriften 
über Abraham oder über die Liebe unentbehrlich für denjenigen 
ist, der den diffizilsten hegelschen Spekulationen über das Leben 
und die Erkenntnis ihre volle Bedeutung verleihen möchte. 

Dennoch gibt es zwischen Hegels Frühwerken und dem ersten 
Jenaer System und der Phänomenologie einen wichtigen Unter-
schied. Hegel will jetzt jenes Leben, das er bisher nur beschrie-
ben hatte, denken.4 Spekulation und Leben sollen keine zwei 
in dem Sinne voneinander getrennten Gebiete bilden, dass das 
Leben stets über die Spekulation hinausgeht und die Spekula-
tion niemals an das Leben heranreicht. Vielmehr sollen beide 
Begriffe miteinander identisch werden, das Leben soll als Le-
ben denkbar werden und das Denken seine gewohnten Rahmen 
zum Bersten bringen, um das Leben selbst zu erfassen und aus-
zudrücken. Diese Idee des Lebens liegt übrigens der gesamten 
deutschen Romantik zugrunde. In Faust I setzt Goethe die le-
bendige Erkenntnis der toten Spekulation entgegen: »Statt der 
lebendigen Natur, Da Gott die Menschen schuf hinein, Umgibt 
in Rauch und Moder nur, Dich Tiergeripp’ und Totenbein.«[3] 
Schelling ging von der Kritik der Urteilskraft aus, um die Natur 
im Ganzen als lebendig zu denken, und Hegel führte diese Kon-

4  Der Unterschied zwischen den Frühwerken und dem ersten Jenaer Sys-
tem erschien Ehrenberg, dem ersten Interpreten dieses Systems, als »ein Rät-
sel«. Bis zu diesem Zeitpunkt hatte Hegel den Übergang vom Endlichen zum 
Unendlichen als Leben gefasst; jetzt bemüht er sich darum, ihn im Denken zu 
fassen. Auf die Religion folgt die Philosophie. Siehe das Vorwort von Ehren-
berg in Hegels erstes System (Hans Ehrenberg / Herbert Link (Hg.), Hegels ers-
tes System, Heidelberg 1915, XI).



Leben und Bewusstwerdung des Lebens 7

zeption des Lebens in seinen Jenaer Vorlesungen im Rückgriff 
auf die Philosophie der Natur seines Freundes systematisch aus. 
Gleichwohl ist Hegels spekulative Bestimmung des Lebens von 
derjenigen Schellings verschieden. Für Hegel geht es weniger um 
das Leben im biologischen Sinn des Begriffs als um das Leben 
des Geistes, weniger um eine Anschauung der Natur als um das 
Werden des menschlichen Bewusstseins, weniger um den bio-
logischen Drang als um die menschliche Begierde. Wollte man 
die hegelsche Philosophie in ihrer Ganzheit definieren und ihre 
als Quelle fungierende Grundintuition zum Ausdruck bringen, 
so müsste man unseres Erachtens sagen, dass sie ein Denken des 
menschlichen Lebens sein möchte. »Reines Leben zu denken ist 
die Aufgabe«, sagt Hegel in einem frühen Fragment, und er fügt 
hinzu: »Bewußtseyn reinen Lebens wäre Bewußtseyn dessen was 
der Mensch ist«.5[4] Schellings Naturphilosophie geht insofern in 
Hegels Ansatz auf, als sie den Geist, der die »Wahrheit der Na-
tur« ist und der die Natur daher voraussetzt, besser zu verstehen 
erlaubt. Von den ersten Texten der Jenaer Metaphysik an macht 
Hegel aus der Natur ein untergeordnetes Moment der Idee und 
nicht die vollständige Darstellung des Absoluten: »Der Geist der 
Natur ist ein verborgener Geist, er tritt nicht in Geistesgestalt 
hervor; er ist nur Geist für den erkennenden Geist; oder er ist 
Geist an ihm selbst, aber nicht für sich selbst …«6[5] Im Übri-
gen ist »Hegels Naturphilosophie […] keine Metaphysik der Na-
tur, wohl aber eine Metaphysik der Naturwissenschaft (und der 
Naturphilosophie), d. h. eine Metaphysik des gesamten menschli-
chen Wissens von der Natur.«7 Von daher verdankt Hegel Schel-

5  Hegel, Frühe Schriften II, GW 2, 248. Herr Koyré gelangt in seiner Aus-
einandersetzung mit der hegelschen Zeitkonzeption und »des fundamentalen 
Vorrangs der Zukunft« in Hegels Begriff der Zeit zu einer der unsrigen ähn-
lichen Schlussfolgerung. S. Revue d’Histoire et de Philosophie religieuse de 
Strasbourg, April 1934.

6  Hegel, Jenaer Systementwürfe II. Logik, Metaphysik und Naturphiloso-
phie, GW 7, 185. »›Der Begriff‹, sagt Hegel, ›ist nur das Innere der Natur.‹«

7  Johannes Hoffmeister, Goethe und der deutsche Idealismus. Eine Ein-
führung zu Hegels Realphilosophie, Leipzig 1932, 65.



Leben und Existenz bei Hegel8

ling jene Konzeption der Natur, die er in seinen Jenaer Vorle-
sungen ausarbeitet. Doch die Grunderfahrung, die er zu denken 
versucht, ist die menschliche Erfahrung in ihrer ganzen Trag-
weite. Hegel verfügt nicht über jene »kosmische Sympathie«, die 
die Originalität von Schellings Denken ausmacht. Er verfügt im 
Gegenteil über eine Erfahrung der geistigen Beziehungen, die 
Schelling nicht hat. Die Texte in der Phänomenologie über Un-
endlichkeit und über das Selbstbewusstsein bekunden sehr gut 
die wesentliche Rolle einer Bewusstwerdung des Lebens durch 
das Denken. Die Bewusstwerdung hat in Hegels Dialektik eine 
schöpferische und treibende Rolle inne, denn der Geist ist, wie 
Hegel bereits im ersten Jenaer Systementwurf gesagt hatte, »diß 
sich findende«8, die Natur aber nur dasjenige, was es dem Geist 
erlaubt, sich wiederzufinden. 

II.  Leben. Unendlichkeit. Beziehung

Für das Selbstbewusstsein ist der Gegenstand nicht länger das 
abstrakte Sein oder das »Ding« der Wahrnehmung, dessen sämt-
liche Teile einander äußerlich sind, sondern das Lebendige so-
wie, im einzelnen Lebewesen, die Gesamtheit des Lebens in dem 
Sinne, dass sich das Selbstbewusstsein nunmehr selbst in seinem 
Gegenstand spiegelt. Es findet sich wieder in der Beziehung zwi-
schen dem Leben und dem Lebendigen, der Gattung und dem 
Individuum oder der Substanz und dem Modus, um die Begriff-
lichkeit Spinozas zu verwenden. Denn diese Beziehung zwingt 
den Verstand dazu, seine Rahmen zum Bersten zu bringen. Der 
Verstand fasst die Teile durchweg als äußerlich zueinander auf, 
und wenn er das Ganze setzt, macht er daraus ein von der Man-
nigfaltigkeit getrenntes Seiendes. Äußerlichkeit, Räumlichkeit 
und Mechanismus bestimmen die Haltung der Wahrnehmung, 
die viel abstrakter ist, als sie zu sein glaubt. Die »Allgegenwart 

8  Hegel, Jenaer Systementwürfe II. Logik, Metaphysik und Naturphiloso-
phie, GW 7, 164; 176–177.



Leben und Bewusstwerdung des Lebens 9

des Einfachen in der vielfachen Aeusserlichkeit«9[6] ist für den 
Verstand ein Geheimnis. Doch gerade diese Nichtunterschie-
denheit des Ganzen von seinen Teilen, diese lebendige Imma-
nenz bildet die Unendlichkeit. Die Begriffe des Lebens und der 
Unendlichkeit sind äquivalent. In der Jenaer Logik denkt Hegel 
die Unendlichkeit als dialektische Beziehung des Einen und des 
Mannigfaltigen, aber man kann in dieser logischen Dialektik die 
Idee des Lebens selbst wiederfinden. Das Leben ist diese Dialek-
tik selbst, und gleichzeitig nötigt es den Geist dazu, dialektisch 
zu denken.

Man sollte jedoch nicht meinen, dass diese als Totalität be-
trachtete Idee des Lebens die Originalität des hegelschen Den-
kens ausmachen würde. Johannes Hoffmeister hat in dem Band, 
den er der Realphilosophie*[7] Hegels gewidmet hat, sehr schön 
gezeigt, dass diese Idee der ganzen deutschen Romantik zu-
grunde liegt. Goethes Faust erwähnt diese Quelle des Lebens in 
dem berühmten Monolog: »Wo fass’ ich dich, unendliche Na-
tur?, Euch Brüste, wo? Ihr Quellen alles Lebens, An denen Him-
mel und Erde hängt, Dahin die welke Brust sich drängt –, Ihr 
quellt, ihr tränkt [die Welt]«.10[8] Herder, Goethe und Schelling 
bedienten sich der Sprache Spinozas, um die »natura naturans« 
der »natura naturata«, die Natur als »unendliche Produktivität« 
der Natur als »bedingtes und beschränktes Produkt« entgegen-
zusetzen.[9] In der romantischen Philosophie ist die Konzeption 
des Äthers der Ausdruck für das Dasein einer Weltseele, in der 
Geist, Kraft und Materie miteinander versöhnt sind. Hier ha-
ben wir das übersinnliche Substrat der Natur, das Kant für uner-
kennbar erklärte.11 Diese Weltseele ist die erste Form von Schel-
lings Identitätsbegriff, d. h. der »höchsten Einheit, (die wir als 

9  Hegel, Wissenschaft der Logik. Zweiter Band (1816), GW 12, 181.
10  J. W. v. Goethe, Faust. Sämtliche Werke Band 7.1, Frankfurt am Main 

1994, 36. 
11  »Wie Kant zu Newton, so steht Schelling zu Goethe« (Ernst Cassirer, 

Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit. 
Band 3: Die nachkantischen Systeme, Berlin 1920, 269).



Leben und Existenz bei Hegel10

den heiligen Abgrund betrachten,) aus de[r] alles hervorgeht 
und in d[ie] alles zurückkehrt«,12[10] darin Spinozas Substanz 
vergleichbar. Die Originalität von Hegels Denken liegt nicht in 
dieser Idee des Lebens, sondern in dem intellektuellen Bestre-
ben, das Leben zu denken, in der Konzeption einer Dialektik, die 
die »endlichen Bestimmungen« nicht in der »Indifferenz« ver-
schluckt werden lässt.[11] Deshalb übt Hegel in seiner Untersu-
chung der Kategorie der Quantität seit 1802 Kritik an Schellings 
»Potenzen«, denen die qualitativen Unterscheidungen zwischen 
den Seienden entgehen.13[12] Denn Schelling betrachtet alle end-
liche Wirklichkeit lediglich als eine Abweichung vom Absoluten, 
als Ergebnis vielfältiger Oszillationen rund um die »Identität«. 
Eine solche Denkform, die vielleicht zu einer intuitiven Schau 
der Natur passt, vermag nicht auszureichen, um das geistige Le-
ben zu denken, in dem die Gegensätze wesentlich und von qua-
litativer Art sind. »Der Gegensatz ist überhaupt das qualitative«, 
schreibt Hegel 1802, »und da Nichts ausser dem Absoluten ist, 
so ist er [der Gegensatz] selbst absolut, und nur dadurch, daß 
er absolut ist, hebt er sich an sich selbst auf …«.14[13] Reflexion 

12  Johannes Hoffmeister, Goethe und der deutsche Idealismus. Eine Ein-
führung zu Hegels Realphilosophie, Leipzig 1932, 36. 

13  Ehrenberg hat gut gesehen, dass Hegel in seiner Auseinandersetzung 
mit dem Begriff der Qualität Fichte, in seiner Auseinandersetzung mit dem 
Begriff der Quantität hingegen Schelling kritisiert hat. Hegels Denken ent-
sprach der auf diese Auseinandersetzungen folgenden Kategorie der Unend-
lichkeit (Hans Ehrenberg / Herbert Link (Hg.), Hegels erstes System, Heidel-
berg 1915, XII–XX). 

14  »Der Gegensatz ist selbst absolut« bedeutet, dass der Gegensatz zum 
Widerspruch wird und dass der Gegensatz im Innern des Absoluten ist; was 
darauf hinausläuft zu sagen, dass das Absolute Subjekt oder seine Verwirkli-
chung ist. Es ist bemerkenswert, dass Hegel zwischen der Verschiedenheit, die 
von einer äußerlichen Reflexion in den Sachen selbst erfasst wird, dem Gegen-
satz, der eine Beziehung zwischen zwei Begriffen ist, von denen einer durch 
den anderen besteht, wobei dieser Gegensatz ihre Verbindung ist, und dem 
Widerspruch unterscheidet, zu dem der Gegensatz im Innern eines jeden Be-
griffs geworden ist (jeder Begriff hat sein Anderes in sich). Der Widerspruch 
ist also contradictio in subjectio, und deshalb ist das Subjekt ein Werden. Eine 



Leben und Bewusstwerdung des Lebens 11

und Gegensatz sollen nicht außerhalb des Absoluten, sondern 
in ihm aufgefasst werden. Das Unendliche liegt für Hegel nicht, 
wie für Fichte, jenseits des Wissens. Die realen Gegensätze dür-
fen auch nicht in dem Sinne auf Abweichungen reduziert werden, 
dass die Unterschiede lediglich äußerliche Unterschiede sind, 
wie es bei Schelling der Fall ist. Den quantitativen Unterschie-
den, schreibt Hegel, entgeht die Natur des konkreten Inhalts (die 
Sache selbst)[14]. Das Unendliche kann, wo es als »Produktivität« 
bestimmt, aber gleichwohl vom konkreten Gegensatz abstrahiert 
wird, nichts anderes sein als der Abgrund, in dem alle Unter-
schiede verschwinden. Eine intuitive Anschauung des Werdens, 
die dabei stehen bleibt, reine Anschauung zu sein, die das Hin-
dernis nicht in seiner ganzen Wirklichkeit denkt und als inne-
res Hindernis erfasst, kann nicht die Anschauung eines »Geists 
[sein], der stets verneint«.[15] Soll das Absolute wahrhaft produk-
tiv sein, muss man es als negatives Vermögen konzipieren, als in-
nere Aktivität, die in sich selbst die Teilung und den Gegensatz 
voraussetzt, um sie zu überwinden. So ergibt sich ein mystisches 
Bild – das eines Absoluten, das sich teilt und sich zerreißt, um 
absolut zu sein. Dieses mystische Bild jedoch wird bei Hegel in 
die Erfindung eines dialektischen Denkens übersetzt, und die-
ses Denken gewinnt seinen Wert aus der Intensität der intellek-
tuellen Anstrengung, der es sich tatsächlich unterzieht.15 Hegels 

Beziehung ist also nicht mehr das Resultat eines Vergleichs zwischen Begriffen, 
die als vorausgesetzt und als voneinander unabhängig angenommen werden. 
Drei hegelsche Thesen werden identisch: Das Absolute ist Subjekt, der Gegen-
satz ist absolut, die Wirklichkeit ist Werden. Nun versteht man auch, warum 
Hegel gegen die Konzeption eines vor seinen Prädikaten existierenden Sub-
jekts ankämpft. Das Leben der Prädikate macht das Subjekt aus. Das Absolute, 
das außerhalb seiner Entwicklung gesetzt wird, kann nur eine leere Anschau-
ung sein (Hegel, Jenaer Systementwürfe II. Logik, Metaphysik und Naturphi-
losophie, GW 7, 16).

15  Hegel erfasst die Denkbewegung, die ohne Unterlass die voneinander 
verschiedenen Begriffe verbindet und die verbundenen Begriffe unterscheidet. 
Abstraktion (die Macht des Negativen) ist ein wesentliches Moment. Einheit 
ist nur eine Abstraktion in Anbetracht der Unterscheidung von vereinheitlich-
ten Begriffen und umgekehrt. 



Leben und Existenz bei Hegel12

Originalität liegt weniger in diesem mystischen Bild als in dessen 
Übertragung in den Begriff.[16] Was verblüfft, wenn man die erste 
Logik von 1802 liest, ist diese Überschneidung einer mystischen 
Anschauung mit einem Denken, das das Leben der geistigen Be-
ziehungen selbst erfasst. 

Das Unendliche liegt nicht jenseits der endlichen Gegensätze, 
vielmehr werden die endlichen Gegensätze als unendliche ge-
dacht. Das Unendliche kann für Hegel nicht weniger »unruhig« 
als das Endliche sein: »Die vernichtende Unruhe des Unendli-
chen ist ebenso nur durch das Seyn dessen das es vernichtet; das 
Aufgehobene ist ebenso absolut, als es aufgehoben ist; es entsteht 
in seinem Vergehen, denn das Vergehen ist nur, indem etwas ist, 
das vergeht.«16 Diese Texte haben, ihrer offensichtlichen Obsku-
rität zum Trotz, eine sehr klare Bedeutung. Hegel möchte »die 
Verbindung der Verbindung und der Nicht-Verbindung« den-
ken, wie er um 1800 sagte.17[17] Aber der Schlüsselbegriff, der es 
ihm gestattet, die Beziehung in dieser Weise zu denken – und sie 
nicht einfach nur zu leben, ohne sie zu denken – ist der Begriff 
der Unendlichkeit. Dieser Begriff ist die Grundlage der dialekti-
schen Logik von 1802, in der wir der Ausarbeitung und Entste-
hung des hegelschen Denkens beiwohnen. 

Von Descartes bis hin zu Kant war das Problem der Beziehung 
das eigentliche Problem der Erkenntnis gewesen. Das cartesische 
»cogito«[18] war eine Anschauung, die in ein und demselben Akt 
vernünftigen Denkens die tiefste Einheit erfasst, jene des Den-
kens mit dem Sein: genau jene Einheit, die der Zweifel in Frage 
gestellt hatte. Die Philosophie Kants war eine Philosophie des 
Gesetzes, d. h. der Beziehung zwischen unterschiedenen Bestim-
mungen. Hegel führt diese Reflexion über das Gesetz durch sei-
nen Aufweis fort, dass jede astronomische Erkenntnis eine Bezie-
hung zwischen Zeit und Raum voraussetzt. Er möchte nicht nur 
die empirische Beziehung zwischen zwei Maßeinheiten denken, 

16  Hegel, Jenaer Systementwürfe II. Logik, Metaphysik und Naturphilo-
sophie, GW 7, 36.

17  Hegel, Frühe Schriften II, GW 2, 344.



Leben und Bewusstwerdung des Lebens 13

sondern auch zeigen, wie jedes Denken der Zeit den Raum und 
jedes Denken des Raumes die Zeit zur Voraussetzung hat. Doch 
vor allem tritt die Notwendigkeit des Vereinens und des Unter-
scheidens im Denken des Lebens auf. Nun ist aber das Unend-
liche das eigentliche Leben der Beziehung, das dialektische Mit-
tel, das es erlaubt, die Entwicklung jedes begrifflichen Glieds der 
Relation zu konzipieren. Eine beschränkte Bestimmung als un-
endlich zu begreifen heißt, sie in der Unruhe ihrer Selbstüber-
schreitung zu erfassen, in ihrem »Anderswerden als es selbst«: 
»Das bestimmte hat als solches kein anderes Wesen, als diese ab-
solute Unruhe, nicht zu seyn, was es ist […]«.18[19] Allerdings ge-
nügt es nicht, für jedwede Bestimmung ein Jenseits ihrer selbst 
zu setzen, zu dem sie nie vorstoßen würde. Jede Bestimmung ne-
giert sich in ihrem Anderen, doch sie findet sich zugleich in ihm 
wieder, denn ihr Anderes negiert sich in ihr. Und so darf das Un-
endliche, das Ganze dieser doppelten Bewegung, nicht selbst als 
ein nie erreichtes Jenseits gesetzt werden. Die Einheit der Bezie-
hung setzt die Unterscheidung der Begriffe voraus, die sie ver-
eint. Denn diese Einheit ist »das einfache Aufheben …, nicht das 
Aufgehobensein«,19[20] in der die unterschiedenen Begriffe ver-
schwinden würden. Als Unendliches ist auf diese Weise alles Le-
ben und Bewegung in Beziehungen. Dieses Leben der Beziehung 
ist die Dialektik, die bei Hegel nicht als formelles Verfahren zu 
verstehen ist, das von außen her auf jeglichen Inhalt zugreifen 
würde. Die Dialektik ist das Leben des Inhalts und das Denken 
ist keine leere Form. Alle lebendigen Beziehungen haben ihre be-
sonderen Strukturen, die man als solche denken muss. Um eine 
Beziehung zu denken, muss man jeden einzelnen Begriff und die 
Beziehung selbst in der Unendlichkeit begreifen. Die Unendlich-
keit ist mithin der vermittelnde Begriff, der das Leben denkbar 
und die Beziehung lebendig macht, wodurch das Problem der Er-

18  Hegel, Jenaer Systementwürfe II. Logik, Metaphysik und Naturphilo-
sophie, GW 7, 33.

19  Hegel, Jenaer Systementwürfe II. Logik, Metaphysik und Naturphilo-
sophie, GW 7, 36.



Leben und Existenz bei Hegel14

kenntnis und das Problem des Lebens miteinander identisch wer-
den.20 Hegels erste Logik von 1802 ist eine Antwort auf die Frage, 
die der junge Hegel sich gestellt hatte: Wie lässt sich das mensch-
liche Leben denken? Doch die Dynamik der Beziehung erhält 
ihre Bedeutung tatsächlich erst dann, wenn es zu einer wirkli-
chen Bewusstwerdung des Lebens kommt. Nur die geistige Be-
ziehung ist eine Dialektik »für sich«. Deshalb sagt Hegel, dass 
die Natur nur »Begriff an sich« sei und das biologische Leben 
bloß zum Tod, d. h. zu einer radikalen Trennung des Allgemei-
nen vom Besonderen, führe.[21] Doch der Tod ist für Hegel der 
Beginn des Lebens des Geistes. 

III.  Dialektik des Lebens und des Lebendigen

Wie stellt sich dieses unendliche Leben dem Selbstbewusstsein, 
diesem Spiegel seiner selbst, dar? Um das Leben zu denken, kann 
man ebenso gut von der Einheit des Lebens (natura naturans) 
ausgehen und auf diesem Weg bei den voneinander getrennten 
Individuen anlangen, wie man vom getrennt existierenden Le-
bendigen (natura naturata), das sich für sich selbst außerhalb 
des Ganzen setzt, ausgehen und so die Totalität wiederfinden 
kann, die jenem Ganzen immanent ist. Diese beiden Bewegun-
gen verbinden sich und bilden miteinander einen Kreisprozess, 
das Urbild einer dialektischen Beziehung.21 

20  Das hegelsche Denken konstituiert sich durch die Äquivalenz dieser 
drei Begriffe: das menschliche Leben, das es zu denken gilt; die Beziehung, 
die das Denken selber ist; und die Unendlichkeit, die es erlaubt, das Leben 
der Beziehung zu fassen und die Beziehung dem Leben selbst angemessen 
zu machen. 

21  Hegel, Frühe Schriften II, GW 2, 341–342: »Der Begriff der Individuali-
tät schließt Entgegensetzung gegen unendliche Mannigfaltigkeit und Verbin-
dung mit demselben in sich; ein Mensch ist ein individuelles Leben, insofern 
er ein anderes ist als alle Elemente und als die Unendlichkeit der individuellen 
Leben außer ihm; er ist nur ein individuelles Leben, insofern er eins ist mit al-
len Elementen, aller Unendlichkeit der Leben außer ihm; – er ist nur, insofern 



Leben und Bewusstwerdung des Lebens 15

Gehen wir vom getrennt existierenden Lebendigen, d. h. von 
dem aus, was Hegel als lebendige Form oder als eine selbstän-
dige Struktur bezeichnet. Dieses Seiende löst sich vom Ganzen 
ab und behauptet sich selbst als unabhängig. Spinoza nennt es 
einen Modus; während jedoch der spinozistische Modus bloße 
Negation ist, ist der hegelsche Modus in sich selbst negative Kraft 
und Tätigkeit wie die leibnizsche Monade.22 Das Sein des Mo-
dus besteht in seiner Abtrennung vom Allgemeinen und in der 
Behauptung seiner selbst als »für sich seiend«. Die Jenaer Philo-
sophie des Lebens[22] beschreibt diese biologische Dialektik. Das 
vereinzelte Lebendige, sagt Hegel, setzt sich als Kraft über seine 
»unorganische« Welt, über das »negative seiner selbst«.23 Es setzt 
sich das Ganze außerhalb seiner als eine »Synthese des Mannig-
faltigen« gegenüber, in Bezug auf die es ausschließendes »Eins« 
ist.24[23] Diese Beziehung zwischen Universum und Organismus, 
zwischen Allgemeinem und Besonderem, zeigt sich in biologi-
scher Form als die Beziehung zwischen Umwelt und Lebendigem, 
aber man kann nicht umhin, hier an die Beschreibung zu den-
ken, die Hegel in seinen Frühschriften dem Bewusstsein Abra
hams gegeben hatte. Abraham sondert sich als ein Fremder auf 
Erden ab. Er behauptet sich selbst und fasst von daher das Ganze 
außerhalb seiner als einen unendlichen Gegenstand auf, als Na-
tur, die er beherrscht und zugleich fürchtet: als sein Schicksal. 
Tatsächlich negiert er dieses außer ihm liegende Ganze, indem 
er es zum Gegenstand seines Genusses macht. Doch die Nega-
tion wird nie in der Tat verwirklicht, der Genuss steht immerzu 

das All des Lebens geteilt ist, er der eine Teil, alles übrige der andere Teil; er ist 
nur, insofern er kein Teil ist und nichts von ihm abgesondert.« 

22  Der Einfluss von Leibniz auf den Jenaer Hegel ist sehr stark gewesen, 
bei Leibniz aber ist die Monade nach außen hin verschlossen. Das monadolo-
gische System ist im Verhältnis zur Aktivität der einzelnen Monade transzen-
dent. Das ist die Kritik, die Hegel an der Monadologie übt.

23  Hegel, Jenaer Systementwürfe III. Naturphilosophie und Philosophie 
des Geistes, GW 8, 120.

24  Vgl. Hegel, Jenaer Systementwürfe III. Naturphilosophie und Philoso-
phie des Geistes, GW 8, 118–122.



Leben und Existenz bei Hegel16

aus und das Individuum befindet sich in einer Gegenwart, die 
stets auf die Zukunft gerichtet ist, welche die Gegenwart negiert. 
Von daher der innere Widerspruch, der mitten in der Begierde 
als Schmerz spürbar wird. Der Schmerz ist der erlebte Wider-
spruch, die biologische Erfahrung der Dialektik. Und dennoch 
speist sich das für sich existierende Seiende aus dem Allgemei-
nen und beherrscht es: »… als fürsichseyend, oder in ihrer Be-
stimmtheit unendliche Substanz, tritt sie gegen die allgemeine 
Substanz auf, verläugnet diese Flüssigkeit und Continuität mit 
ihr und behauptet sich als nicht in diesem Allgemeinen aufgelöst, 
sondern vielmehr durch Absonderung von dieser ihrer unorga-
nischen Natur, und durch das Aufzehren derselben sich erhal-
tend.«25 Als Einzelnes identifiziert es sich selbst mit dem Allge-
meinen, also der Gattung. Es ist rein negative Kraft, und in sei-
ner absoluten Selbstbehauptung negiert es sich selbst, es »zehrt 
sich selbst auf … hebt seine eigene Anorganität auf, ernährt sich 
aus sich selbst, gliedert sich in sich selbst, … [es ist der] Verlauf 
des Prozesses in ihm selbst.«26 Als Lebendiges stellt das Einzelne 
selber jenes Fließen dar, dessen Momente fortlaufend negiert 
und überschritten werden. Sein Wachstum ist seine eigene Ne-
gation und Alterung. Es ist Leben, also identisch mit der konkre-
ten Zeit, die sich selber ohne Unterlass negiert.27[24] Das Leben 
des Einzelnen ist eine Handlung und kein »Ding«. Im Handeln 
negiert das Einzelne das, was in ihm beständig ist (seine innere 
anorganische Natur), es überschreitet sich selbst. Dieser innere, 
dem Leben inhärente Widerspruch entäußert sich im Prozess der 
Gattung, in der Trennung zwischen den Geschlechtern. Das Ein-
zelne erblickt ihm gegenüber sein Anderes, das mit ihm selbst 
identisch ist. Die Begierde gilt nicht länger einem Ding, son-
dern einem anderen Selbst. In dieser Beschreibung finden wir 
die Überlegungen des jungen Hegel über die Liebe und darü-

25  Hegel, Phänomenologie des Geistes, GW 9, 106.
26  Hegel, Jenaer Systementwürfe III. Naturphilosophie und Philosophie 

des Geistes, GW 8, 122.
27  Hegel, Phänomenologie des Geistes, GW 9, 105.


