
/ 3

zen-gedichte
für Meditation und Alltag

Mit Bildern 
von Rita Böhm

Patmos Verlag

Peter Widmer

Den

entfalten
Herz-Geist



inhaltsverzeichnis

Geleitwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8
Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Die Zen-Gedichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

Vergänglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

Weisheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Das leuchtende Juwel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Der Affe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

Offene Weite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

Jenseits von Wissen und Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .48

Lautlose Stille . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

Das Universum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Überfülle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

Leerer Herz-Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64

Nichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68

Hundert Blüten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

In Allem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76

Der Regen hat aufgehört . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

Der kleine Bach . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  84

Erfüllung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88

Dein ureigenes Selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

Der Mond . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

Nicht-Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

Nicht-Zwei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

Allein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

Reines Herz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112

Was ist wirklich wahr? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

Der Klang der steinernen Glocke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120

Ohne Worte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124

Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

Über den Autor / Über die Künstlerin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133



/ 6geleitwort

Zen ist im Westen angekommen. Als Meditation im 

 Sitzen: Za-Zen; in Form von Geschichten – etwa die 

 Ochsen-Geschichte; als Künste, die man bezeichnender-

weise Weg, Dō, nennt: Weg des Tees, Weg des Schwer-

tes, Weg des Pinsels usw. Und nicht zuletzt über die 

Dichtkunst, zumal in der knappen Form der dreizeiligen 

Haiku und der siebenzeiligen Tanka. Neben diesen 

 klassischen Gedichtformen gibt es die freiere Form des 

Zen-Gedichtes. Und diesem nimmt sich Peter Widmer im 

vorliegenden Buch mit großer Sorgfalt und Liebe an. 

Wer möchte leben ohne Gedichte! Sie bringen die 

Welt zum Klingen, wie Eichendorff weiß. In Gedichten 

 erkennt man die wahren Weltgeschichten, wie Novalis 

formuliert. In ihnen wohnt eine ganze Seele, wie Marie 

von Ebner-Eschenbach singt: 

Ein kleines Lied! Wie geht‘s nur an,
Dass man so lieb es haben kann,
Was liegt darin? Erzähle!

Es liegt darin ein wenig Kang,
Ein wenig Wohltut und Gesang
Und eine ganze Seele.

Diese „ganze Seele“, Herz und Geist, jenseits der Unter-

scheidung von Absolutem und Relativem, vermag ein 

Zen-Gedicht mit seiner Magie in besonderer Weise zu 

wecken und zu entfalten. Zumal wenn wir den Rat des 

Autors in der Einleitung befolgen und die Verse achtsam 

lesen. Und wenn auch ich eine Empfehlung abgeben 



/ 7darf: Lernen Sie die Gedichte auswendig! Mit dem Her-

zen, wie die Franzosen sagen: par cœur. Das ist gut für ihr 

Gedächtnis. Und Sie werden einen Schatz in sich tragen, 

aus dem Sie für Ihre alltäglichen Situationen, die frohen 

und leiden, hilfreiche Worte und Bilder schöpfen können. 

Peter Widmer, den ich über Jahrzehnte auf dem Zen-

Weg begleiten durfte, danke ich für dieses kostbare 

Buch.

Niklaus Brantschen



/ 8vorwort

Zen-Gedichte sind keine bloße Lektüre – sie sind Weg-

weiser, die uns in die Stille führen, in die unmittelbare 

 Erfahrung des Augenblicks. Seit Jahrzehnten begleiten 

sie meine Zen-Praxis und mein Wirken als Zen-Lehrer 

– indem ich sie in die Stille der Meditation spreche, wo sie 

ihre lebendige Wirkung entfalten. Sie sind verdichtete 

Weisheit, die Herz und Geist öffnet.

Dieses Buch ist das Ergebnis einer langen Suche nach 

den kraftvollsten Zen-Gedichten, die nicht nur in ihrer 

Ästhetik, sondern in ihrer Wirkung berühren. Mein Dank 

gilt Niklaus Brantschen für das Geleitwort und für seine 

unermüdliche Inspiration auf dem Zen-Weg. Ebenso 

danke ich meinen verstorbenen Zen-Lehrer:innen: Pia 

Gyger, Robert Aitken und Bernie Glassman sowie den 

zahlreichen noch lebenden Lehrenden, die mich auf 

meinem Zen-Weg begleitet haben. Ich bedanke mich 

herzlich bei Marisa Nussbaumer, die meine Kommentare 

kritisch durchgesehen und meinen Blick auf den Text 

geschärft hat, sowie Carolina Dux, die eine frühe Version 

dieses Buches mit wertvollem Feedback bereichert hat. 

Die wunderbaren Sumi-e-Bilder von Rita Böhm verleihen 

diesen Seiten eine Tiefe, die über Worte hinausgeht.

Mein besonderer Dank gilt den Lektorinnen des Patmos 

Verlags: Christiane Neuen, die das Projekt in der Redak-

tionssitzung vorgestellt und initial begleitet hat, sowie 

insbesondere Anja Hager, die mit feinem Gespür und 

großer Sorgfalt das gesamte Lektorat übernommen und 

die Entstehung des Manuskripts einfühlsam begleitet hat. 

Ohne ihre sorgfältige Arbeit wäre dieses Buch nicht in 

dieser Form entstanden. Ebenso danke ich Juri Hofmann 



/ 9und Noelle Rohrer von der Luum-agency und Serge 

 Rothenbühler, die es ermöglicht haben, die Gedichte für 

Social-Media-Plattformen lebendig werden zu lassen. 

Möge dieses Buch den Leserinnen und Lesern eine 

Quelle der Inspiration für Meditation und Alltag sein 

– eine Einladung, nicht bloß Bücher über Zen zu lesen, 

sondern Zen in der Meditationspraxis und im Alltag zu 

erfahren.

Peter Widmer, 15.2.2025



/ 10einleitung

Die Welt ist laut. Unser Geist ist oft erfüllt von Ablenkung, 

ständiger Bewegung, endlosen Gedankenströmen. Wie 

sehr sehnen wir uns da nach einem Ort der Stille – einem 

Raum, in dem alles Überflüssige abfällt und wir zur Es-

senz des Lebens vordringen können. Zen-Gedichte sind 

solche Orte. In wenigen, scheinbar einfachen Worten 

öffnen sie Türen zu tiefer Erkenntnis und innerer Wand-

lung.

Als ich in meinen Zwanzigern Zen-Schüler war, waren 

es nie theoretische Abhandlungen oder philosophische 

Überlegungen, die mich der Essenz des Zen näherbrach-

ten. Es waren die Gedichte, die meine Zen-Meister:innen 

in die Stille hinein sprachen, die mich zutiefst berührten.

Am Abend meines allerersten Sesshins – eines ein-

wöchigen Zen-Retreats im Schweigen – hörte ich einen 

Ruf, der von draußen in die Meditationshalle drang und 

mich bis ins Innerste bewegte:

„Hört gut zu, ich sag euch allen:
Leben und Tod sind von großem Ernst.
Alle Dinge gehen schnell vorbei.
Seid stets wachsam, niemals nachlässig, 
niemals.“

Dieser Ruf – der Legende nach die letzten Worte 

 Buddhas – durchdrang mich mit einer Klarheit, die mir 

die Kürze und Zerbrechlichkeit des Lebens auf eine Weise 

offenbarte, wie ich sie zuvor nie empfunden hatte. Als 

junger Mensch, der gerade den liebsten und nächsten 

Menschen in den Tod begleitet hatte, wusste ich, was 

Abschied bedeutet. Doch in diesem Moment erlebte ich 



/ 11die Vergänglichkeit nicht als etwas Schmerzliches, son-

dern als eine stille, tiefe Schönheit.

Eine große Klarheit über die Kostbarkeit und Zerbrech-

lichkeit des Daseins entstand in mir. Dankbarkeit und 

Demut breiteten sich aus, begleitet von dem Bewusstsein, 

wie wichtig es ist, dieses Leben in seiner ganzen Fülle zu 

leben – mit Freude, Mitgefühl und von ganzem Herzen. 

Diese Erfahrung, angestoßen durch ein einziges Gedicht, 

hat mich nie mehr losgelassen.

Was ist Zen?
Zen entzieht sich jeder festen Definition. Es ist keine Phi-

losophie, keine Theorie, kein Glaubenssystem – sondern 

Erfahrung. Zen bedeutet, die Dinge direkt zu sehen, ohne 

Konzepte, ohne unnötige Gedanken, ohne Trennung 

zwischen dem, was wir sind, und dem, was wir erleben.

Worte können auf Zen hinweisen, doch sie sind nicht 

Zen selbst. „Der Finger, der auf den Mond zeigt, ist nicht 

der Mond“, heißt es in einem alten Zen-Spruch. Ebenso 

wenig ist eine Erklärung über Zen dasselbe wie die leben-

dige Erfahrung von Zen. Deshalb haben Zen-Meister:in-

nen über Jahrhunderte hinweg keine langen Erklärungen 

gegeben, sondern direkt auf das Wesentliche gedeutet: 

durch einen Blick, eine Geste, einen Schlag mit dem 

Stock – oder ein Gedicht.

Zen wurzelt in der Praxis der Meditation (jpn. Zazen). 

In der Stille des Sitzens hören wir auf, an den zahllosen 

Gedanken, die durch unseren Geist ziehen, festzuhalten. 

Wir lassen sie kommen und gehen, ohne ihnen zu folgen. 

Mit der Zeit entsteht eine tiefe Klarheit – nicht als abs-

trakte Erkenntnis, sondern als unmittelbares Erleben des 

Augenblicks.

Die Zen-Gedichte in diesem Buch sind Ausdruck genau 

dieses Erlebens. Sie entstehen nicht aus einem Wunsch 

nach Schönheit oder kunstvoller Sprache, sondern aus 



/ 12einer direkten Begegnung mit der Wirklichkeit. Eine 

fallende Blüte, der Ruf eines Vogels in der Dämmerung, 

das Plätschern eines Baches – all das kann zum Tor wer-

den, das uns in die Tiefe des Erwachens führt.

Zen lädt dazu ein, nicht mehr nach fernen Antworten 

zu suchen, sondern die Stille wahrzunehmen, die schon 

immer da war. Zen-Gedichte sind eine Möglichkeit, diese 

Stille zu berühren – mit Worten, die über Worte hinaus-

weisen.

Zen-Gedichte
Seit über zwanzig Jahren sammle und verwende ich als 

Zen-Lehrer Zen-Gedichte. In den Sesshins, die sechs bis 

sieben Tage dauern und in denen täglich viele Stunden 

meditiert wird, spreche ich die Gedichte in die Stille der 

Meditation hinein. Immer wieder wurde ich gefragt: Wo 
kann ich diese Gedichte nachlesen? Gibt es ein Buch, in 
dem sie versammelt sind? Doch eine solche Sammlung 

existierte nicht. Viele dieser Verse stammen aus verstreu-

ten Quellen: alten Texten, mündlichen Überlieferungen 

oder kleinen Notizen – gekritzelt an eine Wand, die spä-

ter in einem Buch Eingang fanden.

Auf Wunsch vieler Kursteilnehmender entstand 

schließlich dieses Buch – eine Auswahl der schönsten 

und wirksamsten Zen-Gedichte für Meditation und All-

tag.

Was macht sie so kraftvoll? Ihre Einfachheit. Ihre 

 Klarheit. Und die Art, wie sie unser Herz unmittelbar 

berühren, uns innehalten lassen – und uns vielleicht 

 sogar verwandeln.

Zen-Poesie ist mehr als eine Kunstform – sie ist ein 

Weg (jpn. dō). Analog zum Weg des Tees (Sadō) und der 

Kalligrafie (Shodō) könnte man vom Weg der Poesie 

(Shidō) sprechen. Ein Weg, der uns von der Oberfläche 

des Denkens in die Tiefen des Erwachens führt. Diese 



/ 13Gedichte sprechen nicht nur den Verstand an, sondern 

berühren Herz, Geist und Seele zugleich. Sie lassen uns 

innehalten, spüren, lauschen – und dabei etwas in uns 

erblühen.

In Japan nennt man dieses tiefe Erleben Kokoro – die 

untrennbare Einheit von Herz und Geist, die uns in Reso-

nanz mit der Welt bringt. Genau darum geht es in diesem 

Buch: Den Herz-Geist entfalten – durch Worte, die über 

Worte hinausweisen. Du bist eingeladen, dich auf diese 

Reise einzulassen, dein Kokoro zu öffnen und Zen-Poesie 

nicht nur zu lesen, sondern zu erleben.

Shin/Kokoro: Herz-Geist
Das japanische Schriftzeichen  wird je nach Kontext 

unterschiedlich ausgesprochen: entweder „Shin“ oder 

„Kokoro“. Die wörtliche deutsche Übersetzung „Herz-

Geist“ wird oft verkürzt – entweder nur als „Herz“ oder nur 

als „Geist“. So geht ein wesentlicher Teil der ursprüng-

lichen Bedeutung verloren, und das Verständnis wird 

zwangsläufig einseitig. Das japanische Wort „Sesshin“  
( ) – eine mehrtägige, intensive Meditationsperiode 

– bedeutet wörtlich: „den Herz-Geist berühren, sich mit 
ihm verbinden, ihn entfalten“.

Kokoro bzw. Shin umfasst jedoch weit mehr. Der Herz-

Geist vereint Gefühle, Atmosphären, Verstand, Gewissen 

und den spirituellen Kern eines Menschen in einer un-

trennbaren Einheit. Es ist der innere Raum, in dem Liebe, 

Mitgefühl, Empathie, Entschlossenheit und innere Stärke 

entstehen – aber auch Leid, Traurigkeit und Einsamkeit. 

Was Kokoro auszeichnet, ist seine Authentizität: Es steht 

für das tiefe, gelebte Erfahren von Empfindungen, für 

Gedanken, die nicht abstrakt bleiben, sondern in ihrer 

ganzen Lebendigkeit spürbar werden. In der japanischen 

Kultur ist Kokoro daher nicht bloß ein Konzept, sondern 

Ausdruck der untrennbaren Verbindung zwischen emo-



/ 14tionalen, kognitiven und spirituellen Aspekten des 
menschlichen Daseins.

Diese ganzheitliche Sichtweise findet sich nicht nur in 

Japan, sondern in vielen spirituellen Traditionen Asiens. 

Im Shintoismus und Buddhismus, die beide maßgeblich 

zur Prägung der japanischen Kultur beigetragen haben, 

wird der Mensch nicht als getrennte Einheit aus Körper 

und Geist verstanden, sondern als ein unteilbares 

 Ganzes. Der Sanskrit-Begriff für Herz-Geist, den man  

im Buddhismus Indiens, in der Yogaphilosophie und im 

 Vedanta findet, ist citta. Ebenso gilt im tantrischen 

 Buddhismus Nepals, Tibets, Chinas und Japans wie auch 

im tantrischen Yoga das Herzchakra (Skt.: anāhata) als 

Zentrum des Denkens, Fühlens und spirituellen Erwa-

chens – als Sitz des Bewusstseins, der Intuition und der 

Verbundenheit mit der Welt.

Als westliche Wissenschaftler erstmals tibetische Mön-

che untersuchten und ihnen Elektroden auf den Kopf 

setzten, um deren Hirnströme während der Meditation  

zu messen, reagierten die Mönche mit Unverständnis, 

lachten die westlichen Wissenschaftler aus – und zeigten 

auf ihr Herz. Sie hielten die Wissenschaftler für fehlge-

leitet, weil für sie das Herz das eigentliche Zentrum des 

Erlebens ist, nicht das Gehirn. Tatsächlich konnten die 

Mönche ihren eigenen Herzschlag willentlich verlang-

samen und veränderten während der Meditation ihren 

Herzrhythmus auf eine Weise, die die Forscher erstaunte. 

Und in gewisser Weise hatten sie recht: Das Gehirn selbst 

kann nicht gefühlt werden, denn es besitzt keine eigenen 

Sinneszellen, keine Schmerzrezeptoren. Wir können unser 

Gehirn weder hören, noch sehen, riechen oder tasten. 

Spüren können wir es nur indirekt – in der Art, wie sich 

Gedanken, Emotionen und Empfindungen in unserem 

körperlichen Erleben niederschlagen, vor allem im Be-

reich von Hals, Herz, Brustraum und Bauch.



Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenüber unserer Umwelt 

 bewusst. Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von 

 wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung unserer natürlichen 

Lebensgrundlagen an. Näheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe Patmos 

auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben

Übereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR) 

stellen wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfüllen. Näheres dazu 

auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur 

Produktsicherheit wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

Alle Rechte vorbehalten

© 2025 Patmos Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 

73760 Ostfildern

www.patmos.de 

Gestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart

Umschlagabbildung: Rita Böhm

Illustration: Rita Böhm

Druck: Finidr s.r.o., Český Těšín

Hergestellt in Tschechien

ISBN 978-3-8436-1592-1


