





RICHARD ROHR

DER WEG
DES
PROPHETEN

Biblische Weisheit
fur Zeiten
des Umbruchs

Aus dem amerikanischen Englisch
von Diedrich Steen

n



Fiir Sheryl Fullerton, meiner vielfach leidgepriiften
brillanten Lektorin, die sich iiber meine vielen
unvollstindigen und halbfertigen Ideen gebeugt hat,

damit dieses Buch in Druck gehen konnte.

Fiir Lee Staman, unseren hochgeschitzten Bibliothekar
am Center for Action and Contemplation, der mir

versicherte, dass meine Hauptthese hier richtig ist.



Da, eine Hand streckte sich mir entgegen, und in ihr war
eine Schriftrolle. ... Vorder- und Riickseite waren beschrieben.
Es stand dort: >Klage« und >Ach< und >Wehe«. ...

Da offnete ich meinen Mund und sie gab mir diese Rolle

zu essen. Da af3 ich sie und sie war in meinem Mund

so suf3 wie Honig.

(Ezechiel 2,9f: 3,2f)






INHALT

EINFUHRUNG
Niitzlicher Unfrieden. ... ... ... .. . ... ... 9

KAPITEL 1
»Die Tranender Dinge« ... ... . 31

KAPITEL 2
Amos — Bote an die Gemeinschaft. ................. ... . 49

KAPITEL 3
Eine kritische Masse — Das Geheimnis der
kleinen Anzahl ............ ... .. ... 65

KAPITEL 4
Wie die Propheten uns dabei helfen,
heilige Unordnung zu befiirworten ....................... 85

KAPITEL 5
Jeremia — Die Strukturen, die uns tragen. ... 111

KAPITEL 6
Unvollendete Propheten — Elia, Jona und
Johannesder Taufer ... 135



KAPITEL 7
Die Alchemie der Tranen — Wie wir

universelles Mitgefiihl und Giite lernen............... . 155

KAPITEL 8

Die drei Jesajas — Das Herzstiick der Prophetie. . ... ... 181

KAPITEL 9

Ezechiel — Erl6sung und die Gnade Gottes. ............ . 199

KAPITEL 10

Es kommt nur auf die Liebean ... . 213
EINE ZUSAMMENFASSUNG ... ... ... . 237
DIE PROPHETEN ISRAELS ... ... .. 241
SIEBEN INHALTE DER
ALTERNATIVEN ORTHODOXIE ................. .. . . 245
DANK . 247
ANMERKUNGEN. ... 249

DER AUTOR. ... 253



EINFUHRUNG
NUTZLICHER UNFRIEDEN

Die Propheten der Hebriischen Bibel —und es gibt viele davon,
darunter sieben Frauen' — stellen wir uns gerne als wiitende
Prediger mit wilder Mdhne vor, die das Volk Israel wegen seiner
vielen Verfehlungen beschimpfen und sein zukiinftiges Verder-
ben voraussagen. Nun, einige Propheten taten genau das. Aber
in meiner jahrlangen Beschaftigung mit ihnen habe ich gelernt,
dass dieses vorherrschende Bild die Aufgabe, die Berufung und
die Botschaft der Propheten nur sehr unzureichend beschreibt.

Es stimmt, dass die Propheten Israel viele Male dazu aufrie-
fen, zum Bund, den Gott mit seinem Volk am Berg Sinai ge-
schlossen hatte, zuriickzukehren. Nachdem er es aus der Skla-
verei in Agypten herausgefiihrt hatte, gab er ihm das Gesetz
und die Zehn Gebote, nach denen die Menschen ihr Zusam-
menleben im Gelobten Land gestalten sollten. Sie sollten nicht
liigen, nicht stehlen, keinen Ehebruch begehen usw. Diese Re-
geln formulierten eine Grundordnung, ohne die eine Gesell-
schaft nicht bestehen kann. Aber die Menschen scheiterten

daran, diese Grundordnung zu befolgen. Sie legten sich Rein-



heitsgebote auf und hingen einem religiosen Leistungsdenken
an, sie folgten dem Buchstaben des Gesetzes, statt in seinem
Geist zu handeln. Sie vergaSen ihre Versprechen Gott gegen-
tiber und erinnerten sich nicht mehr daran, wie sehr Jahwe sich
um sie kiimmerte und fiir sie sorgte. Immer wieder brauchte es
darum Menschen, die dazu aufriefen, zu Gott und zu seiner Ge-
rechtigkeit zurtickzukehren. Menschen, die warnten, kritisier-
ten und ihren Mitmenschen Gottes Wesen und Wollen neu vor
Augen fiihrten. Diese Menschen nennen wir Propheten. Und
jede Religion braucht sie.

In den fiir die Religionsgeschichte Israels entscheidenden
Jahrhunderten von etwa 1.300 v. Chr. iiber die Zeit der Konige
und des Exils hinweg bis in die Zeit der Besatzung durch fremde
Michte, waren Propheten wie Samuel, Jona, Amos, Jesaja, Jere-
mia und Ezechiel nicht nur »Wahrheits-Sager«, Menschen also,
die die Fakten vor Augen fiihrten. Sie waren als Botschafter gott-
licher Offenbarungen auch die Verkiinder ethischer Alternativen,
die auf radikale Veranderung drangten und bestehende Ordnun-
gen infrage stellten. Jesaja und Ezechiel bezeichnen die Propheten
als »Wichter« oder »Wachleute«, deren Aufgabe es sei, Israel auf
die Nerven zu gehen, indem sie die Menschen auffordern, sich an
die Wahrheit zu halten und sich nicht mit Hilfe von Liigen, Geld,
Waffen oder Macht eine triigerische Sicherheit zu verschaffen.

Damit fiihrten sie ein vollig neues Rollenmodell in die Welt
der antiken Religionen ein: einen »advocatus diaboli« mit der Li-
zenz zur Offentlichen Kritik, dessen Aufgabe es war, die Schat-
tenseiten der eigenen Gruppe zu benennen und aufzudecken.
Wenn iiberhaupt, dann haben nur wenige Kulturen ein solches

kontraintuitives Rollenmodell entwickelt. Zivilisationen sind

10



von Natur aus auf den eigenen Erfolg ausgerichtet und haben
wenig Sinn fiir Selbstkritik. Wir verhohnen das gegnerische
Team und bemiihen uns gleichzeitig um eine ungebrochene
Loyalitit gegeniiber dem eigenen. In Israel war das in der Zeit
nach Mose und bis ungefihr fiinf Jahrhunderte vor dem Auftre-
ten Jesu, als das Volk aus dem babylonischen Exil zuriickkehrte,
anders. Nach dem Exil allerdings scheint das Interesse an den
Propheten abgenommen zu haben. Es gibt aus dieser Zeit nur
die Moralpredigten Maleachis und verstreute Fragmente aus Sa-
charja I1. Die Stimmen der Propheten sind in dieser Zeit nicht
mehr zu horen und vielleicht ist das der Grund dafiir, dass die
Menschen zur Zeit Jesu fiir sein Auftreten nicht bereit waren.
Die religiose und spirituelle Wirklichkeit war zu uneinheitlich,
und es gelang den einzelnen Menschen nicht mehr, eine starke
innere spirituelle Empfindsamkeit zu entwickeln. Eine aufs Au-
Bere gerichtete Observanz bestimmte die religiose Praxis, was
in der Bibel durch die haufige Erwahnung der »Schriftgelehrten
und Phariséder« als Gegner Jesu Ausdruck findet.

Im Matthdusevangelium kritisiert Jesus das in aller Deutlich-
keit:

Wehe euch, ihr Scheinheiligen unter den Toragelehrten und
pharisdischen Mannern und Frauen! |hr verzehntet Minze
und Dill und Kiimmel und habt das preisgegeben, was in
der Tora mehr Gewicht hat: Gerechtigkeit, Barmherzigkeit
und Vertrauen. Wir sollten das eine tun und das andere nicht
preisgeben. Ihr Unverstandigen, die den Weg zeigen wollen!
Ihr siebt die Miicke heraus und verschluckt ein Kamel.
(Matthius 23,23f)

n



Die gleiche Tendenz finden wir heute bei denen, die an der
Macht sind oder nach ihr streben. Sie sind mehr darauf aus, die
eigenen Interessen zu wahren, als sich um Gerechtigkeit zu be-
miihen.

Moglicherweise haben Sie schon einmal Gemailde oder Bil-
der auf Glasfenstern in einer Kirche gesehen, die einen Prophe-
ten darstellen, der auf Jesus zeigt. Vielleicht ist das heute deren
Funktion! Ich bin iiberzeugt davon, dass wir Jesus nur dann ver-
stehen konnen, wenn wir die Geschichte, das Wesen und den
einzigartigen Ansatz der Propheten aus der Hebriischen Bibel
verstanden haben.

In fast jedem Jahrhundert haben wir, wenn es keine Prophe-
ten gab, Zuflucht zu Revolutionen oder Reformen gesucht.
Unsere Gesellschaften hatten keinen anderen inneren Mecha-
nismus fiir Verdnderung, und so ging es in unserer Geschichte
vor allem darum, Ketzer aufzuspiiren, vermeintliche Rebellen
einzusperren und zu téten und so die Interessen unterschied-
licher tonangebender gesellschaftlicher Gruppen, die oft du-
alistischen und aggressiven Weltbildern anhingen, zu schiit-
zen. Dabei glaubte jede dieser Gruppen, mehr im Recht zu sein
als die vorangegangene. Revolutionen traten an die Stelle einer
Evolution, bei der sowohl Ordnung als auch Unordnung zu-
sammenwirken diirfen.? Das aber ist kein guter Weg, um vor-
anzukommen.

Wenn wir uns ansehen, was Propheten tun und wie sie es tun,
stellen wir fest, dass sie einem typischen Muster folgen. Wenn
ein Prophet oder eine Prophetin wahrnimmt, dass der aktuelle
Zustand einer Gesellschaft nicht zufriedenstellend ist, fordert

er oder sie das, was ich als »heilige Unordnung« bezeichne. Ge-

12



meint ist ein Prozess, bei dem die geltenden Selbstverstindlich-
keiten und grundlegenden Beziehungen einer Gruppe aufge-
brochen werden (wie das bei der Eroberung Israels durch die
Babylonier z.B. der Fall war). Diese Disruption kann positive
oder negative Auswirkungen haben. Entweder wichst unser
Verstindnis von Gott {iber unser gegenwartiges, begrenztes
Verstandnis hinaus und wir wachsen mit (wie ich in meinem
Buch Reifes Leben schrieb)® oder wir entwickeln uns zurtick, weil
wir uns auf das, was geschieht, nicht einlassen konnen. Dann
flichtet sich die Gesellschaft in Legalismus und Formalismus,
in der Erhaltung des Bestehenden, bis sie schlieflich vollkom-
men in sich erstarrt. Aus solchen Stérungen entsteht im besten
Fall eine neue Ordnung. In ihr kénnen die menschlichen Bezie-
hungen auf einer héheren Ebene gedeihen. Sie sind hier kreati-
ver, weniger dualistisch und in der Regel weniger gewalttitig als
in der Ordnung auf der Ebene, die verlassen wurde.

»Heilige Unordnung« zu schaffen und sie zuzulassen ist das,
was der amerikanische Biirgerrechtler und spitere Senator John
Lewis als »niitzlichen Unfrieden« bezeichnete. Er meinte damit
die guten, weil notwendigen Akte des zivilen Ungehorsams im
Streben nach mehr Rassengerechtigkeit. Diese Denkweise fin-
den wir ebenso ausgeprigt auch bei den Propheten. Auch fiir sie
konnten »niitzlicher Unfrieden« und »heilige Unordnung« Bes-
seres hervorbringen — ein vollig verandertes Bewusstsein, das
sich durch ein grofleres Gerechtigkeitsempfinden, dem Stre-
ben nach mehr Barmherzigkeit und eine intensivere Gottes-
nihe auszeichnet.

Nattirlich verlauft dieser Prozess nie linear und er kommt auch

nie an ein Ende. Die neue Ordnung wird wieder zu einer alten.

13



Wir brauchen darum Propheten, die uns davor bewahren, den
Status quo zu vergottern. Wir brauchen Propheten, die den Pro-
zess einer organischen Veridnderung von innen in Gang halten.

Ich finde es auf diesem Hintergrund bemerkenswert, dass die
Katholische Kirche das Weihesakrament kennt. Diejenigen, die
Priester werden, werden mit der Weihe »ordinierts, d.h. in eine
Ordnung eingebunden. Obwohl die Prophetie dem biblischen
Zeugnis zufolge als Gabe des Heiligen Geistes gleich nach dem
Amt der Apostel kommt (1. Kor 12,28; Eph 4,11) und fiir wich-
tiger erachtet wird als das Lehramt oder die Bevollméachtigung,
Wunder zu tun, gibt es aber kein Ritual, das sich auf die Be-
vollméachtigung zur »heiligen Unordnung« bezieht. Wir miissen
uns fragen: Warum musste das kritische Denken immer von auflen an
unsere Glaubenssysteme herangetragen werden? Warum wurde es nicht
von innen heraus ermaglicht?

Wir haben versucht, die Religion nach den gleichen von
Zwang und Macht bestimmten Regeln zu reformieren, die auch
in Wirtschaftssystemen oder Nationalstaaten zur Anwendung
kommen. Dabei behalten die Eigeninteressen derjenigen, die
die Macht haben, oft die Oberhand. Zugleich haben wir die Nei-
gung, das Bose kleiner zu machen, als es ist, indem wir einzelne
»Bosewichter« identifizieren, aber nicht die Dinge aufdecken
und angreifen, die iiber Generationen hinweg die meisten Ge-
sellschaften zerstoren: Liigen, Stolz, Betrug, Macht, Krieg und
Gier.

Das ist mehr als alles andere der Grund daftir, dass das Chris-
tentum wenig dazu beitrug, das Romische Reich, das Heilige
Romische Reich Deutscher Nation oder die Imperien unter rus-

sischer, franzosischer, spanischer, britischer oder amerikani-

14



scher Herrschaft zu reformieren und weiterzuentwickeln, son-
dern lieber mit ihnen ins bequeme Bett stieg. Die bosen Machte,
die die Menschen bei lebendigem Leib verschlangen, wurden
selten als solche kenntlich gemacht. Vielmehr ging es den
spriesterlichen« Gruppen darum, Ritualvorschriften und Rein-
heitsgebote durchzusetzen — AuRerlichkeiten, an denen Jesus
und die Propheten wenig oder iiberhaupt kein Interesse zeig-
ten. Wenn man die Weise, wie Propheten die Dinge sehen, aufler
Acht ldsst, dann wird vieles, das bose ist, geleugnet, verschleiert
und hinter den Regeln der Religion und des Gesetzes versteckt. In
einer solchermafSen dualistischen Welt wird die Wahrheit »er-
kanntc, in dem man religiése Reinheits- und Identitatswettbe-
werbe gewinnt.

Der Philosoph Ken Wilber schreibt, dass unser Weg zur
Reife in der Regel eine Abfolge von Schritten beinhaltet, die
mit den Stichworten »Aufwachsens, »Aufwachens, »Aufblii-
hen« und »Aufstehen« gekennzeichnet werden kénne.* Zu oft
begniigen wir uns jedoch damit, nach einer Zeit des Aufwach-
sen nur »aufzurdumenc« und das uns Wichtige vom uns weni-
ger Wichtigen zu trennen. Wir bleiben dabei auf uns bezogen,
fragen nicht nach den Talenten, die wir fiir andere nutzen kon-
nen (aufwachen) und dann auch engagiert nutzen sollten (auf-
blithen und aufstehen). Dabei ist das Aufblithen gar nicht so
schwer. Es kommt nur darauf an, unser Bediirfnis nach Abgren-
zung zu erkennen und zu tiberwinden. Mir fallt in diesem Zu-
sammenhang eine Klarstellung von Papst Franziskus tiber die
grundlegende Bedeutung des Segens ein. Dieser wird nicht tiber
Menschen gesprochen, die schon alle moralischen Hiirden ge-

nommen haben, sondern iiber alle, die darum bitten!

15



Wir miissen uns einer Tatsache immer bewusst sein: Fiir das
nicht transformierte Selbst ist Religion die gefihrlichste Versuchung von
allen. Unser durch Religion legitimiertes Ego erlaubt es uns, auf-
grund seiner vorgeblichen Tugendhaftigkeit und seines angeb-
lichen Hasses auf alles Bose zu unterjochen, auszugrenzen, zu
erniedrigen, zu betriigen und uns selbst zu erhdhen. Genau das
ist es, was die Propheten in umfassender Weise angreifen, wenn
sie sich gegen den Kult im Tempel, gegen die priesterlichen Eli-
ten, gegen Gebote, die nur dem Nutzen weniger dienen, und
tiber Generationen hinweg weitergegebenen Reichtum wen-
den. »Seid hier sehr vorsichtigl«, mahnen sie immer wieder. Die
Propheten wissen, dass Religion das Beste ist, aber auch das
Schlimmste sein kann, weil wir es lieben, uns selbst fiir rein und
ohne Schuld zu halten, weil wir es mogen, uns auf die Seite der
Guten zu stellen, auch wenn es nur wenige Beweise dafiir gibt,
dass wir es wirklich sind. Fiir uns mag das iiberraschend sein,
nicht so aber fiir die Propheten.

Was mir an den prophetischen Biichern der Bibel am bes-
ten gefillt, ist, dass sie zeigen, wie sich bei einer ganzen Reihe
von Menschen das Gottesverstindnis entwickelt. Wir kennen
das von uns selbst: Am Anfang steht bei den Propheten oft ein
Uberlegenheitsgefiihl, mit dem sie sich iiber andere erheben
und diese wiitend bewerten. Nach und nach zerbroselt diese
Haltung dann. Die Prophetenbiicher zeigen, wie der Prophet
den Zorn iiberwindet und ein neues Bewusstsein entwickelt,
das der Haltung Gottes ndherkommt — seiner Geduld, seiner
Vergebungsbereitschaft, seiner Liebe.

In der gesamten Bibel scheinen die Propheten eine Siinde

mehr als alle anderen anzuprangern: den Gotzendienst, unsere

16



Neigung, Dinge, die nicht absolut, unendlich und objektiv gut
sind, zu »vergéttlichen«. Und ebenso unbarmherzig nehmen sie
unsere Selbstgerechtigkeit aufs Korn, die immer bemiiht ist, uns
im allerbesten Licht erscheinen zu lassen. So z.B. im Lukasevan-
gelium: Nachdem Jesus die beiden Gebote »Liebe den Herrn,
deinen Gott«und »Liebe deinen Nachsten wie dich selbst« als die
wichtigsten des Gesetzes herausgestellt hat, fragt ein frommle-
rischer »Gesetzeslehrer, der symbolisch fiir uns alle steht: »Wer
ist mein Nachster?« Das aber fragt er nicht, weil er eine ehrliche
Antwort horen mochte, sondern weil er »weiter Recht bekom-
men will« (Lukas 10,27-29).

Die Bitte um Erbarmen zu Beginn christlicher Gottes-
dienste ist darum eine Mahnung und Warnung zugleich, die
uns daran erinnern soll, dass wir uns auf heiligem Boden be-
wegen. Wir wissen nicht, wovon wir sprechen, wenn wir von
Gott reden, und sollten daher demiitig sein. Wenn ein Gottes-
dienst nicht mit einem aufrichtigen »Kyrie eleison« beginnt, ist
Vorsicht geboten. Wir brauchen stets und immer die Gnade
Gottes, weil wir die wahre Natur des Heiligen Mysteriums
nicht kennen.

Propheten sind also »Wahrheits-Sager, die uns vor Augen
fithren, was in Wahrheit ist. Sie sind keine Wahrsager, die die
Zukunft voraussagen, sondern Manner und Frauen, die den
Schleier von unserem Selbstbetrug reiffen, von den immer glei-
chen Geschichten vom Gewinnen und Verlieren, Bestrafen und
Belohnen. So geben sie uns die Moglichkeit, Neues zu gestalten.
Propheten sind die Ausnahmegestalten, die die Wirklichkeit in
der Fiille ihrer Moglichkeiten sehen, statt nur in Dualititen von

richtig oder falsch, gut oder bose.

17



In jeder Epoche muss es Menschen geben, die die Glaubens-
gemeinschaft und die Gesellschaft im Allgemeinen mahnen:
Euer oberflichlicher Blick auf das Leben — und auf Gott — ist im Grofeen
und Ganzen falsch und egoistisch! Und er wird in erster Linie von eurer
Angst bestimmt. »Niemand anderer ist euer Problem, sagt der
Prophet. »Thr selbst seid euer Problem. Was ihr fiir gut haltet, ist
allzu oft eine Tauschung, und was ihr fiir schlecht haltet, konnte
dagegen euer wertvollster spiritueller Schatz sein.« Dabei tiben
Propheten und Prophetinnen nicht nur Kritik, sondern bieten
auch Visionen fiir eine gerechtere, barmherzigere und fried-
lichere Gesellschaft an. Sie rufen die Menschen dazu auf, die-
sen Visionen zu folgen. Religion oder philosophische Konzepte
aber, die der Blindheit der Gruppe Vorschub leisten, statt diese
zur Hellsichtigkeit zu fithren, stehen einem Aufbruch entgegen.

Wie Jesaja es ausdriickte: »Weh denen, die das Bose guthei-
en und das Gute bose. Sie machen Finsternis zu Licht und
Licht zur Finsternis. Sie machen bitter zu siif§ und siif§ zu bit-
ter.« (Jesaja 5,20) Er zeigt auf, wie wir alle Worte und Gefiihle
benutzen, um uns selbst und andere zu tiuschen. Wie das kon-
kret aussieht, kann man an einer politischen Partei in Amerika
sehen, die auf jedem Parteitag lautstark »Recht und Ordnungc«
fordert und tatsédchlich nichts so sehr hasst wie genau das: Recht
und Ordnung. Nicht wenige der politischen Fiihrer, die gegen
Schamlosigkeit wettern, haben heimlich eine Affare. Wenn es
uns an Selbsterkenntnis fehlt, projizieren wir unbewusst unser
ungeliebtes und unbekanntes Selbst auf andere und verurtei-
len diese fiir genau die Fehler, die wir selbst haben. Es ist darum
kein Wunder, dass die meisten Propheten ermordet wurden,
wie Jesus in Matthaus 23,31 anklagend feststellt.

18



Was fiir eine katastrophale Dynamik! Fiir den franzosischen
Anthropologen und Literaturkritiker René Girard ist die Bibel
in der gesamten Weltliteratur gerade darum einzigartig, weil
sie die menschliche Neigung, die eigenen dunklen Seiten nicht
sehen zu wollen, deutlich benennt. Girard nennt die Projek-
tion unserer eigenen Fehler und Angste auf andere »den Siin-
denbockmechanismus«<.> Es gebe ihn in allen Kulturen, aber nur
die Bibel beschreibe seine Funktionsweise. Girard betont, dass
mit dem im Johannesevangelium angesprochenen »Unrecht der
Welt« (Johannes 1,29) genau dieser Siindenbockmechanismus
gemeint sei. Thn zu tiberwinden, wire die Aufgabe eines jeden,
der davon spreche, die Menschheit und unsere stets fragile Ge-
schichte »erl6sen« zu wollen. Und doch bleibe der Mechanismus
in den meisten Fallen unerkannt. Diejiidische und die christliche Re-
ligion entwickelten sich beide zu Glaubensgemeinschaften, denen es eher
um individuelle Siindenfreiheit ging als darum, sich mit den Leidenden
und den Siindern zu solidarisieren. Dies ist meiner Meinung nach
ein entscheidender Punkt.

Die Religionen der Welt scheinen sich in jeder Epoche da-
tiir hergegeben zu haben, etwas oder jemanden zu opfern,
um so dazu beizutragen, dass der Status quo aufrechterhalten
werden kann. Heute sind es die Migranten an den Grenzen;
in anderen Zeiten waren es die Schwarzen im Stiden oder die
indigenen Volker Amerikas, die von ihrem Land vertrieben
wurden. Indem Jesus, so betont René Girard, einen unendlich
liebenden Gott offenbare, hebe er die Notwendigkeit des Op-
fers »ein fiir alle Mal« (Hebréer 7,28; 10,10) auf. Ein liebender
Gott lasst sich nur schwer instrumentalisieren. Man kann mit

ihm auch niemandem drohen. In dem vielleicht subtilsten und

19



am besten begriindeten theologischen Werk des Neuen Testa-
ments, dem Brief an die Romer, betont Paulus darum, dass wir
»dem Gesetz entbunden (sind), in dem wir gefangen waren.«
(Romer 7,6) Nach Tod und Auferstehung Jesu sind wir »in der
erneuerten Wirklichkeit der Geistkraft ... nicht linger von der
Ordnung des alten Buchstabens bestimmt«. (Rémer 7,6) Die
Propheten und Paulus lehren also, dass das Gesetz niemals
Selbstzweck sein diirfe, sondern nur die Funktion habe, das
aufgeblasene menschliche Ego vor sich selbst und das Wohl
aller zu schiitzen. Diesem Thema widmet Paulus den grofSten
Teil seines Briefes an die Romer sowie nochmals drei ganze
Kapitel seines Galaterbriefes (3-5).

Die Aufgabe der Propheten war es immer, das eigentliche
Problem offenzulegen: das Problem nimlich, das bei den An-
klagern selbst und in den Trugbildern der Gesellschaft liegt. Sie
benennen die so weitverbreitete Selbsttauschung, wonach gilt:
»Weil dein Steinewerfen schlecht ist, ist mein Steinewerfen gut.«
Wenn das Problem wirklich in blind befolgten Konventionen
jeder Gemeinschaft liegt, kann es nicht auf Stindenbocke abge-
wilzt werden, in der falschen Erwartung, dass »wir Rechtschaf-
fenen« von Schuld oder Scham frei bleiben.

Die judischen Propheten sind einzigartig, wenn es darum
geht, die verborgene, kollektive und maskierte Natur der Siinde
und des Bosen zu erkennen. Sie sind gnadenlos, wenn es darum
geht, die Wahrheit ans Licht zu bringen und die Masken he-
runterzureiflen, die Einzelpersonen und Gruppen aufziehen,
um ihr Selbstbild zu schiitzen. Die Propheten prangern nicht
nur die Machthaber an, weil sie korrupt sind und ihre Aufgaben

vernachlissigen, sondern kritisieren das gesamte System des

20



Tempel- und Opferkultes. So schimpft Amos: »Die auf Elfen-
beinbetten liegen, die sich auf ihren Diwanen fldzen, die junge
Schafe und Ziegen verschlingen und Kilber aus dem Maststall;
die wie David auf der Harfe herumklimpern, die fiir sich Musik-
instrumente ausdenken; die Wein aus Opferschalen schliirfen:
Sie versalben das beste Ol, und die schert der Untergang Josefs
nicht.« (Amos 6,4-6)

Seit jeher errichten wir immer dieselben auf Eigennutz aus-
gerichteten Machtzentren, wie sie Jesus und die Propheten an-
prangerten. Die meisten von uns haben resigniert und sich
mit diesem Zustand abgefunden. Als beispielsweise bekannt
wurde, wie weit Padophilie unter katholischen Priestern ver-
breitet ist, erwarteten nur sehr wenige, dass Kardinile, Bi-
schofe und Priester ihre Komplizenschaft eingestehen oder
sich ernsthaft darum bemiihen wiirden, etwas dagegen zu
unternehmen. Wir sind einfach nicht wirklich im Bilde darii-
ber, welche Formen strukturelle Siinde annimmt; wir haben
kein Bewusstsein fiir kollektive Schuld und generationeniiber-
greifende Traumata, geschweige denn fiir kulturell geformte
Ressentiments. Nicht alles davon ist boswillig. Aber wir nei-
gen dazu, Einzelnen die Schuld zu geben und sie zur Umkehr
aufzufordern. Die Analyse der Gesellschaft als ganzer wird
dagegen von manchen als eine »Vermischung von Politik und
Religion« verurteilt. Aber genau diese Analyse nehmen die
Propheten vor. Sie wenden sich an die Gemeinschaft und nicht
nur an den Einzelnen, um das Wohl der Allgemeinheit zu for-
dern und um tiberhaupt deutlich zu machen, dass das Wohl
der Allgemeinheit moglich ist. Diese Einsicht ist fiir uns im-

mer noch schwer zu begreifen.

21



Lernen, so zu lieben, wie Gott liebt

Als der Prophet Moses auf dem Berg Sinai war, fiirchteten die re-
bellischen Israeliten, dass er nicht wiederkommen wiirde, und
forderten ein Gottesbild, das die sehen konnten. Aaron, der Ho-
hepriester und Bruder des Moses, beugte sich dieser Forderung.
Er nahm allen Goldschmuck des Volkes und goss daraus ein
goldenes Kalb, das dann zum Mittelpunkt der Anbetung wurde.
Anders als Moses folgte Aaron damit lieber den Wiinschen des
Volkes als denen Gottes.

Als Moses zuriickkehrte und sah, was geschehen war, zer-
mahlte er das goldene Kalb zu Pulver, vermischte es mit Was-
ser und lief die Israeliten trinken, was in seinen Augen eine
notwendige Medizin fiir sie war (Exodus 32,20). Eine ebenso
schockierende wie eindriickliche Zeichenhandlung: Ahnlich
wie heute in mancher Suchttherapie gibt der Prophet den Men-
schen das eigene Gift zu »schmecken«, damit sie sich zukiinftig
davon fernhalten.

Die Priester der aaronitischen Tradition waren damit be-
schiftigt, Ritualen und Opfergottesdiensten vorzustehen, die
nur sie leiten konnten. Sie bemtihten sich, dem Volk zu geben,
was dieses wollte, Hauptsache, sie selbst hatten einen Vorteil
davon. In dieser Perspektive scheint jeder Priester einen pro-
phetischen Bruder wie Moses oder eine prophetische Schwester
wie Miriam zu notig zu haben, die ihm beharrlich vor Augen
tithren, wo er goldene Kilber erschafft. Ein Aaron ohne einen
Moses oder eine Miriam kann leicht zu einem Problem werden.

Als Propheten wirken Moses und Miriam als Korrektiv zu

Aarons priesterlicher Dominanz. Aaron gestaltet und bewahrt

22



den religiosen Raum, wihrend die Propheten, wie Moses und
Miriam, dafiir sorgen, dass der Raum lebenswert und schon
ist. In der biblischen Exoduserzahlung leitet Miriam, nachdem
die Flucht aus Agypten gegliickt ist, das Freudenfest mit Musik,
Tanz und Lobliedern (Exodus 15,20-21).*

Ich sage gerne, dass sie die Befreiung zur Darstellung bringt.
Moses ist derweil derjenige, der die vollstindige Befreiung
theologisch begleitet. Auf der Wanderung der Israeliten durch
die Wiiste sucht er stets nach einem Gleichgewicht zwischen
Kult, Gesetz und Gemeinschaft. Er ist der erste, der diese da-
mals neue Rolle des »Propheten« verkérpert und formt. Mo-
ses bringt das Gesetz vom Berg herab und zerschmettert es,
als er sieht, dass das Volk ungehorsam war und das goldene
Kalb erschaffen hat (Exodus 32,19). In diesen Handlungen ver-
bindet er Ordnung mit Unordnung und verdient sich so seine
Position als mutmaflicher Begriinder der monotheistischen
Religion und einer klar definierten Prophetie. Moses ziigelt
und bandigt Aarons Neigung, der Menge mehr Beachtung zu

schenken als Gott (wie er es mit dem goldenen Kalb tat), und

* Ich muss gleich von vornherein darauf hinweisen, dass die He-
braische Bibel leider keine Berichte tiber Prophetinnen enthal,
die Schriften verfasst haben. Miriam, Deborah, Hulda und Hanna
sind allesamt Protagonistinnen der Prophetie, die sich den Heraus-
forderungen personlich stellen, ohne dariiber zu schreiben. Ich ver-
mute, dass es heute Prohetinnen als Proheten gibt, einfach weil sie
aus diversen Strukturen ausgeschlossen wurden. Ich hoffe, dass sich
jemand mit dem Thema Prophetie aus weiblicher Perspektive be-
fasst, denn ich bin dazu nicht in der Lage. Ich bin immer noch durch
meine Privilegien und Voreingenommenheiten als weifSer, ameri-
kanischer, mannlicher Geistlicher geprigt.

23



macht Aaron so religios handlungsfihig und nicht zu einem
volligen Gotzendiener.

Die den Egoismus untergrabende und den Stindenbockme-
chanismus entlarvende Vorgehensweise der Propheten ist mei-
ner Meinung nach der Grund dafiir, dass sie nie populdr waren
oder viel gelesen werden, obwohl prophetische Texte einen so
groflen Teil der Bibel ausmachen. Sie fordern uns ja auch auf,
»zu sterben, bevor wir sterben« und dazu, die Dinge mit den Au-
gen einer unendlichen Liebe zu sehen. Ohne ein solches Fun-
dament der Liebe verkommen fast alle Religionen und Welt-
anschauungen zu Formen des Opferkults, in denen wir etwas
(oder jemanden) entwerten, in der Hoffnung, selbst an Wert zu
gewinnen. Deshalb spricht Jesus vom »Sterben des Selbst«. Und
der Buddhismus weifl um die Notwendigkeit, alle Tauschungen
und schlechten Gewohnheiten des Geistes, die Menschen davon
abhalten, die Realitit klar zu sehen, durch Ubung zu iiberwin-
den. Alle Religionen, die eine Verwandlung und Umbkehr des
Menschen anstreben, versuchen auf ihre je eigene Weise, das
tibermachtige Ego zu bezwingen und das stets getarnte dunkle
Selbst zu demaskieren. Doch wir miissen in der Gewissheit un-
endlicher Liebe verankert sein, bevor wir eine solche Aushoh-
lung des Egos riskieren konnen. Die Propheten fithren uns auf
ihre je eigene Weise allmihlich zu dieser gottlichen Gewissheit
und durch sie hindurch.

Wie die Propheten schon wussten, hingen wir an unseren Illu-
sionen, wir brauchen unsere Feindbilder und wir sind an unsere
Fehden und Vorurteile gewohnt, so sehr wir auch das Gegenteil
behaupten. Sie geben uns ein Gefiihl moralischer Uberlegenheit.

Wie der Erzengel Michael, der den Drachen erschlug, alles Bose

24



aus dem Himmel vertrieb (Offenbarung 12,7; 20,2) und so die ge-
samte Schopfung in das absolut Gute und das absolut Bose teilte,
konnen wir heldenhaft auf der Seite des absolut Guten stehen.
Sichtbar wird das besonders in der umfassenden Anziehungs-
kraft, die Krieg und Kampf ausiiben, selbst dann, wenn objektiv
nicht gut ist, was wir tun, weil wir eindeutig nur im Eigeninter-
esse handeln. Warum gilt im Krieg das Gebot »Du sollst nicht t6-
ten« plotzlich nicht mehr? Nur Quéker, Amische und Mennoni-
ten sowie neuere Vertreter der Gewaltlosigkeit hatten den Mut,
diese beunruhigende Frage tiberhaupt zu stellen.

Gott ist immer noch dabei, uns langsam von unserer Liebe
zum Sieg und zum Erfolg zu befreien. Die allmihliche Wand-
lung unserer Gottesbilder — vom Léwen zum Lamm, vom zor-
nigen Gott zu einem Gott der Tranen, von der verlassenen Ein-
samkeit zur dankbaren Gemeinschaft — vollzieht sich in aller
Stille. Die Menschheit wird tatsdchlich erwachsen. Das ist nur
schwer nachzuvollziehen, solange wir nicht mindestens ein-
mal mit dieser prophetischen Form einer gegenkulturellen
Sichtweise in Berithrung gekommen sind. Heute bin ich zum
Beispiel voller Bewunderung fiir die grofle Anzahl von Men-
schen, die ernsthaft und leidenschaftlich an Werten orientiert
sind, ohne einer bestimmten Gruppe anzugehoren, die sie dazu
zwingen wiirde, sich an deren Regeln zu halten. Das ist neu,
denke ich, zumindest in einem so groflen Umfang. Man kann
Werte haben, ohne mit einer Bewegung verbunden zu sein,
auch wenn man ohne ein Team strategisch wahrscheinlich we-
niger effektiv ist.

Dies ist die im Grunde wichtigste Lektion: Wir konnen eine

solche Liebe entwickeln, indem wir genau darauf achten, wie

25



Gott uns und die gesamte Schopfung liebt. Oft muss man
dazu nur das universelle Loblied der Natur héren und mit-
singen, so wie es der heilige Franziskus, Hildegard von Bin-
gen, William Wordsworth, John Muir und Mary Oliver taten.
Schon der aufmerksame Blick auf eine Frithlingsblume, die
aus dunkler Erde sprief3t, oder auf ein Rotkehlchen, das iiber
den Rasen hiipft — oder auf irgendetwas in der Natur — offen-
bart Gottes grenzenlose GrofSziigigkeit und die Heiligkeit je-
des geschaffenen Wesens. So sieht Gott. Die meisten von uns
haben nie gelernt, welche Erkenntnisse sich aus dieser Art der
Betrachtung der geheimnisvollen Bewegung des Lebens und
Sterbens ziehen lassen, weil wir von der Lektiire von von Men-
schen geschriebener religioser Texte geprigt sind, in denen
Gott als zornig, wiitend, anklagend und strafend dargestellt
wurde. Wir haben so ziemlich alle unsere Gotter vermensch-
licht und uns vorgestellt, sie wiren so kleinlich und rechtha-
berisch wie wir!

Die Propheten haben genauso angefangen, aber sie ha-
ben sich verandert und sind erwachsen geworden. Das ist das
Grundthema dieses Buches. Die Propheten erlaubten es Israel
nicht, Gottes immerwahrender Liebe untreu zu werden, weil
sie auf das Bundesverhiltnis (hesed) vertrauten, das Israel in die
Gemeinschaft mit Gott »hineingeliebt« hatte. Es war Gottes be-
standiges Handeln an Israel, nicht die eigene Leistung oder der
Status als »auserwihltes Volke, das die Israeliten zu »Auserwihl-
ten« machte!

Mich erinnert das daran, dass ich als kleiner Junge davon
tiberzeugt war, der »Auserwahlte« zu sein, der Liebling meiner

Mutter unter uns vier Kindern. Das war objektiv gesehen nicht

26



