




R I C H A R D  R O H R

DER WEG 
DES 

PROPHETEN 
Biblische Weisheit 

für Zeiten 
des Umbruchs

Aus dem amerikanischen Englisch 
von Diedrich Steen



Für Sheryl Fullerton, meiner vielfach leidgeprüften  
brillanten Lektorin, die sich über meine vielen  

unvollständigen und halbfertigen Ideen gebeugt hat,  
damit dieses Buch in Druck gehen konnte.

Für Lee Staman, unseren hochgeschätzten Bibliothekar  
am Center for Action and Contemplation, der mir  
versicherte, dass meine Hauptthese hier richtig ist.



Da, eine Hand streckte sich mir entgegen, und in ihr war 

eine Schriftrolle. ... Vorder- und Rückseite waren beschrieben. 

Es stand dort: ›Klage‹ und ›Ach‹ und ›Wehe‹. ... 

Da öffnete ich meinen Mund und sie gab mir diese Rolle 

zu essen. �Da aß ich sie und sie war in meinem Mund 

so süß wie Honig.

(Ezechiel 2,9f; 3,2f)





INHALT

EINFÜHRUNG
Nützlicher Unfrieden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              9

KAPITEL 1
»Die Tränen der Dinge« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       31

KAPITEL 2
Amos – Bote an die Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          49

KAPITEL 3
Eine kritische Masse – Das Geheimnis der  
kleinen Anzahl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                65

KAPITEL 4
Wie die Propheten uns dabei helfen,  
heilige Unordnung zu befürworten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         85

KAPITEL 5
Jeremia – Die Strukturen, die uns tragen . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  111

KAPITEL 6
Unvollendete Propheten – Elia, Jona und  
Johannes der Täufer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         135



KAPITEL 7
Die Alchemie der Tränen – Wie wir  
universelles Mitgefühl und Güte lernen . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  155

KAPITEL 8
Die drei Jesajas – Das Herzstück der Prophetie  . . . . . . . . . .           181

KAPITEL 9
Ezechiel – Erlösung und die Gnade Gottes . . . . . . . . . . . . . . .               199

KAPITEL 10
Es kommt nur auf die Liebe an  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             213

EINE ZUSAMMENFASSUNG  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             237

DIE PROPHETEN ISRAELS  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                241

SIEBEN INHALTE DER  
ALTERNATIVEN ORTHODOXIE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        245

DANK  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           247

ANMERKUNGEN  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            249

DER AUTOR  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  253



EINFÜHRUNG

NÜTZLICHER UNFRIEDEN

Die Propheten der Hebräischen Bibel – und es gibt viele davon, 
darunter sieben Frauen1 – stellen wir uns gerne als wütende 
Prediger mit wilder Mähne vor, die das Volk Israel wegen seiner 
vielen Verfehlungen beschimpfen und sein zukünftiges Verder-
ben voraussagen. Nun, einige Propheten taten genau das. Aber 
in meiner jahrlangen Beschäftigung mit ihnen habe ich gelernt, 
dass dieses vorherrschende Bild die Aufgabe, die Berufung und 
die Botschaft der Propheten nur sehr unzureichend beschreibt. 

Es stimmt, dass die Propheten Israel viele Male dazu aufrie-
fen, zum Bund, den Gott mit seinem Volk am Berg Sinai ge-
schlossen hatte, zurückzukehren. Nachdem er es aus der Skla-
verei in Ägypten herausgeführt hatte, gab er ihm das Gesetz 
und die Zehn Gebote, nach denen die Menschen ihr Zusam-
menleben im Gelobten Land gestalten sollten. Sie sollten nicht 
lügen, nicht stehlen, keinen Ehebruch begehen usw. Diese Re-
geln formulierten eine Grundordnung, ohne die eine Gesell-
schaft nicht bestehen kann. Aber die Menschen scheiterten 
daran, diese Grundordnung zu befolgen. Sie legten sich Rein-

9



heitsgebote auf und hingen einem religiösen Leistungsdenken 
an, sie folgten dem Buchstaben des Gesetzes, statt in seinem 
Geist zu handeln. Sie vergaßen ihre Versprechen Gott gegen-
über und erinnerten sich nicht mehr daran, wie sehr Jahwe sich 
um sie kümmerte und für sie sorgte. Immer wieder brauchte es 
darum Menschen, die dazu aufriefen, zu Gott und zu seiner Ge-
rechtigkeit zurückzukehren. Menschen, die warnten, kritisier-
ten und ihren Mitmenschen Gottes Wesen und Wollen neu vor 
Augen führten. Diese Menschen nennen wir Propheten. Und 
jede Religion braucht sie.

In den für die Religionsgeschichte Israels entscheidenden 
Jahrhunderten von etwa 1.300 v. Chr. über die Zeit der Könige 
und des Exils hinweg bis in die Zeit der Besatzung durch fremde 
Mächte, waren Propheten wie Samuel, Jona, Amos, Jesaja, Jere-
mia und Ezechiel nicht nur »Wahrheits-Sager«, Menschen also, 
die die Fakten vor Augen führten. Sie waren als Botschafter gött-
licher Offenbarungen auch die Verkünder ethischer Alternativen, 
die auf radikale Veränderung drängten und bestehende Ordnun-
gen infrage stellten. Jesaja und Ezechiel bezeichnen die Propheten 
als »Wächter« oder »Wachleute«, deren Aufgabe es sei, Israel auf 
die Nerven zu gehen, indem sie die Menschen auffordern, sich an 
die Wahrheit zu halten und sich nicht mit Hilfe von Lügen, Geld, 
Waffen oder Macht eine trügerische Sicherheit zu verschaffen. 

Damit führten sie ein völlig neues Rollenmodell in die Welt 
der antiken Religionen ein: einen »advocatus diaboli« mit der Li-
zenz zur öffentlichen Kritik, dessen Aufgabe es war, die Schat-
tenseiten der eigenen Gruppe zu benennen und aufzudecken. 
Wenn überhaupt, dann haben nur wenige Kulturen ein solches 
kontraintuitives Rollenmodell entwickelt. Zivilisationen sind 

10



von Natur aus auf den eigenen Erfolg ausgerichtet und haben 
wenig Sinn für Selbstkritik. Wir verhöhnen das gegnerische 
Team und bemühen uns gleichzeitig um eine ungebrochene 
Loyalität gegenüber dem eigenen. In Israel war das in der Zeit 
nach Mose und bis ungefähr fünf Jahrhunderte vor dem Auftre-
ten Jesu, als das Volk aus dem babylonischen Exil zurückkehrte, 
anders. Nach dem Exil allerdings scheint das Interesse an den 
Propheten abgenommen zu haben. Es gibt aus dieser Zeit nur 
die Moralpredigten Maleachis und verstreute Fragmente aus Sa-
charja II. Die Stimmen der Propheten sind in dieser Zeit nicht 
mehr zu hören und vielleicht ist das der Grund dafür, dass die 
Menschen zur Zeit Jesu für sein Auftreten nicht bereit waren. 
Die religiöse und spirituelle Wirklichkeit war zu uneinheitlich, 
und es gelang den einzelnen Menschen nicht mehr, eine starke 
innere spirituelle Empfindsamkeit zu entwickeln. Eine aufs Äu-
ßere gerichtete Observanz bestimmte die religiöse Praxis, was 
in der Bibel durch die häufige Erwähnung der »Schriftgelehrten 
und Pharisäer« als Gegner Jesu Ausdruck findet.

Im Matthäusevangelium kritisiert Jesus das in aller Deutlich-
keit: 

Wehe euch, ihr Scheinheiligen unter den Toragelehrten und 

pharisäischen Männern und Frauen! Ihr verzehntet Minze 

und Dill und Kümmel und habt das preisgegeben, was in 

der Tora mehr Gewicht hat: Gerechtigkeit, Barmherzigkeit 

und Vertrauen. Wir sollten das eine tun und das andere nicht 

preisgeben. Ihr Unverständigen, die den Weg zeigen wollen! 

Ihr siebt die Mücke heraus und verschluckt ein Kamel. 

(Matthäus 23,23f)

11



Die gleiche Tendenz finden wir heute bei denen, die an der 
Macht sind oder nach ihr streben. Sie sind mehr darauf aus, die 
eigenen Interessen zu wahren, als sich um Gerechtigkeit zu be-
mühen. 

Möglicherweise haben Sie schon einmal Gemälde oder Bil-
der auf Glasfenstern in einer Kirche gesehen, die einen Prophe-
ten darstellen, der auf Jesus zeigt. Vielleicht ist das heute deren 
Funktion! Ich bin überzeugt davon, dass wir Jesus nur dann ver-
stehen können, wenn wir die Geschichte, das Wesen und den 
einzigartigen Ansatz der Propheten aus der Hebräischen Bibel 
verstanden haben.

In fast jedem Jahrhundert haben wir, wenn es keine Prophe-
ten gab, Zuflucht zu Revolutionen oder Reformen gesucht. 
Unsere Gesellschaften hatten keinen anderen inneren Mecha-
nismus für Veränderung, und so ging es in unserer Geschichte 
vor allem darum, Ketzer aufzuspüren, vermeintliche Rebellen 
einzusperren und zu töten und so die Interessen unterschied-
licher tonangebender gesellschaftlicher Gruppen, die oft du-
alistischen und aggressiven Weltbildern anhingen, zu schüt-
zen. Dabei glaubte jede dieser Gruppen, mehr im Recht zu sein 
als die vorangegangene. Revolutionen traten an die Stelle einer 
Evolution, bei der sowohl Ordnung als auch Unordnung zu-
sammenwirken dürfen.2 Das aber ist kein guter Weg, um vor-
anzukommen.

Wenn wir uns ansehen, was Propheten tun und wie sie es tun, 
stellen wir fest, dass sie einem typischen Muster folgen. Wenn 
ein Prophet oder eine Prophetin wahrnimmt, dass der aktuelle 
Zustand einer Gesellschaft nicht zufriedenstellend ist, fördert 
er oder sie das, was ich als »heilige Unordnung« bezeichne. Ge-

12



meint ist ein Prozess, bei dem die geltenden Selbstverständlich-
keiten und grundlegenden Beziehungen einer Gruppe aufge-
brochen werden (wie das bei der Eroberung Israels durch die 
Babylonier z.B. der Fall war). Diese Disruption kann positive 
oder negative Auswirkungen haben. Entweder wächst unser 
Verständnis von Gott über unser gegenwärtiges, begrenztes 
Verständnis hinaus und wir wachsen mit (wie ich in meinem 
Buch Reifes Leben schrieb)3 oder wir entwickeln uns zurück, weil 
wir uns auf das, was geschieht, nicht einlassen können. Dann 
flüchtet sich die Gesellschaft in Legalismus und Formalismus, 
in der Erhaltung des Bestehenden, bis sie schließlich vollkom-
men in sich erstarrt. Aus solchen Störungen entsteht im besten 
Fall eine neue Ordnung. In ihr können die menschlichen Bezie-
hungen auf einer höheren Ebene gedeihen. Sie sind hier kreati-
ver, weniger dualistisch und in der Regel weniger gewalttätig als 
in der Ordnung auf der Ebene, die verlassen wurde.

»Heilige Unordnung« zu schaffen und sie zuzulassen ist das, 
was der amerikanische Bürgerrechtler und spätere Senator John 
Lewis als »nützlichen Unfrieden« bezeichnete. Er meinte damit 
die guten, weil notwendigen Akte des zivilen Ungehorsams im 
Streben nach mehr Rassengerechtigkeit. Diese Denkweise fin-
den wir ebenso ausgeprägt auch bei den Propheten. Auch für sie 
konnten »nützlicher Unfrieden« und »heilige Unordnung« Bes-
seres hervorbringen – ein völlig verändertes Bewusstsein, das 
sich durch ein größeres Gerechtigkeitsempfinden, dem Stre-
ben nach mehr Barmherzigkeit und eine intensivere Gottes-
nähe auszeichnet. 

Natürlich verläuft dieser Prozess nie linear und er kommt auch 
nie an ein Ende. Die neue Ordnung wird wieder zu einer alten. 

13



Wir brauchen darum Propheten, die uns davor bewahren, den 
Status quo zu vergöttern. Wir brauchen Propheten, die den Pro-
zess einer organischen Veränderung von innen in Gang halten.

Ich finde es auf diesem Hintergrund bemerkenswert, dass die 
Katholische Kirche das Weihesakrament kennt. Diejenigen, die 
Priester werden, werden mit der Weihe »ordiniert«, d.h. in eine 
Ordnung eingebunden. Obwohl die Prophetie dem biblischen 
Zeugnis zufolge als Gabe des Heiligen Geistes gleich nach dem 
Amt der Apostel kommt (1. Kor 12,28; Eph 4,11) und für wich-
tiger erachtet wird als das Lehramt oder die Bevollmächtigung, 
Wunder zu tun, gibt es aber kein Ritual, das sich auf die Be-
vollmächtigung zur »heiligen Unordnung« bezieht. Wir müssen 
uns fragen: Warum musste das kritische Denken immer von außen an 
unsere Glaubenssysteme herangetragen werden? Warum wurde es nicht 
von innen heraus ermöglicht?

Wir haben versucht, die Religion nach den gleichen von 
Zwang und Macht bestimmten Regeln zu reformieren, die auch 
in Wirtschaftssystemen oder Nationalstaaten zur Anwendung 
kommen. Dabei behalten die Eigeninteressen derjenigen, die 
die Macht haben, oft die Oberhand. Zugleich haben wir die Nei-
gung, das Böse kleiner zu machen, als es ist, indem wir einzelne 
»Bösewichter« identifizieren, aber nicht die Dinge aufdecken 
und angreifen, die über Generationen hinweg die meisten Ge-
sellschaften zerstören: Lügen, Stolz, Betrug, Macht, Krieg und 
Gier.

Das ist mehr als alles andere der Grund dafür, dass das Chris-
tentum wenig dazu beitrug, das Römische Reich, das Heilige 
Römische Reich Deutscher Nation oder die Imperien unter rus-
sischer, französischer, spanischer, britischer oder amerikani-

14



scher Herrschaft zu reformieren und weiterzuentwickeln, son-
dern lieber mit ihnen ins bequeme Bett stieg. Die bösen Mächte, 
die die Menschen bei lebendigem Leib verschlangen, wurden 
selten als solche kenntlich gemacht. Vielmehr ging es den 
»priesterlichen« Gruppen darum, Ritualvorschriften und Rein-
heitsgebote durchzusetzen – Äußerlichkeiten, an denen Jesus 
und die Propheten wenig oder überhaupt kein Interesse zeig-
ten. Wenn man die Weise, wie Propheten die Dinge sehen, außer 
Acht lässt, dann wird vieles, das böse ist, geleugnet, verschleiert 
und hinter den Regeln der Religion und des Gesetzes versteckt. In 
einer solchermaßen dualistischen Welt wird die Wahrheit »er-
kannt«, in dem man religiöse Reinheits- und Identitätswettbe-
werbe gewinnt. 

Der Philosoph Ken Wilber schreibt, dass unser Weg zur 
Reife in der Regel eine Abfolge von Schritten beinhaltet, die 
mit den Stichworten »Aufwachsen«, »Aufwachen«, »Aufblü-
hen« und »Aufstehen« gekennzeichnet werden könne.4 Zu oft 
begnügen wir uns jedoch damit, nach einer Zeit des Aufwach-
sen nur »aufzuräumen« und das uns Wichtige vom uns weni-
ger Wichtigen zu trennen. Wir bleiben dabei auf uns bezogen, 
fragen nicht nach den Talenten, die wir für andere nutzen kön-
nen (aufwachen) und dann auch engagiert nutzen sollten (auf-
blühen und aufstehen). Dabei ist das Aufblühen gar nicht so 
schwer. Es kommt nur darauf an, unser Bedürfnis nach Abgren-
zung zu erkennen und zu überwinden. Mir fällt in diesem Zu-
sammenhang eine Klarstellung von Papst Franziskus über die 
grundlegende Bedeutung des Segens ein. Dieser wird nicht über 
Menschen gesprochen, die schon alle moralischen Hürden ge-
nommen haben, sondern über alle, die darum bitten!

15



Wir müssen uns einer Tatsache immer bewusst sein: Für das 
nicht transformierte Selbst ist Religion die gefährlichste Versuchung von 
allen. Unser durch Religion legitimiertes Ego erlaubt es uns, auf-
grund seiner vorgeblichen Tugendhaftigkeit und seines angeb-
lichen Hasses auf alles Böse zu unterjochen, auszugrenzen, zu 
erniedrigen, zu betrügen und uns selbst zu erhöhen. Genau das 
ist es, was die Propheten in umfassender Weise angreifen, wenn 
sie sich gegen den Kult im Tempel, gegen die priesterlichen Eli-
ten, gegen Gebote, die nur dem Nutzen weniger dienen, und 
über Generationen hinweg weitergegebenen Reichtum wen-
den. »Seid hier sehr vorsichtig!«, mahnen sie immer wieder. Die 
Propheten wissen, dass Religion das Beste ist, aber auch das 
Schlimmste sein kann, weil wir es lieben, uns selbst für rein und 
ohne Schuld zu halten, weil wir es mögen, uns auf die Seite der 
Guten zu stellen, auch wenn es nur wenige Beweise dafür gibt, 
dass wir es wirklich sind. Für uns mag das überraschend sein, 
nicht so aber für die Propheten.

Was mir an den prophetischen Büchern der Bibel am bes-
ten gefällt, ist, dass sie zeigen, wie sich bei einer ganzen Reihe 
von Menschen das Gottesverständnis entwickelt. Wir kennen 
das von uns selbst: Am Anfang steht bei den Propheten oft ein 
Überlegenheitsgefühl, mit dem sie sich über andere erheben 
und diese wütend bewerten. Nach und nach zerbröselt diese 
Haltung dann. Die Prophetenbücher zeigen, wie der Prophet 
den Zorn überwindet und ein neues Bewusstsein entwickelt, 
das der Haltung Gottes näherkommt – seiner Geduld, seiner 
Vergebungsbereitschaft, seiner Liebe.

In der gesamten Bibel scheinen die Propheten eine Sünde 
mehr als alle anderen anzuprangern: den Götzendienst, unsere 

16



Neigung, Dinge, die nicht absolut, unendlich und objektiv gut 
sind, zu »vergöttlichen«. Und ebenso unbarmherzig nehmen sie 
unsere Selbstgerechtigkeit aufs Korn, die immer bemüht ist, uns 
im allerbesten Licht erscheinen zu lassen. So z.B. im Lukasevan-
gelium: Nachdem Jesus die beiden Gebote »Liebe den Herrn, 
deinen Gott« und »Liebe deinen Nächsten wie dich selbst« als die 
wichtigsten des Gesetzes herausgestellt hat, fragt ein frömmle-
rischer »Gesetzeslehrer«, der symbolisch für uns alle steht: »Wer 
ist mein Nächster?« Das aber fragt er nicht, weil er eine ehrliche 
Antwort hören möchte, sondern weil er »weiter Recht bekom-
men will« (Lukas 10,27-29). 

Die Bitte um Erbarmen zu Beginn christlicher Gottes-
dienste ist darum eine Mahnung und Warnung zugleich, die 
uns daran erinnern soll, dass wir uns auf heiligem Boden be-
wegen. Wir wissen nicht, wovon wir sprechen, wenn wir von 
Gott reden, und sollten daher demütig sein. Wenn ein Gottes-
dienst nicht mit einem aufrichtigen »Kyrie eleison« beginnt, ist 
Vorsicht geboten. Wir brauchen stets und immer die Gnade 
Gottes, weil wir die wahre Natur des Heiligen Mysteriums 
nicht kennen.

Propheten sind also »Wahrheits-Sager«, die uns vor Augen 
führen, was in Wahrheit ist. Sie sind keine Wahrsager, die die 
Zukunft voraussagen, sondern Männer und Frauen, die den 
Schleier von unserem Selbstbetrug reißen, von den immer glei-
chen Geschichten vom Gewinnen und Verlieren, Bestrafen und 
Belohnen. So geben sie uns die Möglichkeit, Neues zu gestalten. 
Propheten sind die Ausnahmegestalten, die die Wirklichkeit in 
der Fülle ihrer Möglichkeiten sehen, statt nur in Dualitäten von 
richtig oder falsch, gut oder böse.

17



In jeder Epoche muss es Menschen geben, die die Glaubens-
gemeinschaft und die Gesellschaft im Allgemeinen mahnen: 
Euer oberflächlicher Blick auf das Leben – und auf Gott – ist im Großen 
und Ganzen falsch und egoistisch! Und er wird in erster Linie von eurer 
Angst bestimmt. »Niemand anderer ist euer Problem«, sagt der 
Prophet. »Ihr selbst seid euer Problem. Was ihr für gut haltet, ist 
allzu oft eine Täuschung, und was ihr für schlecht haltet, könnte 
dagegen euer wertvollster spiritueller Schatz sein.« Dabei üben 
Propheten und Prophetinnen nicht nur Kritik, sondern bieten 
auch Visionen für eine gerechtere, barmherzigere und fried-
lichere Gesellschaft an. Sie rufen die Menschen dazu auf, die-
sen Visionen zu folgen. Religion oder philosophische Konzepte 
aber, die der Blindheit der Gruppe Vorschub leisten, statt diese 
zur Hellsichtigkeit zu führen, stehen einem Aufbruch entgegen.

Wie Jesaja es ausdrückte: »Weh denen, die das Böse guthei-
ßen und das Gute böse. Sie machen Finsternis zu Licht und 
Licht zur Finsternis. Sie machen bitter zu süß und süß zu bit-
ter.« (Jesaja 5,20) Er zeigt auf, wie wir alle Worte und Gefühle 
benutzen, um uns selbst und andere zu täuschen. Wie das kon-
kret aussieht, kann man an einer politischen Partei in Amerika 
sehen, die auf jedem Parteitag lautstark »Recht und Ordnung« 
fordert und tatsächlich nichts so sehr hasst wie genau das: Recht 
und Ordnung. Nicht wenige der politischen Führer, die gegen 
Schamlosigkeit wettern, haben heimlich eine Affäre. Wenn es 
uns an Selbsterkenntnis fehlt, projizieren wir unbewusst unser 
ungeliebtes und unbekanntes Selbst auf andere und verurtei-
len diese für genau die Fehler, die wir selbst haben. Es ist darum 
kein Wunder, dass die meisten Propheten ermordet wurden, 
wie Jesus in Matthäus 23,31 anklagend feststellt.

18



Was für eine katastrophale Dynamik! Für den französischen 
Anthropologen und Literaturkritiker René Girard ist die Bibel 
in der gesamten Weltliteratur gerade darum einzigartig, weil 
sie die menschliche Neigung, die eigenen dunklen Seiten nicht 
sehen zu wollen, deutlich benennt. Girard nennt die Projek-
tion unserer eigenen Fehler und Ängste auf andere »den Sün-
denbockmechanismus«.5 Es gebe ihn in allen Kulturen, aber nur 
die Bibel beschreibe seine Funktionsweise. Girard betont, dass 
mit dem im Johannesevangelium angesprochenen »Unrecht der 
Welt« (Johannes 1,29) genau dieser Sündenbockmechanismus 
gemeint sei. Ihn zu überwinden, wäre die Aufgabe eines jeden, 
der davon spreche, die Menschheit und unsere stets fragile Ge-
schichte »erlösen« zu wollen. Und doch bleibe der Mechanismus 
in den meisten Fällen unerkannt. Die jüdische und die christliche Re-
ligion entwickelten sich beide zu Glaubensgemeinschaften, denen es eher 
um individuelle Sündenfreiheit ging als darum, sich mit den Leidenden 
und den Sündern zu solidarisieren. Dies ist meiner Meinung nach 
ein entscheidender Punkt.

Die Religionen der Welt scheinen sich in jeder Epoche da-
für hergegeben zu haben, etwas oder jemanden zu opfern, 
um so dazu beizutragen, dass der Status quo aufrechterhalten 
werden kann. Heute sind es die Migranten an den Grenzen; 
in anderen Zeiten waren es die Schwarzen im Süden oder die 
indigenen Völker Amerikas, die von ihrem Land vertrieben 
wurden. Indem Jesus, so betont René Girard, einen unendlich 
liebenden Gott offenbare, hebe er die Notwendigkeit des Op-
fers »ein für alle Mal« (Hebräer 7,28; 10,10) auf. Ein liebender 
Gott lässt sich nur schwer instrumentalisieren. Man kann mit 
ihm auch niemandem drohen. In dem vielleicht subtilsten und 

19



am besten begründeten theologischen Werk des Neuen Testa-
ments, dem Brief an die Römer, betont Paulus darum, dass wir 
»dem Gesetz entbunden (sind), in dem wir gefangen waren.« 
(Römer 7,6) Nach Tod und Auferstehung Jesu sind wir »in der 
erneuerten Wirklichkeit der Geistkraft ... nicht länger von der 
Ordnung des alten Buchstabens bestimmt«. (Römer 7,6) Die 
Propheten und Paulus lehren also, dass das Gesetz niemals 
Selbstzweck sein dürfe, sondern nur die Funktion habe, das 
aufgeblasene menschliche Ego vor sich selbst und das Wohl 
aller zu schützen. Diesem Thema widmet Paulus den größten 
Teil seines Briefes an die Römer sowie nochmals drei ganze 
Kapitel seines Galaterbriefes (3-5).

Die Aufgabe der Propheten war es immer, das eigentliche 
Problem offenzulegen: das Problem nämlich, das bei den An-
klägern selbst und in den Trugbildern der Gesellschaft liegt. Sie 
benennen die so weitverbreitete Selbsttäuschung, wonach gilt: 
»Weil dein Steinewerfen schlecht ist, ist mein Steinewerfen gut.« 
Wenn das Problem wirklich in blind befolgten Konventionen 
jeder Gemeinschaft liegt, kann es nicht auf Sündenböcke abge-
wälzt werden, in der falschen Erwartung, dass »wir Rechtschaf-
fenen« von Schuld oder Scham frei bleiben. 

Die jüdischen Propheten sind einzigartig, wenn es darum 
geht, die verborgene, kollektive und maskierte Natur der Sünde 
und des Bösen zu erkennen. Sie sind gnadenlos, wenn es darum 
geht, die Wahrheit ans Licht zu bringen und die Masken he-
runterzureißen, die Einzelpersonen und Gruppen aufziehen, 
um ihr Selbstbild zu schützen. Die Propheten prangern nicht 
nur die Machthaber an, weil sie korrupt sind und ihre Aufgaben 
vernachlässigen, sondern kritisieren das gesamte System des 

20



Tempel- und Opferkultes. So schimpft Amos: »Die auf Elfen-
beinbetten liegen, die sich auf ihren Diwanen fläzen, die junge 
Schafe und Ziegen verschlingen und Kälber aus dem Maststall; 
die wie David auf der Harfe herumklimpern, die für sich Musik-
instrumente ausdenken; die Wein aus Opferschalen schlürfen: 
Sie versalben das beste Öl, und die schert der Untergang Josefs 
nicht.« (Amos 6,4-6) 

Seit jeher errichten wir immer dieselben auf Eigennutz aus-
gerichteten Machtzentren, wie sie Jesus und die Propheten an-
prangerten. Die meisten von uns haben resigniert und sich 
mit diesem Zustand abgefunden. Als beispielsweise bekannt 
wurde, wie weit Pädophilie unter katholischen Priestern ver-
breitet ist, erwarteten nur sehr wenige, dass Kardinäle, Bi-
schöfe und Priester ihre Komplizenschaft eingestehen oder 
sich ernsthaft darum bemühen würden, etwas dagegen zu 
unternehmen. Wir sind einfach nicht wirklich im Bilde darü-
ber, welche Formen strukturelle Sünde annimmt; wir haben 
kein Bewusstsein für kollektive Schuld und generationenüber-
greifende Traumata, geschweige denn für kulturell geformte 
Ressentiments. Nicht alles davon ist böswillig. Aber wir nei-
gen dazu, Einzelnen die Schuld zu geben und sie zur Umkehr 
aufzufordern. Die Analyse der Gesellschaft als ganzer wird 
dagegen von manchen als eine »Vermischung von Politik und 
Religion« verurteilt. Aber genau diese Analyse nehmen die 
Propheten vor. Sie wenden sich an die Gemeinschaft und nicht 
nur an den Einzelnen, um das Wohl der Allgemeinheit zu för-
dern und um überhaupt deutlich zu machen, dass das Wohl 
der Allgemeinheit möglich ist. Diese Einsicht ist für uns im-
mer noch schwer zu begreifen. 

21



Lernen, so zu lieben, wie Gott liebt

Als der Prophet Moses auf dem Berg Sinai war, fürchteten die re-
bellischen Israeliten, dass er nicht wiederkommen würde, und 
forderten ein Gottesbild, das die sehen konnten. Aaron, der Ho-
hepriester und Bruder des Moses, beugte sich dieser Forderung. 
Er nahm allen Goldschmuck des Volkes und goss daraus ein 
goldenes Kalb, das dann zum Mittelpunkt der Anbetung wurde. 
Anders als Moses folgte Aaron damit lieber den Wünschen des 
Volkes als denen Gottes.

Als Moses zurückkehrte und sah, was geschehen war, zer-
mahlte er das goldene Kalb zu Pulver, vermischte es mit Was-
ser und ließ die Israeliten trinken, was in seinen Augen eine 
notwendige Medizin für sie war (Exodus 32,20). Eine ebenso 
schockierende wie eindrückliche Zeichenhandlung: Ähnlich 
wie heute in mancher Suchttherapie gibt der Prophet den Men-
schen das eigene Gift zu »schmecken«, damit sie sich zukünftig 
davon fernhalten.

Die Priester der aaronitischen Tradition waren damit be-
schäftigt, Ritualen und Opfergottesdiensten vorzustehen, die 
nur sie leiten konnten. Sie bemühten sich, dem Volk zu geben, 
was dieses wollte, Hauptsache, sie selbst hatten einen Vorteil 
davon. In dieser Perspektive scheint jeder Priester einen pro-
phetischen Bruder wie Moses oder eine prophetische Schwester 
wie Miriam zu nötig zu haben, die ihm beharrlich vor Augen 
führen, wo er goldene Kälber erschafft. Ein Aaron ohne einen 
Moses oder eine Miriam kann leicht zu einem Problem werden.

Als Propheten wirken Moses und Miriam als Korrektiv zu 
Aarons priesterlicher Dominanz. Aaron gestaltet und bewahrt 

22



den religiösen Raum, während die Propheten, wie Moses und 
Miriam, dafür sorgen, dass der Raum lebenswert und schön 
ist. In der biblischen Exoduserzählung leitet Miriam, nachdem 
die Flucht aus Ägypten geglückt ist, das Freudenfest mit Musik, 
Tanz und Lobliedern (Exodus 15,20-21).*1 

Ich sage gerne, dass sie die Befreiung zur Darstellung bringt. 
Moses ist derweil derjenige, der die vollständige Befreiung 
theologisch begleitet. Auf der Wanderung der Israeliten durch 
die Wüste sucht er stets nach einem Gleichgewicht zwischen 
Kult, Gesetz und Gemeinschaft. Er ist der erste, der diese da-
mals neue Rolle des »Propheten« verkörpert und formt. Mo-
ses bringt das Gesetz vom Berg herab und zerschmettert es, 
als er sieht, dass das Volk ungehorsam war und das goldene 
Kalb erschaffen hat (Exodus 32,19). In diesen Handlungen ver-
bindet er Ordnung mit Unordnung und verdient sich so seine 
Position als mutmaßlicher Begründer der monotheistischen 
Religion und einer klar definierten Prophetie. Moses zügelt 
und bändigt Aarons Neigung, der Menge mehr Beachtung zu 
schenken als Gott (wie er es mit dem goldenen Kalb tat), und 

*1	 Ich muss gleich von vornherein darauf hinweisen, dass die He-
bräische Bibel leider keine Berichte über Prophetinnen enthält, 
die Schriften verfasst haben. Miriam, Deborah, Hulda und Hanna 
sind allesamt Protagonistinnen der Prophetie, die sich den Heraus-
forderungen persönlich stellen, ohne darüber zu schreiben. Ich ver-
mute, dass es heute Prohetinnen als Proheten gibt, einfach weil sie 
aus diversen Strukturen ausgeschlossen wurden. Ich hoffe, dass sich 
jemand mit dem Thema Prophetie aus weiblicher Perspektive be-
fasst, denn ich bin dazu nicht in der Lage. Ich bin immer noch durch 
meine Privilegien und Voreingenommenheiten als weißer, ameri-
kanischer, männlicher Geistlicher geprägt.

23



macht Aaron so religiös handlungsfähig und nicht zu einem 
völligen Götzendiener.

Die den Egoismus untergrabende und den Sündenbockme-
chanismus entlarvende Vorgehensweise der Propheten ist mei-
ner Meinung nach der Grund dafür, dass sie nie populär waren 
oder viel gelesen werden, obwohl prophetische Texte einen so 
großen Teil der Bibel ausmachen. Sie fordern uns ja auch auf, 
»zu sterben, bevor wir sterben« und dazu, die Dinge mit den Au-
gen einer unendlichen Liebe zu sehen. Ohne ein solches Fun-
dament der Liebe verkommen fast alle Religionen und Welt-
anschauungen zu Formen des Opferkults, in denen wir etwas 
(oder jemanden) entwerten, in der Hoffnung, selbst an Wert zu 
gewinnen. Deshalb spricht Jesus vom »Sterben des Selbst«. Und 
der Buddhismus weiß um die Notwendigkeit, alle Täuschungen 
und schlechten Gewohnheiten des Geistes, die Menschen davon 
abhalten, die Realität klar zu sehen, durch Übung zu überwin-
den. Alle Religionen, die eine Verwandlung und Umkehr des 
Menschen anstreben, versuchen auf ihre je eigene Weise, das 
übermächtige Ego zu bezwingen und das stets getarnte dunkle 
Selbst zu demaskieren. Doch wir müssen in der Gewissheit un-
endlicher Liebe verankert sein, bevor wir eine solche Aushöh-
lung des Egos riskieren können. Die Propheten führen uns auf 
ihre je eigene Weise allmählich zu dieser göttlichen Gewissheit 
und durch sie hindurch.

Wie die Propheten schon wussten, hängen wir an unseren Illu-
sionen, wir brauchen unsere Feindbilder und wir sind an unsere 
Fehden und Vorurteile gewöhnt, so sehr wir auch das Gegenteil 
behaupten. Sie geben uns ein Gefühl moralischer Überlegenheit. 
Wie der Erzengel Michael, der den Drachen erschlug, alles Böse 

24



aus dem Himmel vertrieb (Offenbarung 12,7; 20,2) und so die ge-
samte Schöpfung in das absolut Gute und das absolut Böse teilte, 
können wir heldenhaft auf der Seite des absolut Guten stehen. 
Sichtbar wird das besonders in der umfassenden Anziehungs-
kraft, die Krieg und Kampf ausüben, selbst dann, wenn objektiv 
nicht gut ist, was wir tun, weil wir eindeutig nur im Eigeninter-
esse handeln. Warum gilt im Krieg das Gebot »Du sollst nicht tö-
ten« plötzlich nicht mehr? Nur Quäker, Amische und Mennoni-
ten sowie neuere Vertreter der Gewaltlosigkeit hatten den Mut, 
diese beunruhigende Frage überhaupt zu stellen.

Gott ist immer noch dabei, uns langsam von unserer Liebe 
zum Sieg und zum Erfolg zu befreien. Die allmähliche Wand-
lung unserer Gottesbilder – vom Löwen zum Lamm, vom zor-
nigen Gott zu einem Gott der Tränen, von der verlassenen Ein-
samkeit zur dankbaren Gemeinschaft – vollzieht sich in aller 
Stille. Die Menschheit wird tatsächlich erwachsen. Das ist nur 
schwer nachzuvollziehen, solange wir nicht mindestens ein-
mal mit dieser prophetischen Form einer gegenkulturellen 
Sichtweise in Berührung gekommen sind. Heute bin ich zum 
Beispiel voller Bewunderung für die große Anzahl von Men-
schen, die ernsthaft und leidenschaftlich an Werten orientiert 
sind, ohne einer bestimmten Gruppe anzugehören, die sie dazu 
zwingen würde, sich an deren Regeln zu halten. Das ist neu, 
denke ich, zumindest in einem so großen Umfang. Man kann 
Werte haben, ohne mit einer Bewegung verbunden zu sein, 
auch wenn man ohne ein Team strategisch wahrscheinlich we-
niger effektiv ist.

Dies ist die im Grunde wichtigste Lektion: Wir können eine 
solche Liebe entwickeln, indem wir genau darauf achten, wie 

25



Gott uns und die gesamte Schöpfung liebt. Oft muss man 
dazu nur das universelle Loblied der Natur hören und mit-
singen, so wie es der heilige Franziskus, Hildegard von Bin-
gen, William Wordsworth, John Muir und Mary Oliver taten. 
Schon der aufmerksame Blick auf eine Frühlingsblume, die 
aus dunkler Erde sprießt, oder auf ein Rotkehlchen, das über 
den Rasen hüpft – oder auf irgendetwas in der Natur – offen-
bart Gottes grenzenlose Großzügigkeit und die Heiligkeit je-
des geschaffenen Wesens. So sieht Gott. Die meisten von uns 
haben nie gelernt, welche Erkenntnisse sich aus dieser Art der 
Betrachtung der geheimnisvollen Bewegung des Lebens und 
Sterbens ziehen lassen, weil wir von der Lektüre von von Men-
schen geschriebener religiöser Texte geprägt sind, in denen 
Gott als zornig, wütend, anklagend und strafend dargestellt 
wurde. Wir haben so ziemlich alle unsere Götter vermensch-
licht und uns vorgestellt, sie wären so kleinlich und rechtha-
berisch wie wir!

Die Propheten haben genauso angefangen, aber sie ha-
ben sich verändert und sind erwachsen geworden. Das ist das 
Grundthema dieses Buches. Die Propheten erlaubten es Israel 
nicht, Gottes immerwährender Liebe untreu zu werden, weil 
sie auf das Bundesverhältnis (hesed) vertrauten, das Israel in die 
Gemeinschaft mit Gott »hineingeliebt« hatte. Es war Gottes be-
ständiges Handeln an Israel, nicht die eigene Leistung oder der 
Status als »auserwähltes Volk«, das die Israeliten zu »Auserwähl-
ten« machte!

Mich erinnert das daran, dass ich als kleiner Junge davon 
überzeugt war, der »Auserwählte« zu sein, der Liebling meiner 
Mutter unter uns vier Kindern. Das war objektiv gesehen nicht 

26


