
﻿Giovanni Boccaccio
Decameron



﻿



﻿

Giovanni Boccaccio

Decameron
Zehntagewerk

Aus dem Italienischen übersetzt  
von Luis Ruby

Kommentiert von Horst Lauinger  
und Luis Ruby

Nachwort von Ijoma Mangold

Mit Literaturverzeichnis,  
einem Abriss zu Wirkungsgeschichte und  

Novellentraditionen, einer Nachbemerkung zur  
Übersetzung sowie 26 farbigen Illustrationen

MANESSE VERLAG



﻿



﻿

1  Eine Analogbildung zu diversen 
Schriften mit dem Titel Hexameron 
(«sechs Tage», also die aktiven 
«Werktage» Gottes in der Schöp-
fungsgeschichte). Hier werden an 
zehn Tagen Novellen erzählt; die 
Rahmenhandlung eingeschlossen, 
kommt das gesamte Buch auf fünf-
zehn. Das Zehntagewerk nimmt die 
parodistische Geste des Original-
titels auf.
2  prencipe Galeotto: Galehaut, von 
Boccaccio zu Galeotto italianisiert, 
ist der Freund Lancelots in dem als 
Lancelot-Gral-Zyklus bekannten alt-
französischen Prosaroman, dessen 
Lektüre in Dante Alighieris Gött­
licher Komödie Paolo und Francesca 
zur verbotenen Leidenschaft ange-
stachelt hat. Nach Francescas Be-
kunden: «Das Buch / ​und der, der es 
geschrieben hat, spielten die Rolle 
des Galehaut. / ​An jenem Tag lasen 
wir nicht weiter», Inferno V, 136–
138, hier und im Folgenden stets in 
der Übersetzung von Rudolf Georg 
Adam). Auf Italienisch steht der 
Name antonomastisch für einen, der 
die Liebe zwischen zwei anderen be-
günstigt (wie Galehaut jene zwischen 
Lancelot und Guinevere). Das Buch 
und sein Autor waren also vermitteln-
de Verführer. Boccaccio schließt aus-
drücklich an Dante an, hier mit einer 
moralisch dubiosen Referenz. Durch 
die Ergänzung des Titels «Fürst» 
rückt er jedoch die Lektüre von «Ga-
leotto» als Kuppler in die Ferne. Und 
während in der bei Dante geschilder-
ten Episode Galehauts Erwähnung 

mit dem Ende des Lesens zusammenfällt, steht sie bei Boccaccio an der Schwelle zum 
Buch: Liebe spielt darin eine zentrale Rolle, aber die Verführung ist eine binnenlitera-
rische. Gestiftet wird von ihr Erzählen und Zuhören für einen offenen Kreis von Lese-
rinnen und Lesern. 

Dies ist der Anfang des Buchs mit dem Namen  
Decameron1 oder auch Fürst Galehaut2,  

hundert Novellen, an zehn Tagen von sieben Damen  
und drei jungen Männern erzählt.



﻿



7

﻿

1  Umana cosa è aver compassione 
degli afflitti: Mitleid mit den Betrüb-
ten und Beladenen zu haben, ist eine 
zentrale Forderung der Lehre Jesu 
(Mt 18,23–35, Lk 10, 30–35 oder 
Mk 1,40–45). Für Thomas von Aquin 
(1225–1274) heißt Mitleid, dass 
das eigene Herz am Leid des ande-
ren mitleide («miserum cor super mi­
seria alterius»), doch unterscheidet 
er zwei Manifestationen: Mitleid im 
quasipathologischen Sinne als bloß 
affektives Phänomen, für das der 
spontane Gefühlsantrieb («motus ap­
petitus sensitivi») bestimmend sei, 
und Mitleid als vernunftbestimmtes 
Phänomen, bei dem der menschliche 
Geist («motus appetitus intellectivi») 
den Anstoß gebe. Erst im zweiten 
Fall wird für den Kirchenlehrer Mit-
leid zu einer Tugend (Summa theo­
logiae II/II, q. 30, 1c, 2c, 3c, 4). An 
ebendiese christliche Tugend appel-
liert Boccaccio hier. 
2  Vgl. Mt 5,4: «Selig sind, die da 
Leid tragen; denn sie sollen getröstet 
werden.» Der zweite zutiefst christ-
lich konnotierte Begriff im ersten 
Satz verweist auf die Schrift De con­
solatione philosophiae («Über den 
Trost der Philosophie») des Boethius 
(um 480–525), von der auch Dante 
beeinflusst wurde, der in Purgato­
rio XIX, 50–51 zudem die Seligprei-
sung aus Mt zitiert. Man kann es als 
rhetorischen Clou des Decameron 
bezeichnen, dass dessen Eingangs-
sequenz zu «Mitgefühl» und «Trost» 
aufruft – was hätte den von der Pest 
traumatisierten Zeitgenossen mehr 

aus dem Herzen gesprochen? – und so suggeriert, hier werde moraltheologische 
Erbauungsprosa geboten. 
3  piacevole: auch «angenehm»; zu diesem Leitbegriff siehe Zur Übersetzung. 
4  rifrigerio: kommt im ganzen Werk nur hier vor, als Kontrast zum Liebesfeuer.

VORREDE

Menschlich ist es, Mitgefühl mit den Leidenden zu empfin­
den,1 und wenn dies jedem Einzelnen gut ansteht, so ist es 
in besonderem Maße von jenen gefordert, die selbst schon 
einmal des Trostes2 bedurft und ihn bei anderen gefunden ha­
ben, und wenn das jemals einer brauchte, es ihm lieb war oder 
Vergnügen bereitete, so zähle zu diesen auch ich. Da ich seit 
meiner frühesten Jugend bis heute über die Maßen entzündet 
war von höchster und edler Liebe – vielleicht um einiges hö­
her, als es meinem niederen Stand, wollte ich davon erzählen, 
entsprechen mag – und obwohl ich von den Klugen, die da­
von erfuhren, gelobt und umso mehr geschätzt wurde, hatte 
ich ob dieser Liebe doch allergrößte Mühsal zu erleiden, ganz 
gewiss nicht durch Grausamkeit seitens der geliebten Dame, 
sondern durch das übermäßige Feuer in mir, das einer kaum 
gezügelten Begierde entsprang, weshalb ich, da sie mich nie 
innerhalb der Grenzen des Angemessenen verweilen ließ, 
häufig mehr Kummer als nötig empfand. In diesem Kummer 
schenkten mir die gefälligen3 Reden eines Freundes so viel 
Kühlung4 und löblichen Trost, dass ich der felsenfesten Über­
zeugung bin, es ihnen zu verdanken, wenn ich nicht tot bin.

Aber so wie es Ihm gefallen hat, Der, selbst unendlich, es 
zum unumstößlichen Gesetz erhob, dass alles Zeitliche ein 
Ende hat, schwand meine Liebe, die glühender als jede ande­
re gewesen war und sich von keiner Kraft des Vorsatzes oder 
Ratschlags oder der offenkundigen Schmach oder Gefahr, die 
daraus folgen könnte, hatte brechen oder beugen lassen, im 
Laufe der Zeit von selbst, sodass sie in mir nur jenes Vergnü­
gen hinterlassen hat, das sie bereitwillig denen gewährt, die in 
ihre dunkelsten Gewässer nicht allzu tief hineinsegeln. So bin 
ich nun, wo früher Mühsal herrschte, von aller Enge ganz und 
gar entlastet, und das Erfreuliche ist mir geblieben. 

Aber sosehr das Leid von mir gewichen ist, hat sich doch 
die Erinnerung an die damals empfangenen Wohltaten nicht 



8

V
o

r
r

e
d

e

5  Wie vor ihm schon Cicero, für den 
«Dankbarkeit nicht nur die größte 
aller Tugenden, sondern auch die 
Mutter aller anderen» war (De finibus 
bonorum et malorum).
6  Wie durch Dante, der im Inferno 
auf seine Florentiner schimpft, «je-
nes undankbare, bösartige Volk, das 
in der Antike / ​aus Fiesole herab-
stieg und das immer noch etwas / ​
vom Hinterwäldler und vom Steine-
klopfer an sich hat» (XV, 61–63, so 
bei Adam).
7  morbido: ein im Decameron 
durchgängig für Frauen verwendetes 
Adjektiv, das taktil konnotiert ist, 
zugleich aber Empfänglichkeit, Nach-
giebigkeit und Beweglichkeit impli-
ziert, ferner – im Vergleich mit den 
Männern – Verletzlichkeit, also einen 
Mangel an Härte und Standfestig-
keit; morbido («weich») und das an 
dieser Stelle verwendete dilicato 
(«zart») sind kompatibel. Wie eng 
diese Vokabeln mit dem Frauenbild 
verbunden sind, zeigt sich in Lauret-
tas Ausführungen am Anfang von Tag 
III oder in denen von Emilia als Kö-
nigin in IX, 9.
8  nuovi ragionamenti: ragionare steht häufig für das Sprechen oder auch das 
Erzählen der nun folgenden Tage. In diese Formel fasst der Autor ebendas, was er 
im Folgenden versprechen und einlösen wird.

verflüchtigt, die mir seitens jener zuteilgeworden sind, de­
ren Wohlwollen meine Mühen schlimm erschienen: Sie wird, 
glaube ich, niemals erlöschen, es sei denn durch den Tod. Und 
da die Dankbarkeit, wie ich glaube, unter den Tugenden be­
sonders hoch zu loben,5 ihr Gegenteil aber zu tadeln ist,6 habe 
ich, um nicht undankbar zu erscheinen, den Vorsatz gefasst, 
in dem mir möglichen bescheidenen Maß für das von mir 
Empfangene nun, da ich mich frei nennen darf, wenn schon 
nicht meinen damaligen Helfern, die das vermutlich dank ih­
rer Verständigkeit oder ihrem günstigen Geschick nicht brau­
chen, so doch immerhin denjenigen, die dessen bedürfen, die 
eine oder andere Erleichterung zu verschaffen. Wie wenig 
mein Beistand oder Trost, wenn wir ihn so nennen wollen, 
den Bedürftigen auch gelten mag, so scheint er mir doch am 
besten angebracht, wo der Bedarf am größten ist, zumal Hilfe 
dort den größten Nutzen bringt und man sie dort auch höher 
schätzt.

Und wer wird es anders als angemessen nennen, sie, mag 
sie auch geringfügig sein, eher den liebreizenden Damen als 
den Herren zu schenken? Verbergen doch jene in ihrer zarten7 
Brust, zwischen Furcht und Scham, die Liebesflammen, und 
wie viel mehr Kraft diese entfalten als die offen zutage lie­
genden, wissen alle, die sie erfahren haben. Zudem leben die 
Frauen, beschränkt durch die Wünsche, Vorlieben und Gebo­
te von Vätern, Müttern, Brüdern und Gatten, die meiste Zeit 
im kleinen Umkreis ihrer Zimmer eingeschlossen und sitzen 
mehr oder minder untätig da, wollen und wollen auch wie­
der nicht, unter allerlei Gedanken, die unmöglich nur fröh­
liche sein können. Wenn dabei eine gewisse Schwermut ihren 
Geist befällt, geboren aus feurigem Begehren, so muss sie sich 
dort voller Kummer festsetzen, falls sie nicht durch neuer­
liche Ansprache8 vertrieben wird, ganz zu schweigen davon, 
dass die Frauen viel weniger als die Männer in der Lage sind, 
solches zu erdulden, was bei verliebten Männern offensicht­
lich anders ist. Die haben, wenn sie unter Schwermut oder 
Grübeleien leiden, zahllose Möglichkeiten, jene zu lindern 
oder zu überwinden, denn ihnen steht es ja frei, nach Wunsch 



9

﻿V
ORREDE









9  Zum Begriff der Novelle, ihrer 
Entstehung und den Folgen siehe 
Anhang. 
10  Die Pestilentia Magna hatte Flo-
renz im Frühjahr 1348 erreicht, nach-
dem sie im Herbst 1347 schon im 
Königreich Sizilien und in norditalie-
nischen Hafenstädten gewütet hatte. 
In der Handelsmetropole am Arno, 
deren Einwohnerzahl sich seit 1330 
verdreifacht hatte, war die Mortali-
tätsrate besonders hoch, während 
Mailand als einzige Großstadt bei-
nahe ganz vom großen Sterben ver-
schont blieb. 
11  Tatsächlich nicht nur von ihnen, 
sondern auch von den jungen Her-
ren. Vittore Branca (im Folgenden 
als Branca zitiert) überlegt in sei-
ner Ausgabe (1992), ob Boccaccio 
möglicherweise ursprünglich nur die 
Damen singen lassen wollte, so wie 
es an den ersten drei Tagen der Fall 
ist – die wohl schon vor dem gesam-
ten Decameron als separates Werk 
kursierten (daher auch die auktoria-
len Ausführungen zu seiner Vertei
digung am Anfang von Tag IV).

12  Von einem tyrannischen Amor, der keine Gnade mit Liebenden kennt und 
diese nicht mehr aus seinen Banden entlässt, hatte Boccaccio in seiner Elegia di 
Madonna Fiammetta berichtet.

herumzuspazieren, Verschiedenes zu hören und zu sehen, Vö­
gel oder Wild zu jagen, zu fischen, zu reiten, zu spielen oder 
Handel zu treiben, und jedes Einzelne davon hat die Macht, 
den Geist ganz oder teilweise zu fesseln und ihn zumindest 
für einige Zeit dem kummervollen Grübeln zu entreißen, was 
auf die eine oder andere Art entweder Trost bringt oder den 
Kummer lindert.

Um also den Fehltritt Fortunas, die mit ihrer Hilfe dort am 
meisten geizt, wo am wenigsten Kraft vorhanden ist, wie wir 
es bei den zarten Frauen sehen, zumindest teilweise wieder­
gutzumachen und als Beistand und Zuflucht für jene, die lie­
ben – denn den anderen reichen Nadel, Spindel und Garn­
winde –, gedenke ich hundert Novellen9 oder Schwänke oder 
Parabeln oder Geschichten, wie immer wir sie nennen wollen, 
zum Besten zu geben, die an zehn Tagen von einer ehrbaren 
Runde, sieben Damen und drei jungen Männern, erzählt wur­
den, in der zurückliegenden Zeit der Pest und des Sterbens,10 
dazu einige kleine Lieder, die von ebendiesen Damen11 zu 
ihrem Vergnügen gesungen wurden.

In den besagten Novellen wird man gefällige und herbe 
Vorkommnisse in Liebesdingen und andere schicksalhafte 
Begebenheiten finden, die sich teils in neuerer, teils in alter 
Zeit zugetragen haben, und wenn besagte Damen dies lesen, 
können sie aus den geschilderten Vergnüglichkeiten ebenso 
viel Freude wie nützlichen Rat ziehen und erfahren, was zu 
meiden und was zu befolgen ist. Bei alldem, glaube ich, wird 
von dem Kummer nicht viel übrig bleiben können. Wenn es 
sich mit Gottes Hilfe so entwickelt, mögen sie Amor dafür 
danken, der mich von seinen Banden befreit12 und mir da­
durch gewährt hat, mich dem zu widmen, was ihnen Freude 
macht.





11

E
in

le
itu

n
g

1  montagna aspra und un bellis­
simo piano e dilettevole: Anklänge 
an Dantes Inferno I mit seiner «selva 
selvaggia e aspra» (bei Adam: «ab-
weisend») und dem «dilettoso mon­
te» («verlockende Höhe»).

2  Vgl. Spr 14,13: «nach der Freude kommt das Leid» (Luther).
3  a scriverle mi conduco: vgl. Inferno XXXII, 6: «a dicer mi conduco» (Adam: 
«fahre ich … fort»).

ERSTER TAG – EINLEITUNG

Dies ist der Anfang vom ersten Tag des Decameron, an dem 
nach einer Darlegung des Autors, wie es dazu kam, dass die 

im Anschluss präsentierten Personen sich versammelten  
und Geschichten erzählten, unter der Herrschaft Pampineas  

jeder von dem erzählt, was ihm am meisten zusagt.

SOOFT ICH, HULDVOLLSTE DAMEN, bei mir betrachte und 
bedenke, wie sehr Ihr von Natur aus zum Erbarmen neigt, 
erkenne ich, dass Ihr den Anfang dieses Werkes bedrückend 
und kummervoll finden werdet, als für jeden schmerzliche 
Erinnerung an die vergangene tödliche Seuche, der deren Ver­
heerungen erlebt oder erfahren hat, denn dieses Gedenken 
trägt es auf der Stirn. Doch sollte Euch dies nicht vom Wei­
terlesen abhalten, als müsstet Ihr dabei für immer zwischen 
Seufzern und Tränen hindurchschreiten. Möge dieser entsetz­
liche Beginn für Euch nichts anderes sein als für den Wanderer 
ein schroffer, steiler Berg, hinter dem sich eine wunderschöne, 
wonnige Ebene erstreckt,1 ihm umso angenehmer, je schwerer 
der Aufstieg und Abstieg gefallen sind. Und so wie nach der 
Freude der Schmerz kommt,2 wird alles Elend von anschlie­
ßender Heiterkeit beendet. Auf diesen kurzen Kummer – ich 
nenne ihn kurz, da er sich auf wenige Worte beschränkt – fol­
gen alsbald die Süße und das Vergnügen, die ich Euch ein­
gangs versprochen habe, wiewohl man sie nach einem sol­
chen Anfang, würde nichts weiter dazu gesagt, womöglich 
nicht erwarten würde. Und wahrhaftig, hätte ich Euch auf eh­
renhafte Weise über andere Wege führen können, wohin ich 
es wünsche, anstatt auf einem schroffen Pfad wie diesem, so 
hätte ich das bereitwillig getan. Aber da der Anlass für all das, 
wovon gleich zu lesen sein wird, nicht ohne eine solche Rück­
schau gezeigt werden könnte, schicke ich mich gleichsam 
von der Not gezwungen an,3 jene Ereignisse aufzuschreiben.



12

E
r

s
te

r
 T

a
g

4  In Florenz wurden die Jahre von 
Mariä Verkündigung am 25. März an 
gezählt.
5  Die «mortifera pestilenza» 
steht der «fruttifera incarnazione» 
(«segenbringende Fleischwerdung») 
gegenüber; auch dass «Fiorenza» auf 
«pestilenza» reimt, ist zu beachten: 
das einzige Auftreten dieser Variante 
gegenüber 76 Mal «Firenze».
6  Wie Boccaccios Zeitgenosse 
Matteo Villani überliefert hat, «wur-
de eine Konjunktion von drei höhe-
ren Planeten im Zeichen des Was-
sermanns festgestellt, in der nach 
Aussage der Astrologen Saturn do-
minierte. Daraus sagten die Astro
logen große und schwerwiegende 
Neuerungen voraus» (Cronica, S. 7). 
7  Der apokalyptische Reflex, in Seu-
chen und anderen Katastrophen ein 
göttliches Strafgericht für mensch-
liche Frevelhaftigkeit zu sehen, hatte 
bereits um 1260 die Bußbewegung 
des Franziskaners Raniero Fasani 
entstehen lassen: die Flagellanten 
(siehe Anmerkung 34 in III, 4). Auf 
Umzügen, die nun enormen Zulauf 
erhielten, lasen die Selbstgeißler 
den sogenannten Himmelsbrief vor, 
ein apokryphes Schriftstück, das der 
frommen Legende nach von der Got-
tesmutter Maria verfasst und Fasani 
von einem Engel überbracht worden 
war. Darin wurde dem Christenvolk 
kundgetan, Gottes gerechter Zorn 
habe es wegen Missachtung des 
Freitags und Sonntags getroffen. 
8  «Nach zeitgenössischen Berichten 
erreichte die Pest im Frühjahr 1347 
erstmals eine europäische Stadt, Caffa (das heutige Feodosia) auf der Krim, da-
mals eine Handelsniederlassung der Genuesen, die hier mit tatarischen, russischen 
und asiatischen Händlern ihre aus Italien importierten Waren tauschten.» Neben 
der Krim, Armenien, Tarsus und Griechenland waren auch Äthiopien, Ägypten und 

ICH SAGE ALSO, DASS DIE JAHRE seit der segenbrin­
genden Fleischwerdung des Gottessohns die Zahl 1348 er­
reicht hatten,4 da gelangte in die erlauchte Stadt Florenz, die 
jede andere italienische an Schönheit übertrifft, die todbrin­
gende Pestilenz5. Diese war, ob durch das Wirken der Him­
melskörper6 oder durch unsere frevelhaften Taten, von Gottes 
gerechtem Zorn zu unserer Besserung den Sterblichen ge­
schickt worden,7 nachdem sie ein paar Jahre zuvor im Orient 
ihren Ausgang genommen hatte, eine Unzahl von Lebenden 
dahinzuraffen, und hatte sich dann unseligerweise von einem 
Ort zum anderen, ohne zu verweilen, in Richtung Westen aus­
gebreitet.8 Da, was die Seuche betraf, weder Vernunft noch 
menschliche Vorkehrungen halfen, mit denen die Stadt durch 
eigens bestellte Beamte von allerlei Unrat gereinigt wurde, in­
des den Kranken der Zutritt verboten und umfangreiche Rat­
schläge zur Erhaltung der Gesundheit erteilt worden waren,9 
und da auch demütige Bitten nichts halfen, wie sie nicht ein, 
sondern viele Male in eigens dafür angeordneten Umzügen 
oder anderweitig von frommen Leuten an Gott gerichtet wur­
den,10 begann die Pest um den Frühlingsanfang des genann­
ten Jahres auf entsetzliche und überaus wundersame Weise 
ihre schmerzliche Wirkung zu zeigen. Und zwar nicht so, wie 
sie es im Orient getan hatte, wo der Umstand, dass einem das 
Blut aus der Nase rann, den unvermeidlichen Tod verkün­
dete. Stattdessen bekamen bei Ausbruch der Krankheit Män­
ner wie Frauen Geschwülste in der Leistengegend oder unter 
den Achseln, manche davon schwollen zur Größe eines ge­
wöhnlichen Apfels an, andere wurden so groß wie ein Ei, an­
dere waren noch größer oder kleiner, und diese nannten die 
einfachen Leute Beulen. Von den beiden genannten Körper­
teilen aus verbreiteten sich die besagten todbringenden Beu­
len in kurzer Zeit unterschiedslos über den ganzen Leib. Spä­
ter wandelte sich das Merkmal der Krankheit allmählich zu 
schwarzen oder fahlen Flecken, die bei vielen an Armen und 
Schenkeln und überall sonst am Körper erschienen, bei man­
chen groß und in geringer Zahl, bei anderen klein, aber dicht 
an dicht. Und so wie zunächst die Beulen ein sicherer Hinweis 



13

E
in

le
itu

n
g

Nubien von der Pandemie betroffen. 
«In kurzer Zeit brach der Handel in 
der Levante zusammen. Auf Schiffen 
von Kaufleuten gelangten infizierte 
Pest- und Menschenflöhe, versteckt 
im Fell von Hausratten, in der Klei-
dung der Seeleute sowie in Pelzen, 
Stoffen und Getreidefässern, nach 
Süden und Westen» (Klaus Berg-
dolt, Der Schwarze Tod in Europa, 
S. 33 ff.). Als Haupteinfallstore fun-
gierten die sizilianischen Hafenstäd-
te Messina und Syrakus sowie die 
Seemächte Genua, Pisa und Venedig. 
9  Die besondere Tragik der exorbi-
tant hohen Opferzahlen in Boccaccios 
Vaterstadt bestand auch darin, dass 
man hier im Unterschied etwa zu 
Venedig bereits vor 1348 eine kom-
munale Gesundheitsbehörde einrich-
tete, um für den Ernstfall gerüstet zu 
sein. «In Florenz hatte man glück-
licherweise bereits 1321 die Statuti 
sanitari festgelegt, die für den Seu-
chenfall (von der Pest konnte man 
damals noch nichts ahnen) wie für 
sonstige Katastrophen die Kontrolle 
der Lebensmittelzuteilung, der Trink-
wasserversorgung, des Beerdigungs-
wesens sowie die Organisation von 
Hilfsämtern regelten, also eine Art 
Notstandsgesetzgebung – nicht nur 
für den Gesundheitssektor – darstell-
ten» (Klaus Bergdolt, a.a.0., S. 187). 
10  In Bittgottesdiensten und Pro-
zessionen erflehte man Gottes Gna-
de und rief den heiligen Sebastian 
an, dem die Eindämmung der Jus-
tinianischen Pest im Jahre 680 zu-
geschrieben wurde. 

11  Die Schilderung der äußeren Symptome ist anschaulich, doch sie «unterschei-
det nicht zwischen der Lungen- und der Beulen-Form der Krankheit, und sie gibt 
die Reihenfolge von Hautflecken und Geschwulst falsch an» (Volker Reinhardt, Die 
Macht der Seuche, S. 28 f.), 

auf den nahenden Tod gewesen waren und blieben, so wur­
den es nun die Flecken für jeden, der sie bekam.11

Weder ärztlicher Rat noch die Wirkung irgendeines Heil­
mittels schienen bei der Behandlung der Krankheit zu helfen 
oder Nutzen zu bringen. Im Gegenteil, ob es nun die Eigen­
art des Leidens nicht zuließ oder ob die als Heiler12 Tätigen – 
deren Zahl, über die der wissenschaftlich Gebildeten hinaus, 
sowohl unter Frauen wie unter Männern ohne medizinische 
Kenntnisse stark angewachsen war –13 in ihrer Unwissenheit 
nicht erkannten, wovon die Seuche angetrieben wurde, so­
dass sie zu keinen geeigneten Mitteln griffen,14 jedenfalls ge­
sundeten nur wenige, ja fast jeden ereilte vor dem dritten Tag 
nach Erscheinen der genannten Anzeichen, die einen früher, 
die anderen später, meist ohne Fieber oder sonstige Beschwer­
den der Tod. Die Seuche hatte umso größere Kraft, als sie von 
den Kranken durch den Verkehr mit den Gesunden auf diese 
übersprang, ganz so, wie Feuer auf trockene oder fettige Ge­
genstände übergreift, wenn man sie nahe daranhält. Und dann 
gab es da noch ein weiteres Übel: Nicht nur das Reden und 
der Umgang mit den Kranken übertrug die Krankheit auf die 
Gesunden oder brachte auch ihnen den Tod, selbst das An­
fassen der Kleider oder irgendwelcher anderer Dinge, die von 
den Kranken berührt oder benutzt worden waren, ließ an­
scheinend das Leiden auf denjenigen übergehen, der den be­
treffenden Gegenstand in die Hand nahm.

Staunenswert ist zu hören, was ich zu sagen habe: Hät­
ten es nicht die Augen vieler und auch die meinen gesehen,15 
ich wagte es selbst kaum zu glauben, geschweige denn auf­
zuschreiben, und hätte ich es aus noch so verlässlicher Quelle. 
Ich sage also, dass die erwähnte Fähigkeit der Pest, sich von 
einem an den anderen zu hängen, so stark war, dass sie nicht 
nur vom Menschen auf den Menschen überging, sondern 
man immer wieder noch weit Erstaunlicheres beobachtete, 
nämlich dass ein Gegenstand, der einem Kranken oder an der 
Krankheit Verstorbenen gehört hatte, sowie er von einem Tier 
außerhalb der menschlichen Art berührt wurde, dieses nicht 
nur mit der Krankheit ansteckte, sondern ihm in kürzester 



14

E
r

s
te

r
 T

a
g

12  medicanti (das nur an dieser 
Stelle vorkommt) steht im Kontrast 
zu consiglio di medico und scienzia­
ti, den (mit einem heutigen Begriff) 
«Schulmedizinern».
13  Ein Hinweis auf die Hochkonjunk-
tur selbst ernannter Wunderheiler, 
die dem Volk kostspielige Geheim-
mittelchen wie Gewürzbeutel, Bee-
rensirup, Pilztinkturen oder teriàca 
(ein Gemisch aus Opiaten, Krötenpul-
ver, Vipernextrakt, Biberhodensekret, 
Schlangenfleisch, Kräutern und an-
deren «Gegengiften») anpriesen. 
14  Der unter zeitgenössischen Me-
dizinern vorherrschende humoral-
pathologische Pestbefund ging von 
einer Fäulnis innerer Organe aus, die 
über die Atemwege oder die Speise-
röhre in den Körper gelange. Die An-
steckung, so meinte man, rühre von 
Miasmen, verderblichen Ausdüns-
tungen, her. «Die Pesttheorien des 
14. Jahrhunderts kulminierten im 
Pesthauchmodell des Gentile da Fo-
ligno, eines umbrischen Arztes, der 
selbst, ‹weil er sich zu sehr um die 
Pestkranken bemüht hatte›, im Juni 
1348 der Seuche erlag» (Klaus Berg-
dolt, a.a.0., S. 21 f.). 
15  Wie Branca kommentiert, hielt 
sich der Autor zur Zeit der Pest in sei-
ner Vaterstadt auf, woran aber Zweifel 
bestehen. «Belege für seinen Aufent-
halt in Florenz während der Pestmo-
nate gibt es nicht. Dagegen spricht 
Boccaccios Datierung der Pest in 
Florenz auf die Monate März bis Juli, 
denn im Juli 1348 war das große Ster-
ben noch längst nicht vorbei» (Volker 
Reinhardt, a. a. O., S. 83). Sein Vater Boccaccio di Chellino, zwischen Sommer 1348 
und Anfang 1350 verstorben, war mutmaßlich unter den Pestopfern.
16  In den Pestregima fanden sich etliche diätetische Anweisungen an Ärzte und 
Laien, ebenso im Pestconsilium von Giovanni de’ Dondi (1318–1389), Professor 

Zeit den Tod brachte. Das bekam ich, wie gesagt, mehrmals 
mit eigenen Augen zu sehen, darunter eines Tages durch fol­
gendes Erlebnis: Man hatte die Lumpen eines armen Kerls, 
der an der Krankheit gestorben war, auf die Straße geworfen, 
und da fanden sie zufällig zwei Schweine und packten, wie es 
ihre Art ist, erst mit der Schnauze, dann mit den Zähnen zu, 
aber kurz nachdem sie daran herumgezerrt hatten, zuckten 
sie einige Male, als hätten sie Gift geschluckt, und brachen 
dann beide über den zur Unzeit gefassten Lumpen zusam­
men, ehe sie tot zu Boden sackten. 

Aus diesen Dingen und noch manchen ähnlichen oder 
schwerwiegenderen entstanden bei denen, die am Leben blie­
ben, verschiedene Ängste und Vorstellungen, und fast alle 
führten zu einem überaus grausamen Schluss, nämlich die 
Kranken und ihre Sachen zu meiden und zu fliehen, wodurch 
ein jeder glaubte, für sich Rettung zu erlangen. Einige waren 
der Ansicht, maßvoll zu leben und sich jeglichen Überflusses 
zu enthalten, trage viel dazu bei, dem Unheil zu trotzen,16 und 
so sammelten sie eine Runde Gleichgesinnter um sich und 
lebten abgeschieden von allen anderen, zurückgezogen und 
eingeschlossen in ihren Häusern, in denen sich kein Kranker 
befand und wo sich besser leben ließ, genossen die feinsten 
Speisen und besten Weine mit äußerster Zurückhaltung und 
entsagten jeglicher Wollust,17 ohne irgendwen mit sich spre­
chen zu lassen oder Nachricht von draußen, vom Tod oder 
von den Kranken hören zu wollen, und dabei vertrieben sie 
sich die Zeit mit Musik und anderen Vergnügungen, die in 
ihrer Reichweite waren.

Andere hingen der gegenteiligen Meinung an und bekräf­
tigten, reichlich zu trinken und zu genießen, lustig singend 
durch die Straßen zu ziehen, seinen Begierden zu frönen und 
über das Geschehen zu lachen und zu spotten sei ein höchst 
wirksames Mittel gegen all das Übel. Und so wie sie es sag­
ten, setzten sie es nach Kräften ins Werk, zogen bei Tag und 
bei Nacht mal ins eine, mal ins andere Wirtshaus und tranken 
ohne Art und Maß, und noch häufiger taten sie dies in den 
Häusern anderer Leute, sobald sie erfuhren, dass dort etwas 



15

E
in

le
itu

n
g

an der medizinischen Fakultät von 
Padua.
17  Laut humoralpathologischer 
Pestlehre war physische Anstrengung 
gleich welcher Art gesundheitsschäd-
lich. Sexuelle Enthaltsamkeit diente 
demnach unmittelbar der Seuchen-
abwehr. «Frauen, geschweige denn 
‹jeder unehrenhafte Verkehr› waren 
zu meiden und überhaupt alles, was 
die gefürchtete ‹Überhitzung› des 
Körpers hervorrief» (Klaus Bergdolt, 
a. a. O., S. 28). 
18  Unter menschlichen Gesetzen 
versteht Thomas von Aquin in seinen 
Schriften Summa theologiae und 
Summa de veritate catholicae fidei 
contra Gentiles ordnungspolitische 
Regularien, die die rechtliche Orga-
nisation des Gemeinwesens, Sitten, 
Gebräuche und die Art des Zusam-
menlebens betreffen, unter den gött-
lichen Gesetzen den Schöpfungsplan 
sowie die christliche Moral, deren 
Quintessenz er im geoffenbarten De-
kalog und im Gebot der Nächsten-
liebe ausmacht. Boccaccio zeigt nun 
nicht nur, wie im Gefolge des Pest-
sterbens Recht und Ordnung in der 
Großstadt Florenz ihre Verbindlich-
keit verlieren, was zu grassierender 
Gesetzlosigkeit und zu Auflösungs-
erscheinungen sozialer und familiä-
rer Bindungen führt. Er demonstriert 
auch, wie Moral und Nächstenliebe 
aufgrund der sittlichen Verrohung der 
Individuen auf der Strecke bleiben, 
zuvorderst also jenes «Mitgefühl mit 
den Leidenden», das er am Beginn 
seines Werks so prominent verkündet 
hat (siehe Anmerkung 1 der Vorrede). 

19  Schon in den Pestwellen des frühen Mittelalters galt der Umzug aufs Land als 
probates Mittel, um dem Schwarzen Tod zu entgehen. So verhielt es sich auch in 
den italienischen Metropolen um 1347/1348, etwa in Venedig: «Mit Zunahme der 

zu finden war, was ihnen Freude oder Vergnügen bereiten 
mochte. Das konnten sie leicht so machen, denn jeder hatte, 
als hätte er nicht länger zu leben, so wie sich selbst auch sei­
nen Besitz aufgegeben. Dadurch waren die meisten Häuser 
Gemeingut geworden, und so machte der Fremde, wenn er in 
die Lage kam, davon Gebrauch, als wäre er der Eigentümer 
selbst. Bei all diesem tierischen Treiben mieden sie jedoch 
nach Möglichkeit immer die Kranken.

Angesichts solchen Leidens und Elends in unserer Stadt 
war die ehrwürdige Geltung der Gesetze, der göttlichen wie 
der menschlichen, fast gänzlich zusammengebrochen18 und 
durch ihre Amtsträger und Verwalter aufgelöst, die allesamt, 
so wie die anderen Menschen, entweder tot oder erkrankt wa­
ren oder derart knapp an Helfern, dass sie ihr Amt nicht mehr 
ausüben konnten, weshalb jedem erlaubt war, zu handeln, 
wie es ihm beliebte. Viele andere beschritten zwischen den zu­
vor Erwähnten einen Mittelweg: Weder zügelten sie ihren Ap­
petit so wie die ersten, noch ließen sie sich beim Trinken und 
anderen Ausschweifungen so gehen wie die zweiten, sondern 
machten von allem nach ihrem Bedarf Gebrauch und gingen, 
anstatt sich einzusperren, durch die Straßen, wobei die einen 
Blumen in den Händen trugen, andere wohlriechende Kräu­
ter oder verschiedene Gewürze, die sie häufig zur Nase führ­
ten, da sie es für geboten hielten, das Hirn mit derlei Gerüchen 
zu stärken, zumal die Luft allenthalben vom Gestank der Lei­
chen, der Krankheit und der Heilmittel durchdrungen schien.

Manche legten eine grausamere Gesinnung an den Tag, 
auch wenn sie womöglich mehr Sicherheit bot, indem sie sag­
ten, gegen Seuchen gebe es keine andere oder bessere Me­
dizin, als vor ihnen davonzulaufen. Von dieser Überlegung 
getrieben, verließen zahlreiche Männer und Frauen, ohne sich 
um anderes zu kümmern als um sich selbst, die eigene Stadt, 
die eigenen Häuser, ihre Orte und Verwandten und Dinge 
und gingen in die Fremde oder zogen sich zumindest aufs 
Land zurück,19 als bestrafte Gottes Zorn durch jene Seuche 
den Frevel der Menschen nicht dort, wo sie sich eben aufhiel­
ten, sondern bedrängte, einmal in Gang gesetzt, nur diejeni­



16

E
r

s
te

r
 T

a
g

Pest begann eine allgemeine Stadt-
flucht. Man zog zum Strand, auf 
noch nicht infizierte Inseln wie Tor-
cello und Murano» (Klaus Bergdolt, 
a.a.0., S. 55). In Binnenstädten wie 
Florenz bot sich das wenig besiedel-
te Umland als Zufluchtsort an. Laut 
Giovanni de’ Dondi war die Abge-
schiedenheit des Landlebens das 
beste Prophylaktikum von allen. 
20  Eine befremdliche Aussage, so 
Volker Reinhardt, prangere sie doch 
«genau das Verhalten als rücksichts-
los und verantwortungslos an, das 
die sieben jungen Damen und drei 
jungen Herren der florentinischen 
Oberschicht [Boccaccios Erzählrunde] als Reaktion auf die verheerenden Zustände 
in der Stadt an den Tag legen, und zwar mit Erfolg, denn die Flucht vor der Pest ist 
erwiesenermaßen die beste Methode, dem Grauen zu entrinnen» (Die Macht der 
Seuche, S. 81).

gen, die sich innerhalb der Mauern befänden, oder als glaub­
ten sie, dass überhaupt niemand in der Stadt bleiben solle und 
deren letzte Stunde gekommen sei.20

Obwohl diese Leute mit ihren so unterschiedlichen Mei­
nungen nicht durchweg starben, kamen doch auch nicht alle 
mit dem Leben davon. Im Gegenteil, als viele von jeder Sor­
te überall erkrankten, nachdem sie als Gesunde denjenigen, 
die es blieben, ein Beispiel gegeben hatten, siechten sie nun 
fast völlig verlassen dahin. Abgesehen davon, dass der eine 
Bürger den anderen mied, kaum ein Nachbar sich um den an­
deren kümmerte und Verwandte einander nur selten oder gar 
nicht besuchten, allenfalls von ferne – hatte das Unheil den 
Männern und Frauen einen derartigen Schrecken in die Brust 
gesenkt, dass ein Bruder den anderen im Stich ließ, der Onkel 
den Neffen, die Schwester den Bruder und häufig gar die Frau 
ihren Ehemann, und was noch schlimmer ist und fast nicht 
zu glauben, Väter und Mütter verhielten sich gegenüber ih­
ren Kindern, als wären es nicht die ihren, und vermieden es, 
sie zu besuchen und für sie sorgen. Weshalb den unzähligen 
Erkrankten, ob männlichen oder weiblichen Geschlechts, kei­
ne andere Unterstützung blieb als die Nächstenliebe ihrer 
Freunde – und das waren wenige – oder die Gier der Knech­
te, die mit der Aussicht auf unangemessen hohen Lohn ihren 
Dienst verrichteten, wobei trotz allem nicht viele von ihnen 
geblieben waren. Und diejenigen waren Volk von geringem 
Verstand und derartige Dienste zumeist nicht gewöhnt, so­
dass sie zu fast nichts anderem taugten als dazu, die eine oder 
andere Besorgung für die Kranken zu machen oder zuzuse­
hen, wenn sie starben, und in solchem Dienst verloren sie häu­
fig mitsamt ihrem Gewinn auch das Leben.

Verlassen von Nachbarn, Verwandten und Freunden und 
knapp an Dienern, wie die Kranken es waren, verbreitete sich 
eine Sitte, die bis dahin fast unerhört gewesen war, nämlich 
dass keine Frau, so anmutig, schön oder edel sie auch sein 
mochte, im Fall von Krankheit davor zurückscheute, einen 
Mann in ihren Diensten zu haben, ob jung oder alt, und ihm 
ohne jegliche Scham jeden Körperteil zu entblößen, nicht an­



17

E
in

le
itu

n
g

21  sì come ancora oggi veggiamo 
usare: Dies scheint zu besagen, 
dass man in Florenz schon bald 

nach Ende der Pest zu den vormaligen Gepflogenheiten gemeinschaftlicher Trauer 
zurückkehrte.
22  i pietosi pianti e l’amare lagrime: Wie Branca bemerkt, drückt Ersteres – das 
Weinen – durchgehend eine höhere Intensität aus als die Tränen (S. 23, Fn. 6).

ders, als sie es gegenüber einer Frau getan hätte, so ihre Er­
krankung das notwendig machte, was bei denen, die wieder 
gesund wurden, in späterer Zeit vielleicht eine verminderte 
Ehrbarkeit bedingte. Zudem folgte aus alledem der Tod vie­
ler, die möglicherweise überlebt hätten, wenn ihnen geholfen 
worden wäre. Dadurch, dass die Kranken die nötigen Hilfe­
leistungen entbehren mussten, und durch die Wucht der Pest 
starb in der Stadt daher bei Tag und bei Nacht eine derartige 
Masse von Leuten, dass man es fassungslos hörte, geschweige 
denn sah. So kamen unter denen, die noch am Leben waren, 
fast unvermeidlich Sitten auf, die den früheren Bräuchen der 
Bürger entgegenstanden.

Wie wir es auch heute noch als üblichen Brauch kennen,21 
pflegten sich die weiblichen Verwandten und die Frauen aus 
der Nachbarschaft im Hause des Toten zu versammeln und 
ihn dort mit den nächsten weiblichen Angehörigen zu bewei­
nen, während sich vor dem Haus des Toten die Nachbarn und 
zahlreiche andere Bürger um seine Angehörigen scharten, 
und je nach Stellung des Toten kamen verschiedene Geistliche 
dazu. Dann wurde der Verstorbene auf den Schultern seiner 
Standesgenossen in feierlichem Trauerzug mit Wachslichtern 
und Gesängen in jene Kirche getragen, die er vor seinem Tod 
bestimmt hatte. All diese Gepflogenheiten hörten, als die Pest 
immer wilder zu toben begann, ganz auf oder wurden selte­
ner, und andere, neue Gebräuche traten an ihre Stelle. Daher 
starben die Leute nicht nur, ohne eine größere Zahl trauernder 
Frauen um sich zu haben, viele schieden auch ohne Zeugen 
aus diesem Leben. Und nur sehr wenigen waren das mitleid­
volle Schluchzen und die bitteren Tränen22 ihrer Verwandt­
schaft vergönnt, stattdessen pflegten die meisten zu lachen, 
Sprüche zu klopfen und gesellig zu feiern, ein Verhalten, das 
bald auch die Frauen, die ihr weibliches Mitempfinden zu­
gunsten ihrer eigenen Rettung zurückgestellt hatten, hervor­
ragend beherrschten.

Nur selten wurde ein Leichnam von mehr als zehn oder 
zwölf Nachbarn zur Kirche begleitet, und nicht die ehren­
haften und hochgeschätzten Bürger schulterten den Sarg, 



18

E
r

s
te

r
 T

a
g

23  Als Vorlage für Boccaccios Pest-
beschreibung wird häufig die His­
toria Langobardorum von Paulus 
Diaconus angeführt, deren einschlä-
gige Passage (II, 24) aber auf dem 
Land spielt. Das spezifisch Städti-
sche bei Boccaccio, der diesen Text 
sogar eigenhändig kopiert hatte, wird 
man dort nicht finden. Boccaccios 
Schilderung lässt indes Anleihen bei 
Ovids dichterischer Schau der Pest 
auf Aegina erkennen, besonders hier 
am Beispiel des Zusammenbrechens 
der Bestattungsgebräuche: «Nicht 
mehr trägt man wie sonst mit Feier 
und Ehren die toten / ​Leiber hinaus: 
Raum hatten ja nicht für die Züge die 
Tore. / ​Unverscharrt teils liegen sie 
da, teils ohne Geschenke / ​Nimmt 
sie der Holzstoß auf. Die besorg-
liche Scheu ist gewichen; / ​Streit 
hebt an um das Holz, und sie bren-
nen im Feuer des andren. / ​Niemand 
ist, der weint, und es irren, von kei-
nem betrauert, / ​Seelen von Kindern 
umher und Männern, von Knaben 
und Greisen» (Metamorphosen VII, 
606–611; in der Übersetzung von 
Reinhart Suchier). Von Thukydides’ 
Pestschilderung in Der Peloponne­
sische Krieg hatte der Verfasser mut-
maßlich keine Kenntnis. 
24  minuta gente: Aus den niederen 
Ständen rekrutierten sich auch die 
«Bestatter».
25  Damit kann sowohl die fehlen-
de ärztliche Hilfeleistung als auch 
das für Gläubige genauso tragische 
(wenn nicht noch tragischere) Aus-
bleiben des Sterbesakraments und 
damit ihrer jenseitigen Seelenrettung gemeint sein. Die Tatsache, dass von den auf-
opferungsvollen Ärzten und Geistlichen, die Moribunde umsorgten oder ihnen am 
Sterbebett die Beichte abnahmen, bald kaum noch einer am Leben war, hatte tra-
gische Folgen für das irdische genauso wie für das jenseitige Heil: In der Losspre-

sondern eine Art Totengräber – minderes Volk, das sich Be­
statter nennen und für Geld zu solchen Diensten anwerben 
ließ –, und die trugen ihn dann eiligen Schrittes nicht etwa 
zu jener Kirche, die der Verstorbene vor seinem Tod verfügt 
hatte, sondern zumeist in die nächstbeste, hinter vier bis sechs 
Geistlichen, die wenige Kerzen hochhielten, manchmal auch 
keine. Letztere legten den Leichnam mithilfe besagter Bestat­
ter, ohne sich mit einer allzu langen oder festlichen Trauer­
feier aufzuhalten, in das erste noch freie Grab, das sie finden 
konnten.23

Beim einfachen Volk24 und wohl auch einem Großteil der 
mittleren Stände war die Lage noch weitaus elender, blieben 
sie doch zumeist, sei es von Hoffnung oder von Armut im 
Haus zurückgehalten, in ihren Stadtteilen und erkrankten tag­
täglich zu Tausenden, und da sie nicht versorgt wurden oder 
anderweitig Hilfe bekamen, starben sie fast alle rettungslos25. 
Nicht wenige von ihnen hauchten ihren Geist bei Tag oder bei 
Nacht auf offener Straße aus, während viele, die noch in ihren 
Häusern starben, den Nachbarn eher mit dem Gestank ihrer 
verwesenden Leichen als auf andere Weise zu verstehen ga­
ben, dass sie tot seien. Mit ihnen und anderen, die überall star­
ben, füllte sich die ganze Stadt. Ein Großteil der Nachbarn ging 
damit auf die gleiche Weise um, nicht weniger von der Furcht 
getrieben, dass das Verwesen der Toten ihnen schaden könnte, 
als von der Nächstenliebe, die sie den Verstorbenen gegenüber 
empfinden mochten: Sie schleppten die Leichen der bereits 
Verstorbenen, sei es eigenhändig oder mithilfe von Trägern, 
wenn solche denn verfügbar waren, aus deren Häusern und 
legten sie vor die Schwelle, wo sie insbesondere am Morgen 
jeder Vorübergehende in großer Zahl hätte sehen können. An­
schließend ließen sie Särge kommen, in manchen Fällen, wenn 
es daran mangelte, auch nur das eine oder andere Brett, und 
legten sie darauf. Und mehr als ein Sarg hat zwei oder drei 
gleichzeitig getragen, und das mehr als nur einmal, man hät­
te so einige zählen können, in denen Ehefrau und Ehemann, 
zwei oder drei Geschwister, der Vater und der Sohn oder der­
gleichen zusammen weggetragen wurden.



19

E
in

le
itu

n
g

chung von den Sünden, die mit der 
Letzten Ölung einherging, erblickte 
die scholastische Theologie für Chris-
tenmenschen die «Beseitigung aller 
Hindernisse vor dem Eingang in die 
himmlische Glorie». Angesichts der 
Pest hatte Papst Clemens VI. von 
Avignon aus obendrein einen allge
meinen Ablass von Sündenstrafen 
verkündet, allerdings wurde der nur 
jenen zuteil, die «bereuten und in der 
Beichte ihre Beichtväter darum ba-
ten». Sprich: Wer in der Stunde des 
Todes keinen Geistlichen zur Hand 
hatte, konnte nach kanonischem 
Glauben nicht ins Himmelreich 
eingehen.
26  «Individuelle Grabsteine für 
jedermann fanden sich vor 1348 
in Westeuropa extrem selten. Man 
beerdigte normalerweise in Gemein-
schaftsgräbern (schockierend wäh-

rend der Pest erschienen im Grunde nur deren Größe und die Massenbestattun-
gen!)» (Klaus Bergdolt, a.a.0., S. 161).
27  contado: «Das Umland von Florenz reichte im Westen von Empoli und Prato bis 
über den Fluss Sieve im Osten» (Peter Brockmaier, Kommentar, S. 861).

Unzählige Male geschah es, dass zwei Priester mit einem 
Kreuz für einen Verstorbenen durch die Straßen zogen und 
drei oder vier von Trägern getragene Särge sich dahinter ein­
reihten, und wo die Priester glaubten, sie hätten nur einen 
Toten zu bestatten, wurden es sechs oder acht und zuweilen 
noch mehr. Diese ehrte man folglich mit keinerlei Tränen, Ker­
zen oder Geleit, vielmehr war es so weit gekommen, dass man 
sich um die Menschen, die starben, nicht anders kümmerte 
als heutzutage um Ziegen. Denn es trat recht offenkundig zu­
tage, dass das, was der natürliche Lauf der Dinge mit seinen 
geringfügigen und seltenen Unglücksfällen die Weisen nicht 
hatte lehren können, nämlich die Ereignisse geduldig über 
sich ergehen zu lassen, die Größe der Übel selbst schlichte Ge­
müter begreifen ließ und diese unbekümmert machte. Da für 
die große Menge von Leichen, die in jeder Kirche an jedem 
Tag und fast zu jeder Stunde zusammengetragen wurden, der 
Gottesacker nicht reichte, zumal wenn man jedem nach alter 
Sitte einen eigenen Platz geben wollte, hob man auf den Fried­
höfen, die überall längst voll waren, riesige Gruben aus, in die 
die Dazukommenden zu Hunderten gelegt wurden.26 Dort 
verstaut, wie man in Schiffen Handelswaren übereinander­
stapelt, wurden sie mit ein wenig Erde bedeckt, bis der obers­
te Rand der Grube erreicht war.

Um nicht noch weiter hinter jeder Einzelheit das Elend 
hervorzukehren, das sich damals in unserer Stadt zutrug, sage 
ich, dass von jenen so misslichen Zeiten dem Umland27 kein 
bisschen erspart blieb. Abgesehen von den Burgen, die in ih­
rem kleinen Rahmen der Stadt glichen, starben in den einzel­
nen Weilern und auf den Feldern die elenden, armen Bauern 
und ihre Familien ohne irgendeinen ärztlichen Beistand oder 
Hilfe durch Knechte, auf den Straßen, auf ihren Äckern und 
in den Häusern, bei Tag und bei Nacht gleichermaßen, nicht 
wie Menschen, sondern fast wie die Tiere, weshalb sie sich, in 
ihren Sitten so nachlässig geworden wie die Bürger, in keiner 
Weise mehr um ihre Habe oder ihre Angelegenheiten küm­
merten. Vielmehr bemühten sie sich mit allen Mitteln, so als 
erwarteten sie noch am selben Tag den Tod, nicht etwa den 



20

E
r

s
te

r
 T

a
g

28  Branca glossiert: «cioè le male­
fiche influenze degli astri», deutet 
die Stelle also mit dem «Unheil brin-
genden Einfluss der Gestirne»; die al-
ternative Lesart, die nämlich, «Gott 
statt Gerechtigkeit Grausamkeit zu-
zuschreiben», käme einer Ungeheuer-
lichkeit gleich, ja grenze, so Volker 
Reinhardt, «an Blasphemie» (Die 
Macht der Seuche, S. 83). 
29  Es herrscht Uneinigkeit darüber, 
ob diese Zahl wörtlich zu nehmen ist, 
wie überhaupt über die tatsächlichen 
Todeszahlen. In anderen Quellen ist 
von etwa 60 Prozent der Bevölke-
rung die Rede. Dass Boccaccio hier 
stark übertreibt, wird durch neuere 
Forschungen bestätigt, wonach «die 
Einwohnerschaft von Florenz im Ver-
lauf der Pest von rund 90 000 auf 
etwa die Hälfte sank» (Klaus Berg-
dolt, a.a.0., S. 64).
30  Unmittelbar vor dem Ausbruch 
der Pest hatte eine Hungersnot, von 
der fast ganz Italien betroffen war, 
zahllose Menschen vom Land in die 
reichen Städte getrieben. 
31  Die medizinischen Autoritäten 
des europäischen Mittelalters 
schlechthin: Der in Rom tätige grie-
chische Universalgelehrte Galenos 
von Pergamon (um 130–200) syste-
matisierte die Vier-Säfte-Lehre (Hu-
moralpathologie) des Hippokrates 
von Kos (um 460–370 v. Chr.), dem 
«Vater der Medizin», während Äsku-
lap sowohl in der griechischen als 
auch in der römischen Mythologie 
der Gott der Heilkunst war. Die im-
plizite Gleichsetzung von Ärzten und 
Göttern hat also Tradition.
32  Neben den beiden Hauptver-
laufsformen, der Beulen- und der Lungenpest, drohte noch eine weitere, allerdings 
sehr seltene Ausprägung: «Auch die dritte Variante, die septische Pest, zeichnet 
sich in den Berichten der Zeit ansatzweise ab, wenn von Todesfällen innerhalb eines 
Tages oder in noch kürzeren Fristen berichtet wird» (Volker Reinhardt, a.a.0., S. 30).

künftigen Ertrag des Viehs und der Äcker und ihrer vergan­
genen Arbeit zu ernten, sondern das zu verzehren, was sie 
gerade vorfanden. So kam es, dass die Ochsen, die Esel, die 
Schafe, Ziegen und Schweine, die Hühner und selbst die Hun­
de, die doch den Menschen so treu sind, aus ihren Häusern 
gejagt auf den Feldern herumliefen, wie es ihnen gefiel, wo 
noch das Korn verlassen stand, ohne eingebracht oder auch 
nur geschnitten zu werden. Und viele der Tiere kehrten, als 
wären sie vernunftbegabt, nachdem sie sich tagsüber gut ge­
nährt hatten, am Abend satt in ihre Häuser zurück, ohne die 
geringste Anleitung durch den Hirten.

Was ist noch zu sagen, während wir das Umland verlassen 
und in die Stadt zurückkehren, außer dass die Grausamkeit 
des Himmels28 und zum Teil vielleicht auch die der Menschen 
so groß war, dass von März bis zum darauffolgenden Juli 
durch die Gewalt der pestbringenden Seuche und durch den 
Umstand, dass viele Kranke schlecht versorgt oder von den 
ängstlichen Gesunden mit ihren Bedürfnissen allein gelassen 
waren, innerhalb der Stadtmauern von Florenz angeblich über 
hunderttausend menschliche Geschöpfe29 aus dem Leben ge­
rissen wurden? Ohne die tödlichen Ereignisse hätte man viel­
leicht gar nicht gedacht, dass sich eine so große Zahl dort auf­
hielt.30

Wie viele große Paläste, wie viele prächtige Häuser, wie 
viele edle Wohnstätten, zuvor so reich an Bewohnern, an 
edlen Herren und Damen, leerten sich bis zum geringsten 
Knecht! Wie viele denkwürdige Geschlechter, wie viele große 
Vermögen, wie viel berühmten Besitz sah man ohne gebüh­
renden Nachfolger bleiben! Wie viele edelmütige Männer, 
wie viele schöne Damen, wie viele anmutige junge Leute, die 
keine Geringeren als Galenus, Hippokrates oder Äskulap für 
kerngesund gehalten hätten,31 speisten mittags mit ihren Ver­
wandten, Gefährten und Freunden und am folgenden Abend 
schon in der anderen Welt mit ihren Ahnen!32

Mich selbst dauert es, so tief in so großem Elend zu wüh­
len, und so will ich nun auslassen, was ich ziemlicherweise 
übergehen kann, und sage weiter, dass in dieser Lage in un­



21

33  Das Mitte des 14. Jahrhunderts 
fertiggestellte Gotteshaus gehörte 
samt Kloster den mächtigen Domi
nikanern, dem «Lieblingsorden der 
besitzenden Schichten» (Volker 
Reinhardt, a.a.0., S. 216). Bereits 
im Namen der gotischen Kirche als 
Treffpunkt der «brigata» von maß-
geblicher Bedeutung, findet sich 
ein unüberhörbarer Anklang an die 
«Novelle», die Erzählung von «Neu-
artigem» oder gar «Unerhörtem».
34  Sprechender Vorname, abgelei-
tet von lateinisch pampineus, «blatt-
reich»: «die Blühende».
35  Die Namenspatronin einer Toch-
ter des Königs von Neapel in Boccac-
cios Prosaroman Filocolo von 1336 
sowie der Romanheldin in Boccac-
cios Elegia di Madonna Fiammetta 
von 1343/1344: «Darin ist das Wort 
fiamma (Flamme) enthalten, das 
auf eine bei ihm [Boccaccio] durch-
aus körperlich gemeinte Liebesglut 
verweist und durch die Endung -etta 
etwas verniedlicht wird», so Franziska 
Meier im Nachwort der Klage der 
Madonna Fiammetta (S. 401).
36  Kopplung von griechisch philein 
und menos, die «Freundin des Mu-
tes / ​der (Seelen-)Stärke». 
37  Name, den in Boccaccios Vers-
roman Teseida delle nozze di Emilia 
(1339/1341) eine Amazone trägt.
38  Koseform des italienischen Mäd-
chennamens Laura – berühmt durch 
Petrarca –, abgeleitet vom lateini-
schen laurus, «Lorbeer» als Allegorie 
des Dichterruhms.
39  Aus griechisch nea und fila, 
«neue Freundin» oder – freier inter-
pretiert – «Frischverliebte».
40  Von hebräisch el für «der Mächti-
ge» und saba für «Schwur», auch «die 
Leidenschaftliche»; eine bekannte 
Namenspatronin, von Boccaccio in 
seinem Werk De mulieribus claris 
porträtiert (XLII), war die Königstoch-
ter Dido, mit phönizischem Namen 
Elissa, die vor ihrem Bruder aus Tyros 
floh und Karthago gründete. 
41  «In diesem für Frauen geschrie-

benen Buch ist es eine Frau, die zuerst spricht. Sie redet als Frau, und sie redet zu 
Frauen. Nach der Mahnung des Apostels Paulus soll die Frau in der Kirche schwei­
gen. Pampinea redet, sie redet in der Kirche, allerdings nach beendeter Zeremonie» 
(Kurt Flasch, Poesie nach der Pest, S. 97).

serer fast menschenleeren Stadt in der ehrwürdigen Kirche 
Santa Maria Novella33, wie ich später aus glaubwürdiger 
Quelle erfuhr, an einem Dienstagvormittag, an dem sich fast 
niemand sonst dort aufhielt, sieben junge Damen zusammen­
trafen, nachdem sie, wie jene Zeit es erforderte, in Trauerge­
wändern die Messe gehört hatten, allesamt einander durch 
Freundschaft oder durch nachbarschaftliche oder verwandt­
schaftliche Beziehungen verbunden, keine von ihnen älter als 
achtundzwanzig und keine jünger als achtzehn, jede klug und 
von edlem Geblüt, wohlgestalt und mit Sittsamkeit und an­
mutiger Ehrbarkeit geschmückt.

Ihre wahren Namen gäbe ich wieder, hielte mich nicht ein 
guter Grund davon ab: der Wunsch, zu vermeiden, dass aus 
den von ihnen erzählten und gehörten Geschichten einer von 
ihnen einst Schande erwächst, sind dem Vergnügen heute 
doch recht enge Grenzen gezogen, die damals aus den oben 
genannten Gründen nicht nur in ihrem Alter, sondern auch in 
viel reiferen Jahrgängen äußerst weitgefasst waren. Auch will 
ich keinesfalls den Missgünstigen Nahrung geben, die jedes 
noch so löbliche Leben gern hämisch kommentieren und die 
Ehrbarkeit dieser edelmütigen Damen durch lästerliche Re­
den mindern könnten. Damit das, was jede von ihnen sagte, im 
Weiteren aufgenommen werden kann, ohne dass Verwirrung 
entsteht, möchte ich ihnen daher Namen verleihen, die den 
Eigenschaften einer jeden, ob im Ganzen oder in Teilen, ange­
messen sind: Die erste und älteste von ihnen wollen wir Pam­
pinea34 nennen und die zweite Fiammetta35, Filomena36 die 
dritte und die vierte Emilia37, sodann Lauretta38 die fünfte und 
die sechste Neifile39, und die letzte nicht ohne Grund Elissa40.

Sie hatten sich von keinerlei Absicht geleitet, sondern rein 
zufällig in einem Bereich der Kirche eingefunden, in dem nun 
sie fast im Kreis zusammensaßen, und nach mehreren Seuf­
zern aufgehört, ein Vaterunser nach dem anderen zu beten, 
um sich stattdessen über viele verschiedene Aspekte der ge­
genwärtigen Lage auszutauschen.

Nach einer Weile, als die anderen schwiegen, begann Pam­
pinea zu sprechen wie folgt:41



22

E
r

s
te

r
 T

a
g

42  onestamente: «im Sinne des 
Aristoteles und seines Kommen-
tators Thomas von Aquino: ‹ver­
nunftgemäß›» (Kurt Flasch, a. a. 0., 
S. 100).
43  Ohne explizite Bezugnahme auf 
philosophische Instanzen verweist 
das Naturrechtsplädoyer auf antike 
und neuzeitliche Lehren (vom so-
kratischen Dialog Minos aus dem 
4. Jahrhundert v. Chr. über die Stoa 
bis hin zum lex naturalis des Kir-
chenlehrers Augustinus, das von 
Thomas von Aquin als «Teilhabe des 
ewigen Gesetzes in der vernünftigen 
Kreatur» ausgelegt wird). Allerdings 
klingt Pampineas Behauptung, der 
Mensch – und zwar jeder Mensch – 
habe ein natürliches «Recht auf 
Selbsterhaltung» (letzterer Begriff 
findet sich schon in Ciceros De fini­
bus bonorum et malorum), erstaun-
lich modern. Darin lässt sich ein Vor-
schein neuzeitlich-humanistischer 
Morallehren ausmachen, ja genau 
genommen sogar eine Vorwegnahme 
John Lockes, der vier Jahrhunderte 
später (1764) explizit ein überindivi-
duelles «Law of Nature» proklamie-
ren wird, mit dem das «right of self-
preservation» bzw. das «unalterable 
law of self-preservation» einhergeht 
(Two Treatises of Government II, 
§ 11 und § 149).
44  Schon das römische Recht kannte die Legitimierung der Notwehr. Der Rechts-
grundsatz «Vim vi repellere licet» («Gewalt darf mit Gewalt abgewehrt werden») fin-
det sich in Justinians Pandekten 43, 16,1.

Meine teuren Damen, womöglich habt ihr so wie ich schon 
oft gehört, dass niemandem unrecht tut, wer auf ehrenhafte 
Weise42 von seinem Recht Gebrauch macht. Von Natur aus 
hat jeder, der geboren wird, das Recht, sein Leben nach Kräf­
ten zu fördern, zu erhalten und zu verteidigen.43 Und das gilt 
so sehr als erlaubt, dass manchmal schon, um jenes zu be­
wahren, getötet wurde ohne jede Schuld.44 Wenn nun die Ge­
setze dies erlauben, denen das Wohlergehen eines jedes Sterb­
lichen obliegt, um wie viel mehr ist es, ohne jemanden zu 
kränken, für uns und jeden anderen ehrenhaft, zur Erhaltung 
unseres Lebens die Mittel zu verwenden, die uns zu Gebote 
stehen?

Sooft ich mir vor Augen führe, wie wir uns heute Vor­
mittag und in den vergangenen Tagen verhalten haben, und 
über die Art und Weise unserer Gespräche nachdenke, be­
greife ich – und ihr könnt es ähnlich begreifen –, dass jede 
von uns für sich fürchtet. Was mich auch gar nicht weiter er­
staunt, sehr aber staune ich angesichts der Tatsache, dass jede 
von uns über weiblichen Sinn45 verfügt, darüber, dass wir kei­
ne Maßnahmen gegen das ergreifen, was jede von euch aus 
guten Gründen fürchtet. Wie mir scheint, verweilen wir hier 
nicht anders, als wollten oder müssten wir bezeugen, wie vie­
le Leichen zu Grabe getragen werden, oder belauschen, ob die 
Geistlichen dort drinnen, von denen es nicht mehr viele gibt,46 
zur angezeigten Stunde ihre Gebete singen, oder jedem, der 
hier auftaucht, durch unsere Kleidung Art und Umfang unse­
res Elends zeigen.47 Und wenn wir nach draußen gehen, sehen 
wir, wie Leichen oder Kranke herumgetragen werden, oder 
wir sehen jene, die einst durch öffentliche Gesetze ob ihrer 
Untaten in die Verbannung geschickt wurden, jene nun aber 
geradezu verhöhnen, da sie erfahren, dass deren Vollstrecker 
entweder tot oder krank sind, und mit üblen Absichten durch 
die Gegend ziehen, indes sich der Abschaum unserer Stadt, 
erhitzt von unserem Blut, als Bestatter bezeichnet, uns zum 
Trotz durch die Gegend reitet und läuft und uns dabei mit 
ehrlosen Gesängen unser Unglück vorhält. Dabei hören wir 
nichts anderes als: «Die da sind tot» und «Jene liegen im Ster­



23

E
in

le
itu

n
g

45  sentimento di donna: Das ers-
tere Wort bedeutet eher nicht «Ge-
fühl», sondern vielmehr «Verstand» 
oder «Kenntnis» (etwa in V, 1, oder 
VI, 5). Was genau das geschlechts-
spezifisch sein soll, wird hier nicht 
gesagt.
46  Das Dominikanerkonvent Santa 
Maria Novella war keineswegs ein 
Zufluchtsort, an dem man vor Anste-
ckung sicher gewesen wäre, sondern 
im Gegenteil massiv von der Pest
welle betroffen. Historischen Auf-
zeichnungen zufolge «kamen von 
130 Brüdern 80 um» (Klaus Berg-
dolt, a. a. O., S. 61). Die Pandemie 
dezimierte landauf, landab die Zahl 
der Weltgeistlichen wie die der Bru-
derschaften stark.
47  Wie es in Venedig und Siena 
anscheinend zuzeiten verboten war, 
siehe Branca, S. 33, Fn. 6.
48  «Neben dem Personalverlust 
brachte der Schwarze Tod in die 
Ordensgemeinschaften hilflose Re-
signation und Orientierungslosig-
keit, die sich in allgemein sinkender 
Disziplin niederschlug … Der Bettel-
mönch wurde zur Karikatur schlecht-
hin. Die im späten Mittelalter weit-
verbreitete Parodie nahm gerade ihn 
zur Zielscheibe ihres bissigen, aber 

weithin treffenden Spottes» (Karl Suso Frank, Geschichte des christlichen Mönch­
tums, S. 118/122).
49  Also vermutlich die verheirateten, die von ihren Ehemännern mit Kind und Kegel 
aus Florenz evakuiert worden waren.

ben», und wäre noch jemand dazu imstande, vernähmen wir 
von überallher schmerzerfülltes Weinen.

Wenn wir dann in unsere Häuser zurückkehren, weiß ich 
nicht, ob es euch so geht wie mir: Ich mit meiner vormals gro­
ßen Dienerschaft finde dort keinen Menschen mehr als mei­
ne Magd, und da wird mir angst und bange, ich spüre, wie sich 
mir alle Haare aufstellen, und wo immer im Haus ich mich 
aufhalte, ist mir, als sähe ich die Schatten derer, die von uns 
gegangen sind, und ihre Gesichter sind nicht wie sonst, son­
dern erschrecken mich mit einem entsetzlichen Anblick, von 
dem ich nicht weiß, woher sie ihn auf einmal haben. Aus all 
diesen Gründen ist mir hier wie auch draußen oder zu Hause 
nicht wohl, und zwar umso weniger, als mir scheint, dass nie­
mand, der halbwegs bei Kräften ist und einen Ort hat, an den 
er gehen könnte so wie wir, noch in der Stadt geblieben ist, 
bis auf uns. Und mehrfach habe ich gehört und gesehen, dass 
jene, die vielleicht doch da sind, nicht zwischen ehrbaren Din­
gen und solchen, die das nicht sind, unterscheiden, sondern, 
nur ihren Gelüsten folgend, allein wie auch in Gesellschaft bei 
Tag und bei Nacht tun, was ihnen am meisten Vergnügen be­
reitet. Und nicht nur diejenigen, die von keiner Ordensregel 
gezügelt werden, sondern auch die in Klöstern Eingeschlos­
senen reden sich ein, für sie gezieme sich dasselbe wie für an­
dere Leute und sei ihnen nicht untersagt, und so brechen sie 
ihren Gehorsam gegenüber den klösterlichen Gesetzen und 
geben sich fleischlichen Genüssen hin, in der Ansicht, damit 
davonzukommen, mit einem Mal wollüstig und zügellos.48

Doch wenn das so ist, wie man offen sehen kann, was tun 
wir dann hier, worauf warten, wovon träumen wir? Warum 
sind wir träger und langsamer darin, unsere Rettung zu su­
chen, als alle übrigen Bürger? Glauben wir etwa, wir seien 
weniger wert als andere Frauen49? Oder denken wir, unser 
Leben sei mit stärkeren Ketten an unseren Leib gebunden als 
das der anderen, und wir müssten uns daher nicht um Din­
ge kümmern, die die Macht besitzen, es zu beschädigen? Da 
irren wir, da sind wir betrogen: Wie groß ist unsere viehische 
Blödigkeit, wenn wir das glauben? Wir brauchen uns nur da­



24

E
r

s
te

r
 T

a
g

50  Dieses Lebenskonzept der Freu-
de, des Vergnügens, der Heiterkeit, 
das sich quasi leitmotivisch durchs 
ganze Werk zieht, lässt sich vorder-
gründig als hedonistische Flucht vor 
der Düsternis der in Florenz wüten-
den Pandemie lesen, als bewusst 
diesseitiges Lebenskonzept, in dem 
Sinnenfreuden in jeglicher Form nicht 
bloß erlaubt sind, sondern sogar aus
drücklich empfohlen werden, sofern 
sie das menschliche Dasein berei-
chern und Leib wie Seele wohltun. 
Man kann in der erstrebten Lebens-
lust und Genusssucht der zehn jun-
gen Leute aber auch ein Gegenmittel 
sehen. Denn der Mediziner Tom-
maso del Garbo (um 1305–1370), 
Freund Petrarcas und wie Boccaccio 
Florentiner, gibt in seinem zu Pest-
zeiten erschienenen Consiglio con­
tro la pestilenza Empfehlungen, wie 
man sich vor der Ansteckung schüt-
zen könne: nicht etwa durch Enthalt-
samkeit, sondern durch köstliche 
Speisen und – ganz psychosoma-
tisch gedacht – grundlegenden Froh-
sinn, «allegrezza della mente». Seine 
Wortwahl und die Pampineas haben 
auffällig viel gemeinsam: «vanto 
alla letizia della mente del pigliarsi 
piaceri e stare allegro nell’animo. 
Dobbiamo sapere che niuna cosa 
è migliore di questa, ma i diletti e i 
piaceri si vogliono pigliare con or­
dine.» Das gibt der im Decameron 
durchgängigen Betonung von «di­
letto», «piacere» und «letizia» eine 
andere (explizite) Tiefe. Aber auch 
«ordine» ist ein Stichwort, das Boc-
caccio, fast möchte man meinen, aufgreift.
51  bellezze eterne: vgl. Dantes Paradiso VII, 66.
52  Ein nochmaliger Hinweis auf die Miasmen-Theorie der zeitgenössischen 
«Schulmedizin».

ran zu erinnern, wie viele junge Männer und Frauen von die­
ser grausamen Seuche niedergerungen wurden, damit uns 
das ganz offenkundig wird.

Und deshalb, damit wir nicht aus übermäßigem Wider­
streben oder Sorglosigkeit einer Sache anheimfallen, der wir 
wohl auf irgendeine Weise entrinnen könnten, wenn wir woll­
ten, frage ich mich, ob ihr vielleicht genauso darüber denkt 
wie ich: Meines Erachtens wäre es klug, in unserer Lage, wie 
es schon viele vor uns getan haben und gegenwärtig tun, die 
Stadt zu verlassen und, das ehrlose Beispiel der anderen flie­
hend wie den Tod, auf ehrenhafte Weise aufs Land hinauszie­
hen, wo ja jede von uns etliche Güter besitzt, und uns dort an 
Fröhlichkeit, Freude und Vergnügen zu verschaffen, was wir 
bekommen können, ohne in irgendeiner Hinsicht die Grenzen 
der Vernunft zu übertreten.50 Dort hört man die Vöglein sin­
gen, dort sieht man Grün auf Hügeln und Weiden, die Felder 
voller Getreide, so wogend wie das Meer, und an Bäumen gut 
tausend Arten, und den Himmel weit offen, er wird uns, mag 
er auch noch so sehr grollen, seine ewigen Schönheiten51 nicht 
verweigern, die viel schöner anzuschauen sind als die men­
schenleeren Mauern unserer Stadt. Außerdem ist dort die Luft 
um einiges frischer,52 und alles, was man in diesen Zeiten zum 
Leben braucht, ist in größerer Zahl vorhanden, kleiner aber 
die Zahl der Kümmernisse. Weshalb dort, obwohl die Bauern 
ebenso sterben wie hier die Bürger, das Missvergnügen um so 
viel geringer ist, wie es weniger Häuser und Bewohner gibt 
als in der Stadt.

Andererseits lassen wir, wenn ich es richtig sehe, hier nie­
manden im Stich, im Gegenteil können wir wahrheitsgemäß 
sagen, dass eher wir im Stich gelassen wurden. Denn die Un­
seren, ob sie nun im Sterben lagen oder den Tod flohen, fast als 
gehörten wir nicht zu ihnen, haben uns in all diesem Leiden 
allein gelassen. Nichts Tadelnswertes kann also darin liegen, 
wenn wir einem solchen Rat folgen: Es nicht zu tun würde 
Kummer und Schmerz und womöglich den Tod bedeuten. 
Deshalb glaube ich, dass es wohlgetan und ratsam wäre, so es 
euch beliebt, unsere Dienerinnen zu benachrichtigen und sie 



25

E
in

le
itu

n
g

53  Eine Anspielung auf den Sitten-
verfall in sexualibus, «das Laster 
aller Stände». Durch das Abhanden-
kommen moralischer Autoritäten und 
den Wegfall jeglicher sozialen Kon-
trolle konnten sich niedere Instinkte 
ganz ungehindert ihren Weg bahnen. 
Boccaccios Zeitgenosse Matteo Vil-
lani, gleichfalls Florentiner, bezeugt 
in seinem historischen Bericht, der 

Cronica, Männer wie Frauen hätten sich während der Pest so «schamlos» und «un-
züchtig» benommen wie nie zuvor und ein «zügelloses Leben» geführt (zitiert auch 
bei Bergdolt, a.a.0., S. 154).
54  Eph 5,22: «Denn der Mann ist das Haupt der Frau» (Luther).

mit dem Nötigsten folgen zu lassen, wenn wir heute an die­
sem und morgen an jenem Ort an Freude und Fröhlichkeit ge­
nießen, was eine solche Zeit uns bieten kann, und es so lange 
auf diese Art zu halten, bis wir sehen, welches Ende der Him­
mel für all das vorsieht, falls uns nicht vorher schon der Tod 
ereilt. Denkt daran, dass es für uns nicht ungebührlicher ist, 
auf ehrenhafte Weise fortzugehen, als für die meisten anderen 
Frauen, auf unehrenhafte Weise zu bleiben.53

Als die anderen Damen Pampineas Rat gehört hatten, lob­
ten sie ihn nicht nur, sondern begannen in dem Wunsch, ihn 
zu befolgen, schon über die Einzelheiten der Umsetzung zu 
sprechen, als sollten sie gleich aufstehen und sich auf den Weg 
machen.

Doch Filomena, die höchst besonnen war, sagte: «Ihr Da­
men, obgleich, was Pampinea darlegt, vortrefflich gesprochen 
ist, sollte man deshalb nicht einfach loslaufen und tun, was 
ihr zu beabsichtigen scheint. Denkt daran, dass wir allesamt 
Frauen sind und keine von uns so jung, dass sie nicht wohl 
wüsste, wie vernünftig Frauen denken, wenn sie unter sich 
bleiben, und wie sie ohne die Umsicht eines Mannes ihre An­
gelegenheiten zu regeln wissen. Wir sind unbeständig, wider­
spenstig, misstrauisch, wankelmütig und ängstlich, weshalb 
ich starke Zweifel hege, ob wir nicht eine andere Führung 
wählen sollten als unsere eigene, auf dass sich diese Gesell­
schaft nicht allzu früh zerstreut, mit weniger Ehre für uns, als 
nottäte. Da wäre es doch gut, entsprechend vorzusorgen, ehe 
wir aufbrechen.»

«Das stimmt», versetzte Elissa, «die Männer sind der 
Frauen Haupt,54 und ohne deren ordnendes Wirken bringen 
wir selten eins unserer Werke zu löblichem Ende. Aber wie 
kommen wir zu diesen Männern? Jede von uns weiß, dass ein 
Großteil ihrer Verwandten tot ist, und die anderen, die noch 
leben, haben sich hier und da verschiedenen Gruppen an­
geschlossen – wo, ist uns unbekannt –, und fliehen vor dersel­
ben Sache, der wir zu entrinnen trachten. Fremde mitzuneh­
men wäre wiederum nicht angemessen, weshalb wir  auf 
unserer Suche nach Rettung einen Weg finden müssen, uns 



26

E
r

s
te

r
 T

a
g

55  Weshalb die häufig so genann-
ten «giovani» keine «Jünglinge» sein 
können.
56  Zusammengesetzt aus griechisch 
pan und filo, «All-Freund», «All-Lie-
bender»; Namenspatron des treu-
losen Geliebten der Protagonistin 
von Boccaccios Elegia di Madon­
na Fiammetta (1343/1344). Nach 
eigenem Bekunden in Amorosa 
visione (V, 32) hat Boccaccio den 
Namen der lateinischen Liebes
komödie Pamphilus de amore aus 
dem 12. Jahrhundert entnommen 
und italianisiert. 
57  Zusammengesetzt aus grie-
chisch filos und stratos, in der dop-
pelten Bedeutung: «der von der Lie-
be Besiegte» / ​«der Liebhaber von 
Armeen». Allerdings liegt in einem 
antikisierenden Gedicht Boccaccios 
mit dem Titel Il Filostrato, konzipiert 
wohl noch in der Zeit in Neapel um 
1335 und verfasst zwischen 1337 
und 1339, der Fokus nicht auf den Kriegshändeln vor Troja, sondern auf den Lie-
besschlachten des Helden Troilus und den damit einhergehenden seelischen Zu-
ständen, von denen es im Vorwort heißt, sie würden des Autors eigene Erfahrungen 
spiegeln.

so zu arrangieren, dass dort, wo wir Wonne und Erholung su­
chen, nicht Kummer und Zwietracht entstehen.»

Während die Damen so sprachen, betraten auf einmal 
drei Männer die Kirche, noch jung, doch nicht so sehr, dass 
der jüngste von ihnen weniger als fünfundzwanzig Jahre alt 
gewesen wäre.55 Bei ihnen hatten weder die schlimme Lage 
noch der Verlust von Freunden oder Verwandten oder auch 
die Angst um sich selbst ihre Liebe erkalten, geschweige denn 
erlöschen lassen. Einer davon hieß Panfilo56, Filostrato57 der 
zweite und der letzte Dioneo58, jeder einzelne von ihnen über­
aus gefällig und gesittet. Sie waren gekommen, um sich zu 
ihrem höchsten Trost inmitten all der Verstörung nach ihren 
Damen umzusehen,59 die sich, wie es der Zufall wollte, alle 
drei unter den genannten sieben befanden, indes einige der 
anderen mit dem einen oder anderen von ihnen eng verwandt 
waren.

Nicht eher kamen ihnen die Damen in den Blick, als sie von 
jenen gesehen wurden, und da lächelte Pampinea und sprach: 
«Seht nur, das Schicksal steht unseren Absichten wohlwollend 
gegenüber und hat uns besonnene und mutige junge Männer 
geschickt, die uns gerne sowohl Führer als auch Diener sein 
werden, wenn wir dem nicht abhold sind, ihnen solche Auf­
gaben zuzuweisen.»

Da sprach Neifile vor Scham ganz rot im Gesicht, weil sie 
zu denen gehörte, die von einem der jungen Männer geliebt 
wurden: «Um Gottes willen, Pampinea, pass auf, was du da 
redest. Ich weiß sehr wohl, dass sich über jeden von ihnen 
nur das Beste sagen lässt, und glaube sie für viel Größeres ge­
eignet als dieses, weshalb ich meine, dass sie nicht etwa nur 
uns, sondern weitaus schöneren und teureren Damen, als wir 
es sind, gute und ehrbare Gesellschaft leisten könnten. Aber 
da unschwer zu erkennen ist, dass sie in einige der hier An­
wesenden verliebt sind, fürchte ich, wenn wir sie mitnehmen, 
könnten daraus ohne irgendein Verschulden ihrer- oder un­
sererseits üble Nachrede und Tadel entstehen.»

Da entgegnete Filomena: «Das ist unerheblich. Solange ich 
auf ehrenhafte Weise lebe, soll mich das Gewissen nicht quä­



27

E
in

le
itu

n
g

58  Die Nymphe Dione war in der 
homerischen Tradition (Ilias V, 370 ff.) 
die Mutter von Venus. In einem frü-
hen, wohl an Petrarca gerichteten 
Brief (1339) bezeichnet sich Boccac-
cio selbst scherzhaft als «spurcissi­
mum dyoneum», etwa: ein «höchst 
unreiner Dioneo», als ein Anhänger 
Diones. Die Identifikation des Autors 
mit dem freiesten, verspieltesten und 
am wenigsten an Respekt oder Ehr-
furcht gebundenen Geist seiner Er-
zählrunde ist bemerkenswert.

59  le lor donne: Das heißt hier wie auch an manch anderer Stelle: die von ihnen 
geliebten Frauen, mit denen sie aber nicht in offizieller Beziehung (durch Verlobung 
oder Heirat) stehen. 
60  Die florentinische Meile zählte ca. 1650 Meter.

len, wer immer auch Gegenteiliges behauptet: Gott und die 
Wahrheit werden die Waffen für mich ergreifen. Hoffentlich 
sind sie also bereit, mitzukommen, denn dann können wir 
wahrhaftig mit Pampinea sagen, dass das Glück unserer Rei­
se wohlgesinnt ist.»

Als die anderen sie so reden hörten, verstummten sie nicht 
nur, sondern stimmten ihr einhellig zu, dass die jungen Män­
ner herbeigerufen und von ihren Absichten in Kenntnis ge­
setzt werden sollten, und dann solle man sie bitten, den Da­
men auf ihrer Reise freundlicherweise Gesellschaft zu leisten. 
Weshalb Pampinea, die mit einem von ihnen durch Bluts­
verwandtschaft verbunden war, sich ohne weitere Worte er­
hob und auf die Herren zuging, die ruhig dastanden und he­
rübersahen, und da begrüßte sie die drei mit heiterem Gesicht 
und tat ihnen ihre Absichten kund. Anschließend bat sie im 
Namen aller darum, sie möchten in reinem und brüderlichem 
Geist die Güte haben, ihnen Gesellschaft zu leisten. Die jun­
gen Männer glaubten zunächst, man mache sich über sie lus­
tig, doch als sie sahen, dass die Dame es ernst meinte, erwider­
ten sie heiter, dazu seien sie gerne bereit. Und ohne weiteres 
Säumen trafen sie noch vor Verlassen der Kirche Vorkehrun­
gen für ihren baldigen Aufbruch. Am darauffolgenden Mor­
gen, also an einem Mittwoch, verließen die Damen mit eini­
gen ihrer Dienerinnen und die drei jungen Männer mit dreien 
ihrer Diener, nachdem sie der Reihe nach alles hatten herrich­
ten lassen, was vorab an den Ort gebracht werden sollte, an 
den sie sich begeben würden, bei Tagesanbruch die Stadt und 
machten sich auf den Weg, und sie hatten nicht mehr als zwei 
kurze Meilen60 zurückgelegt, da erreichten sie schon das ver­
einbarte Ziel.

Der besagte Ort lag auf einer Anhöhe, zu allen Seiten weit 
von unseren Straßen entfernt und mit allerlei Sträuchern und 
Pflanzen bewachsen, die voller grüner Blätter und gefällig an­
zusehen waren. Oben auf der Anhöhe stand ein Palast mit 
einem prächtigen großen Innenhof in der Mitte, mit Loggien 
und Sälen und Zimmern, jedes für sich genommen wunder­
schön und von heiteren Gemälden ansehnlich geschmückt, 



28

E
r

s
te

r
 T

a
g

61  curiosi: geht laut Branca auf das 
lateinische cura zurück, also solche, 
die sich darum kümmern, was sie 
trinken.
62  nella prima giunta: Vgl. Inferno 
XXIV, 45; auch ein Zusammenklang 
mit der Formulierung im Satz zuvor.
63  Höchst sinnig spielt die gebil
dete Pampinea auf zwei zentrale 
Termini der Tugendlehre an, die auf 
Platon zurückgehen: das Maß, grie-
chisch sophrosyne, eine von vier 
platonischen Kardinaltugenden, und 
die Form, griechisch eidos, im Dia-
log Euthyphron als dasjenige defi
niert, wodurch «der Fromme fromm 
ist» (6d10). In einem anderen Dia-
log, Charmides, hatte Platon drei 
Seelenteile Vernunft, Mut und Be-
gierde postuliert und jedem davon 
eine Tugend zugeordnet, der Vernunft 
die Weisheit, dem Mut die Tapferkeit 
und der Begierde das Maß oder die 
Mäßigung. In der Nikomachischen 
Ethik des Aristoteles ist sophrosyne 
die goldene Mitte der Lust (hedoné) 
zwischen Empfindungslosigkeit und 
Zügellosigkeit.
64  da una parte e d’altra tratti: Parallelstelle bei Dante (Purgatorio XXI, 115: 
«d’una parte e d’altra preso»; bei Adam: «Nun fühle ich mich hin- und herge-
rissen»).

ringsherum Wiesen und staunenswerte Gärten, Brunnen mit 
ganz frischem Wasser und Gewölbe voll kostbarer Weine, ge­
eignet eher für anspruchsvolle61 Trinker als für nüchterne und 
ehrbare Damen. Überall war sauber gemacht worden, in den 
Zimmern waren die Betten bezogen und Binsenmatten aus­
gelegt, alles voller Blumen der Jahreszeit und Stunde, wie die 
gesellige Runde bei der Ankunft zu ihrem nicht geringen Ver­
gnügen feststellte.

Als sie sich bei erster Gelegenheit62 zusammengefunden 
hatten, sagte Dioneo, der sich vor jedem anderen als ein ge­
fälliger junger Mann erwies und stets einen Scherz parat hat­
te: «Ihr Damen, Eure Verständigkeit mehr als unsere Umsicht 
hat uns hierhergeführt. Nun weiß ich nicht, was Ihr mit Euren 
Sorgen zu tun gedenkt: Die meinen habe ich innerhalb der 
Stadtmauern gelassen, als ich vor wenigen Stunden mit Euch 
durchs Tor ging. Macht Euch daher bereit, Euch zusammen 
mit mir zu vergnügen, zu lachen und zu singen – so sehr, mei­
ne ich, wie es Eurer Würde geziemt –, oder lasst mich wieder 
gehen, damit ich zu meinen Sorgen zurückkehren und in der 
gepeinigten Stadt bleiben kann.»

Worauf Pampinea gerade, als hätte auch sie die ihren alle­
samt vertrieben, heiter erwiderte: «Da hast du wohlgespro­
chen, Dioneo: Frohgemut leben wollen wir, kein anderer 
Grund hat uns dazu gebracht, vor all dem Traurigen zu flie­
hen. Doch weil nicht lange Bestand haben kann, was ohne 
Maß und Form ist,63 denke ich als diejenige, die mit der Un­
terhaltung begonnen hat, aus der diese so schöne Gesellschaft 
entstanden ist, dass wir uns mit Blick auf den Fortgang unse­
rer Heiterkeit notwendigerweise einen Anführer wählen soll­
ten, dem wir Ehre und Gehorsam zollen wie einem Höher­
gestellten, indes er mit jedem Gedanken darauf abzielt, uns zu 
einem heiteren Dasein anzuleiten. Und damit jeder die Last 
der Aufgabe zusammen mit dem Genuss der Vorrangstellung 
erfährt und von der einen wie von der anderen Seite kostet,64 
sodass keiner aus Mangel an Erfahrung auch nur die gerings­
te Missgunst empfinden muss, sage ich: Jedem soll für einen 
Tag sowohl die Last als auch die Ehre zugesprochen werden, 



29

E
in

le
itu

n
g

65  per prima del primo giorno: So 
in der Einaudi-Ausgabe, deren He-
rausgeber Branca schreibt, von Köni
gin sei erst nach der symbolischen 
Krönung die Rede, die gleich erfol-
gen wird (S. 43, Fn. 5). Diese Lesart 
scheint im Codex Hamilton eindeu
tig. In der Edition von Amedeo Quon-
dam, Maurizio Fiorilla und Giancarlo 
Alfano (im Folgenden als QFA zitiert)  
steht hingegen: «per reina del primo 
giorno» (S. 188).
66  Ursprünglich eine Siegesgabe 
bei den Delphischen Spielen, waren 
es im antiken Rom Feldherren, die 
bei ihrem triumphalen Einzug in die 
Stadt mit dem Lorbeer bekränzt wa-
ren, späterhin auch die römischen 
Kaiser. Aber auch Dichter wurden 
in der Antike mit der Lorbeerkrone 
zum poeta laureatus erhoben. In der 
Krönung im Decameron sind beide 
Ehrungen zugleich präsent: explizit 
als Zuerkennung der Königs-, implizit 
als die der Dichterwürde.
67  Auch die Namen der Diener 
haben literarische Hintergründe; vgl. 
Branca, S. 44, Fn. 3: Sie entstammen 
Komödien des Terenz und Plautus, 
einer Satire Juvenals, einem Epi-
gramm Martials, einer Ode von Horaz 
sowie einem Hirtengedicht Vergils. 
Nur bei Stratilia lässt sich kein unmit-
telbarer literarischer Bezug herstel-
len, allenfalls in verfälschter Form zu 
einer weiteren Satire Juvenals, wo in 
einer Passage nebst anderen vorneh-
men Römerinnen auch Statilia Mes-
salina, die für ihre Beredsamkeit be-
rühmte Gattin des römischen Kaisers 
Nero, Erwähnung findet. 

68  Das höchste Amt bei Hofe; ursprünglich derjenige, der die Tafel oder allgemeiner 
das Haus der königlichen Familie beaufsichtigte, die königlichen Güter verwaltete und 
für Bevorratung und Beschickung von Hofküche und -kellerei verantwortlich war.

wer aber von uns der Erste sein soll, stehe uns allen zur Wahl. 
Über diejenigen, die folgen, soll, wer am jeweiligen Tag die 
Herrschaft innehatte, befinden, sobald die Abendstunde naht. 
Der oder die Betreffende mögen für die Dauer ihrer Herr­
schaft nach Belieben über Ort und Art unseres Zusammen­
lebens bestimmen und verfügen.»

Diese Worte fanden höchsten Beifall, und so wurde sie 
einstimmig zur Ersten des ersten Tages65 gewählt, und Filo­
mena, die rasch zu einem Lorbeerstrauch gelaufen war – sie 
hatte nämlich oft davon sprechen hören, welch großer Ehre 
dessen Laub würdig sei und wie ehrwürdig es jenen mache, 
der verdientermaßen damit gekrönt werde –,66 brach einige 
Zweige ab und flocht daraus einen ehrenvollen, ansehnlichen 
Kranz. Dieser wurde der Königin aufgesetzt und blieb, solan­
ge die Gesellschaft Bestand hatte, ein für jeden sichtbares Zei­
chen der königlichen Herrschaft und Vorrangstellung.

Nachdem Pampinea zur Königin ernannt war, ließ sie die 
Bediensteten der drei jungen Männer und die Dienerinnen der 
Damen, vier an der Zahl, zu sich rufen, und gebot dann jeder­
mann, zu schweigen. Als schließlich alle still waren, sprach 
sie: «Damit ich als Erste euch allen ein Beispiel gebe, wodurch 
unsere Gesellschaft in immer besserer Ordnung und schöns­
tem Vergnügen ohne irgendeine Schmach leben und währen 
kann, solange es uns gefällt, ernenne ich zunächst Parmeno67, 
Dioneos Leibdiener, zu meinem Seneschall68 und übertrage 
ihm die Sorge und Verantwortung für unser gesamtes Gefolge 
sowie für alles, was das Aufwarten bei Tisch betrifft. Sirisco, 
Panfilos Diener, soll unser Verwalter und Schatzmeister sein 
und Parmenos Anweisungen befolgen. Tindaro möge sich im 
Dienste Filostratos und der anderen zwei Herren um deren 
Zimmer kümmern, sooft deren Diener das nicht können, weil 
sie mit ihren Ämtern beschäftigt sind. Meine Dienerin, Misia, 
und Licisca, die von Filomena, werden in der Küche stehen 
und sorgfältig jene Speisen zubereiten, die Parmeno ihnen 
vorgibt. Laurettas Chimera und Fiammettas Stratilia sollen 
nach unserem Willen für die Zimmer der Damen zuständig 
sein und für die Sauberkeit der Räume sorgen, in denen wir 



30

69  Im Mittelalter war es üblich, Zeit-
angaben auf zwölf Stunden von Son-
nenaufgang bis Sonnenuntergang zu 
beziehen, mit einer Einteilung in vier 
Abschnitte à drei Stunden: die drit-
te (terza), sechste (sesta), neunte 
(nona) sowie die Abendstunde oder 
Vesper (vespro). Genauere Angaben 
konnten durch Halbierung dieser 
«Zeitzonen» gemacht werden (z. B. 
mezza nona). Näherungsweise mag 
man sich vorstellen, dass um sechs 
Uhr die Sonne aufging. Dann war die 
dritte Stunde um neun, die sechste 
um zwölf Uhr mittags, die neunte 
um drei und die Vesper um sechs. 
In unserem Fall sind die zehn Prota
gonisten gegen Sonnenaufgang los-
gegangen. Bei gemächlichem Tem-
po werden sie die ca. drei Kilometer 
in einer guten Stunde zurückgelegt 
haben, nun bleibt ihnen nach den 
Gesprächen und Arrangements wohl 
noch eine Stunde bis zum Frühstück.
70  Nicht von ungefähr wird hier ein 
Garten – Inbegriff des naturnahen 
Idylls und Lustgefildes – zum Zu-
fluchtsort der pestmüden urbanen 
«brigata», deren selbst gewähltes 
Exil er an allen zehn Erzähltagen 
atmosphärisch wie metaphorisch 
prägt. Im Topos des Gartens ver-
einen sich vielfältige mythologische 
und literarische Vorstellungen: die 
des Elysiums, in dem allzeit Frühling 
herrscht und das Wasser der Lethe 
ewiges Vergessen irdischen Leidens 
verspricht, die biblische Paradies-
erzählung (Gen 2–3), gespiegelt im 
«Irdischen Paradies» Dantes, die 
Idee des hortus conclusus als Sym-
bol der Reinheit und Jungfräulich-
keit Mariens (Hld 4,12), die des 
locus amoenus (lateinisch für «lieb-
licher Ort»), mit seinen blumenrei-
chen Wiesen, kühlenden Bächen und 
schattenspendenden Bäumen das 
dichterische Gegenbild zum locus 
terribilis (dem «schrecklichen Ort»), 
nicht minder die arkadischen Sze-
nerien, wie sie in Theokritos’ Bukolik 
und Vergils Hirtengedichten besun-
gen werden, bis hin zu den Gärten erotischer Verheißung in der Minnedichtung und 
im französischen Roman de la Rose (siehe Anmerkung 26 in X, 5). Allerdings blei-
be hier, so gibt Egon Flaig zu bedenken, «aus der Idylle des Rahmens die Pest gar 
nicht wirklich ausgeschlossen. Boccaccios Werk ist eine bittere Zurücknahme der 

uns aufhalten. Und jedem, sofern ihm unsere Gunst teuer ist, 
tragen wir ganz grundsätzlich auf und gebieten ihm, dass er, 
wohin er auch gehen oder woher er kommen, was er auch 
hören oder sehen mag, sich hüten möge, uns andere als heite­
re Neuigkeiten zu überbringen.»

Nachdem diese Anweisungen kurz und bündig erteilt und 
von allen gutgeheißen worden waren, erhob sie sich heiter 
und sagte: «Hier gibt es Gärten, hier gibt es Wiesen, hier noch 
andere überaus wonnigliche Orte, an denen sich jeder nach 
Herzenslust aufhalten und vergnügen mag. Wenn es dann zur 
dritten Stunde läutet,69 möge ein jeder sich hier einfinden, auf 
dass wir speisen können, solange es noch frisch ist.»

Sowie also die frisch gewählte Königin die heitere Runde 
entlassen hatte, begaben sich die jungen Männer zusammen 
mit den schönen Damen gemächlichen Schrittes in einen Gar­
ten,70 plauderten über vergnügliche Dinge, wanden sich aus 
vielfältigem Laub schöne Kränze und sangen liebliche Lieder. 
Nachdem sie damit die Zeit verbracht hatten, die ihnen von 
der Königin zugestanden worden war, kehrten sie ins Haus 
zurück und fanden, dass Parmeno sich eifrig ans Werk ge­
macht hatte, sodass sie in einem ebenerdigen Saal die Tafeln 
mit blütenweißen Tischtüchern gedeckt sahen, darauf Becher, 
die wie Silber glänzten,71 und reichlich verstreute Ginster­
blüten,72 weshalb alle, nachdem sie sich die Hände gewaschen 
hatten,73 wie es der Königin gefiel, die ihnen von Parmeno an­
gewiesenen Plätze einnahmen. Delikat zubereitete Speisen 
wurden aufgetragen, feinste Weine serviert, und die drei Die­
ner versorgten ohne Weiteres still die Tische. Die Damen und 
Herren hatten Freude daran, dass alles schön und wohlgeord­
net war, und speisten unter gefälligen Scherzen und in fröh­
licher Stimmung.

Nachdem die Tafeln abgetragen waren, gebot die Königin, 
da sämtliche Damen wie auch die jungen Männer sich aufs 
Reigentanzen verstanden und ein Teil von ihnen ausgezeich­
net musizieren und singen konnten, die Instrumente zu ho­
len. Auf ihr Geheiß ergriff Dioneo eine Laute und Fiammetta 
eine Fiedel74, und sie begannen gelinde einen Tanz zu spie­



31

E
in

le
itu

n
g

leidlosen Liebeslandschaften, eine 
Ungültigkeitserklärung des Rosen­
romans» (Der Anfang der Geschichte 
ist das Ende der Idylle, S. 125). Die-
ser erste Garten wie auch der zweite 
und die Ideallandschaft des «Tals der 
Frauen», sind bloß auf Zeit umfrie-
dete, künstliche Paradiese. Die Ge-
schichten, die sich Boccaccios zehn 
Bukoliker erzählen, geben jederzeit 
den Blick frei auf den locus terribilis, 
auf die Antiidylle der Pestilenz und 
die moralisch bankrotte Außenwelt. 
71  Üblich waren in der Oberschicht 
Hartzinn oder das kostbare Glas.
72  Für ihren Wohlgeruch und das 
leuchtende Goldgelb der Blüten ge-
schätzte Zierpflanze, deren Unterart 
Genista anglica anglica in der medi-
terranen Macchia heimisch ist und 
der stimmungsaufhellende, euphori-
sierende Wirkung nachgesagt wird; 
im Kontext des Erzählprojekts histori-
scher Stoffe und Legenden verbirgt 
sich dahinter möglicherweise auch 
eine Reverenz an Herzog Gottfried 
von Anjou (1113–1151), der einen 
Ginsterzweig (französisch: plante 
genêt) als Helmzier zu tragen pflegte 
und so zum Ahnherren der Dynastie 
der Plantagenet wurde.
73  Branca weist darauf hin, dass 
man sich auch zwischen den Gängen 
die Hände wusch, da Gabeln noch 
nicht gebräuchlich waren.
74  viuola: «In Europa sind gestri-
chene Instrumente erst seit dem 

Mittelalter bekannt. Dieses Instrument war die Fiedel der Minnesänger. Mit einer 
Geige hatte sie noch nicht viel Ähnlichkeit. Erst im 15. Jahrhundert entwickelte 
sich daraus langsam die Gamben- und Violenfamilie» (https://www.geigenweb.de/​
violinen-geigen).

len, worauf die Königin und die anderen Damen, nachdem 
sie die Dienerschaft zum Essen geschickt hatten, zusammen 
mit den zwei übrigen jungen Männern einen Reigen bildeten 
und mit gemächlichen Schritten zu tanzen begannen. Als der 
Tanz vorüber war, fingen sie an, liebliche und heitere Lieder 
zu singen. Dabei verweilten sie lange, bis es der Königin an 
der Zeit schien, Mittagsschlaf zu halten, und so entließ sie alle, 
und die drei jungen Männer begaben sich auf ihre Zimmer, 
die getrennt von jenen der Damen lagen, und fanden dort 
wohlbezogene Betten und alles voller Blumen wie im Saal, 
und ebenso die Damen in ihren Gemächern, weshalb sie sich 
entkleideten und zur Ruhe legten.

Es hatte noch nicht lange zur neunten Stunde geschlagen, 
als die Königin aufstand, den anderen Damen aufzustehen 
gebot und auch die jungen Männer rufen hieß, wobei sie er­
klärte, es sei schädlich, zu weit in den Tag hinein zu schla­
fen. Und so spazierten sie zu einer Wiese, auf der grün und 
hoch das Gras stand und wo die Sonne nirgends hinschien. 
Dort setzten sich alle im Luftzug einer sanften Brise, wie ihre 
Königin es wünschte, im Kreis ins grüne Gras, und diese 
sprach wie folgt:

«Wie ihr seht, steht die Sonne hoch am Himmel, die Hitze 
ist groß, und man hört nichts anderes als die Zikaden in den 
Olivenbäumen. Jetzt irgendwohin zu gehen wäre ohne Zwei­
fel töricht. Hier haben wir es schön und frisch, und wie ihr 
seht, gibt es Spieltische und Schachbretter, und jeder kann sich 
mit dem vergnügen, wonach ihm am meisten der Sinn steht. 
Doch wenn man meiner Meinung folgen will, so werden wir 
diese heißen Tagesstunden nicht mit Spielen zubringen, bei 
denen sich die Stimmung des einen ohne allzu großes Ver­
gnügen beim anderen oder bei den Zusehern eintrüben muss, 
sondern mit dem Erzählen von Geschichten, denn dabei kann, 
während einer spricht, eine ganze Gesellschaft von Zuhörern 
Freude empfinden. Noch ehe jeder eine kleine Geschichte er­
zählt hat, wird die Sonne sich neigen und die Hitze nachlas­
sen, und dann können wir gehen und uns die Zeit vertreiben, 
wo es euch am meisten behagt, und uns dort vergnügen. So­



32

E
r

s
te

r
 T

a
g fern euch mein Vorschlag gefällt – denn hierin bin ich gerne bereit, mich nach 

euch zu richten –, wollen wir es so halten. Wenn er euch aber nicht gefällt, soll 
jeder bis zur Vesper tun, was ihm beliebt.»

Die Damen und alle Männer gleichermaßen sprachen sich für das Erzählen 
von Geschichten aus.

«Nun», sagte die Königin, «wenn es euch so gefällt, dann sei jedem an die­
sem ersten Tag freigestellt, zu dem Thema zu sprechen, das ihm am meisten 
behagt.»

Damit wandte sie sich an Panfilo, der zu ihrer Rechten saß, und bat ihn 
gefällig, mit einer seiner Geschichten den Anfang zu machen, und da begann 
Panfilo rasch, während alle ihm lauschten, ihrer Weisung gemäß wie folgt.



33

ERSTER TAG – ERSTE NOVELLE

Ser Cepparello täuscht mit einer falschen Beichte  
einen frommen Ordensbruder und stirbt; und nachdem  
er zu Lebzeiten ein ganz schlechter Mensch gewesen ist,  

wird er nach seinem Tod für heilig angesehen und  
Sankt Ciappelletto genannt.

Angemessen ist, teuerste Damen, dass jedes Ding, das der Mensch schafft, 
beim staunenswerten und heiligen Namen Dessen, Der alles geschaffen hat, 
seinen Anfang nimmt. Weshalb ich, da ich bei Eurem Erzählen als Erster be­
ginnen soll, mit einem der wunderbaren Werke des Herrn beginnen möchte, 
auf dass im Anschluss daran unsere Hoffnung auf Ihn als Unveränderliches 
bestärkt und Sein Name für immer von uns gelobt werde. 

DEUTLICH ERKENNBAR IST, dass alles Zeitliche, seiner vergänglichen 
und sterblichen Natur entsprechend, innerlich wie äußerlich voller Kummer, 
Beklemmung und Mühsal ist und unendlichen Gefahren ausgesetzt, denen 
wir, die wir inmitten davon leben und Teil davon sind, zweifellos weder stand­
halten könnten noch Schutz finden, gewährte uns Gottes besondere Gnade 
nicht Kraft und Umsicht. Man sollte freilich nicht glauben, dass diese Gnade 
durch eigenes Verdienst auf und in uns herabkäme, vielmehr wird sie durch 
Seine Güte veranlasst und von den Bitten derer erwirkt, die einst, wie nun 
wir, sterblich waren, Seine Gebote zu Lebzeiten wohl befolgten und dadurch 
jetzt mit Ihm ewig und selig geworden sind. Ihnen als Fürsprechern, die aus 
Erfahrung um unsere Hinfälligkeit wissen, bringen wir, wenn uns vielleicht 
die Kühnheit fehlt, unsere Bitten einem solchen Richter vorzutragen, all jenes 
zu Gehör, das wir für uns förderlich finden. Und noch Größeres erkennen wir 
in Ihm, der uns gegenüber voller Erbarmen und Freigebigkeit ist, denn da 
die Schärfe eines sterblichen Auges das Geheimnis des göttlichen Geistes in 
keiner Weise zu durchdringen vermag, kommt es wohl gelegentlich vor, dass 
wir, in Irrmeinungen befangen, einen zum Fürsprecher vor Seiner Hoheit ma­
chen, der in ewiger Verbannung daraus verstoßen ist. Und doch erhört Er, dem 
nichts verborgen bleibt, da Er mehr auf die Reinheit des Bittstellers blickt als 
auf seine Unwissenheit oder auf die Verbannung des Mittlers, jene, die zu Ihm 



34

E
r

s
te

r
 T

a
g

1  Kurt Flasch: «Boccaccio, d. h. die 
bisherige Kunstfigur des Erzählers, 
delegiert die Urheberschaft. Er be-
treibt ein poetisches Mimikry und 
lässt Panfilo erzählen, was Panfilo 
hat erzählen hören» (Poesie nach 
der Pest, S. 116).
2  Sowohl dieser Florentiner Kauf-
mann (um 1250–um 1307) aus der 
Familie der Guido de’ Franzesi, Geld-
beschaffer und Diplomaten im Dienst 
des französischen Königs Philipp 
IV., wie auch die Reise 1301 in Be-
gleitung von dessen Bruder Karl von 
Valois sind historisch belegt, womit 
sich diese erste Novelle klar verorten 
und datieren lässt. Musciatto di 
Franzesi taucht in den Chroniken von 
Dino Compagni und Giovanni Villani 
höchst unvorteilhaft gezeichnet als 
Inbegriff des verschlagenen und 
korrupten Patriziers auf.
3  Bonifatius VIII. (um 1235–1303), 
Papst ab 1294, in dessen Auf-
trag Karl von Valois mit seinem 
französischen Heer gen Süden zog, 
um Sizilien zurückzuerobern. Als 
dieser Plan fehlschlug, okkupierten 
die Franzosen Florenz für die päpst-
liche Partei, woraufhin Dante 
Alighieri angeklagt, verurteilt und 
unter Androhung der Todesstrafe 
ins lebenslange Exil getrieben wurde – und sich dafür seinerseits dadurch rächte, 
dass er Bonifatius VIII. im Inferno seiner Göttlichen Komödie in den Höllenkreis 
der Simonisten verbannt, kopfüber wie ein Pfahl in den Boden gerammt (Canto XIX, 
44–57).

beten, als wäre der Fürsprecher in Seinem Angesicht selig. 
Das mag in der Geschichte, die ich erzählen möchte, deutlich 
werden – deutlich, meine ich, nicht nach dem Urteil Gottes, 
sondern nach dem der Menschen. 

Wie es heißt,1 musste Musciatto Franzesi2, der von einem 
schwerreichen und bedeutenden Kaufmann in Frankreich 
zum Ritter geworden war, auf Ersuchen und Aufforderung 
des Papstes Bonifatius3 mit Karl Ohneland4, dem Bruder des 
Königs von Frankreich, in die Toskana reisen, und unter dem 
Eindruck, dass seine Angelegenheiten, wie es bei Kaufleu­
ten häufig der Fall ist, hier und dort verwickelt waren und 
sich nicht leicht oder schnell würden entwirren lassen, be­
schloss er, sie einer Reihe von Mittelsmännern zu übertra­
gen, und fand für alles einen Weg. Nur über eines blieb er 
im Zweifel, nämlich welchem ausreichend fähigen Mann er 
es anvertrauen könnte, die Darlehen einzutreiben, die er eini­
gen Burgundern gegeben hatte. Und der Grund des Zweifels 
war, dass ihm die Burgunder als streitsüchtig, bösartig und 
unzuverlässig galten5 und er niemanden im Sinn hatte, dem 
er halbwegs vertrauen könnte und der selbst ein ausreichend 
böser Mensch wäre, um sich ihrer Bosheit entgegenzustellen. 
Doch nachdem er die Sache lange erwogen hatte, fiel ihm ein 
gewisser Ser Cepparello da Prato6 ein, der bei ihm in Paris 
ein häufig gesehener Gast war, ein klein gewachsener und 
stets herausgeputzter Mann, den die Franzosen, weil sie sich 
unter dem Namen Cepparello7 nichts vorstellen konnten, als 
«Chapel» verstanden, was in ihrer Volkssprache «Kranz» be­
deutet, und ihn seiner Kleinwüchsigkeit wegen nicht etwa 
Ciappello nannten, sondern Ciappelletto. Als Ciappelletto 
war er dort überall bekannt, indes ihn nur wenige als Ser Cep­
parello kannten.

Besagter Ciappelletto oblag folgendem Lebenswandel: 
Obgleich Notar, schämte er sich gewaltig, wenn eine der Ur­
kunden, die er in geringer Zahl ausstellte, für anders befun­
den wurde als falsch. Von der Art wiederum hätte er jede ge­
wünschte Menge verfertigt, und das lieber als Geschenk als 
echte für hohes Entgelt. Falsches Zeugnis gab er mit größter 



35

E
r

s
te

 N
o

v
e

lle

4  Gemeint ist hier Karl I. von Valois 
(1270–1325), als vierter Sohn 
Philipps des Kühnen nachrangig 
im Erbe, der allerdings nicht den 
Beinamen «Ohneland» trug. Als 
Jean Sans-Terre firmierten der Graf 
von Eu, Jean d’Artois (1321–1387), 
wie auch König Johann (um 1166–
1216), englisch John Lackland, 
jüngerer Bruder und Thronfolger von 
Richard Löwenherz, der 1169 von 
seinem Vater Heinrich II. bei der 
Erbteilung unberücksichtigt blieb.
5  Solche Pauschalurteile gegen 
suspekte «Ausländer» – hier gegen 
Kaufleute aus dem Herzogtum 
Burgund (zwischen 1032 und 1361 
von den Karpetingern aus dem 
älteren Haus Burgund regiert) – 
waren keine Seltenheit, auch Ge-
schäftsleuten aus Italien und Süd-
frankreich, ganz besonders aus der 
Lombardei und aus der Gegend 
von Cahors begegnete man in den 
europäischen Handelszentren mit 
grundsätzlichem Misstrauen.
6  Auch ein Ciaperello Dietaiuti 
da Prato mit Beziehungen zu 
Philipp dem Schönen und Papst 
Bonifatius VIII. ist historisch belegt. 

7  Möglicherweise eine Diminutiv-Ableitung von ceppo, «Baumstumpf», aufgrund 
seiner untersetzten Gestalt.
8  Anspielung auf homosexuelle «Unzucht» (nach dem Verständnis der Zeit); 
siehe auch V, 10.

Wonne, auf Bestellung und auch ohne, und da zu jener Zeit 
in Frankreich ein Eid größtes Vertrauen genoss und es ihm 
nichts ausmachte, Meineide zu leisten, gewann er durch seine 
Arglist jeden Rechtsstreit, in dem er dazu aufgerufen wurde, 
bei seinem Glauben zu schwören, dass er die Wahrheit sage. 
Er hatte über die Maßen Vergnügen und bemühte sich nach 
Kräften, zwischen Freunden, Verwandten und überhaupt al­
len Böses, Feindschaften und Skandale anzuzetteln, und je 
größeres Übel er daraus entstehen sah, desto größere Freu­
de bereitete es ihm. Wurde er zu einem Mord oder zu sonst 
einem Verbrechen aufgefordert, so weigerte er sich nie, son­
dern ging bereitwillig hin, und mehrmals gab er sich gerne 
dazu her, anderen eigenhändig Wunden zuzufügen oder sie 
zu töten. Im Lästern gegen Gott und die Heiligen war er ganz 
groß, und das wegen jeder Kleinigkeit, neigte er doch mehr 
zum Jähzorn als irgendjemand sonst. Nie ging er in die Kirche 
und verschmähte mit abscheulichen Worten sämtliche Sakra­
mente, als wären sie nutzloser Unfug, Wirtshäuser hingegen 
und andere unehrenhafte Orte suchte er gerne und ausgie­
big auf. Nach Weibern sehnte er sich so sehr wie ein Hund 
nach dem Knüppel;8 mit deren Gegenteil vergnügte er sich 
mehr als irgendein anderer schlimmer Mensch. Diebstahl und 
Raub führte er mit demselben guten Gewissen aus, mit dem 
ein Heiliger eine Opfergabe darbringt. Er gab sich derma­
ßen der Völlerei und dem Saufen hin, dass es ihm zuweilen 
elend schlecht erging. Als Spieler und Betrüger mit gezink­
ten Würfeln suchte er seinesgleichen. Warum mache ich darü­
ber so viele Worte? Er war, kurzum, vielleicht der schlechteste 
Mensch, der je gelebt hat. Lange Zeit wurde seine Boshaftig­
keit durch die Macht und das Ansehen Messér Musciattos ge­
stützt, dank deren er von Bürgern, denen er so manches Un­
recht zufügte, wie auch vom Hofe, dem gegenüber er nicht 
anders verfuhr, oftmals mit Rücksicht behandelt wurde.

Nachdem Messér Musciatto also dieser Ser Cepparello ein­
gefallen war, über dessen Lebenswandel er bestens Bescheid 
wusste, ging ihm durch den Sinn, dass der gerade der Richtige 
wäre, um der Bosheit der Burgunder zu begegnen. Er ließ ihn 



36

E
r

s
te

r
 T

a
g

9  Der Geldverleiher, der, indem 
er den Lebensunterhalt mit Zins-
erträgen verdiente, einer früh-
kapitalistischen Logik der Profit-
maximierung folgt, wurde zu einer 
prägenden Gestalt der hier be-
schriebenen Epoche. «Die hohe 
Relevanz des Wuchers zumal im 
späteren Mittelalter hatte wenigs-
tens drei Ursachen: Er folgte ers-
tens den Bedürfnissen der seit dem 
11. Jahrhundert neu entstehenden 
Stadtgesellschaft und deren Wirt-
schaftsweise; er sollte zweitens den wachsenden Geldbedarf für Repräsentation 
und Hofhaltung der Fürsten decken, und er musste die sich mehr und mehr auf 
Söldner umstellende Kriegsführung bedienen» (Jacques le Goff, Wucherzins und 
Höllenqualen, S. 135).

deshalb zu sich kommen und sprach: «Ser Ciappelletto, wie 
du weißt, bin ich im Begriff, mich vollends von hier zurück­
zuziehen, und da ich es unter anderem mit Burgundern zu 
tun habe, Männern voller Lug und Trug, wüsste ich nicht, wer 
für den Auftrag, das mir Zustehende bei ihnen einzutreiben, 
angemessener wäre als du. Und da du ja gerade nichts ande­
res zu tun hast, will ich dir, so du diese Aufgabe übernehmen 
willst, die Gunst des Hofes verschaffen und dir vom eingetrie­
benen Geld den Teil geben, der angemessen sein mag.»

Ser Ciappelletto, ohne Arbeit und mit weltlichen Gütern 
schlecht versorgt, während er den Mann fortgehen sah, der 
ihm so lange Stütze und Halt gewesen war, entschloss sich 
ohne Zögern, fast von der Not gezwungen, und sagte, das 
wolle er gerne tun. Sie kamen also zusammen, und Ser Ciap­
pelletto nahm seine Vollmacht wie auch die königlichen Emp­
fehlungsschreiben entgegen, und dann begab er sich, nach­
dem Messér Musciatto abgereist war, ins Burgund, wo ihn fast 
niemand kannte. Dort begann er, ganz gegen seine natürliche 
Art, auf gütige und sanfte Weise zu versuchen, die Gelder 
einzutreiben und das zu tun, wozu er angetreten war, gerade 
als sparte er sich den Zorn fürs Ende auf.

Er war im Haus zweier Brüder aus Florenz untergekom­
men, die dort als Wucherer Geld verliehen9 und ihn aus Ver­
bundenheit zu Messér Musciatto äußerst ehrenhaft behan­
delten, doch da geschah es, dass er erkrankte, worauf die 
zwei Brüder rasch Ärzte und Diener kommen ließen, die ihm 
beistehen sollten, und alles herbeischafften, was zu seiner Ge­
sundung beitragen mochte. Aber jede Hilfe war vergeblich: 
Dem guten Mann, der schon alt war und, wie die Ärzte sag­
ten, zügellos gelebt hatte, ging es von Tag zu Tag schlechter, 
wie einem Todkranken, weshalb die Brüder in Sorge ver­
sanken.

Und eines Tages begannen sie unweit des Zimmers, in dem 
der kranke Ser Ciappelletto lag, miteinander zu reden. «Was», 
sagte der eine zum anderen, «sollen wir mit ihm machen? Wir 
stehen, ihn betreffend, vor einer mehr als misslichen Entschei­
dung: Wenn wir ihn, krank, wie er ist, aus unserem Hause 



37

E
r

s
te

 N
o

v
e

lle

10  Bei Selbstmördern, Ketzern und 
Exkommunizierten war es üblich, ihre 
Leichname in den Stadtgraben zu 
werfen (Branca, S. 56, Fn. 4).
11  Lombarden, «befristet zum Geld-
handel zugelassene Kaufleute, zu-
meist aus dem Piemont, in Gesell-
schaften zusammengeschlossen 
und als reisende Geldhändler, west-
lich und nördlich der Alpen» aktiv 
(Johannes Fried, Zins als Wucher, 
S. 136), zogen sich mit überhöhten 
Zinssätzen nicht nur den Unmut 
von Geschäftemachern, sondern 
auch den der Kirchenoberen zu, die 
nicht Zinsleihen per se, so doch die 
Auswüchse des Wucherertums als 
schlimme Sünde brandmarkten. 
In Frankreich, wo die Lombarden 
«frühzeitig auf Widerstand stießen 

und spätestens im Laufe des 14. Jahrhunderts durch die zu keiner Zeit fehlenden 
einheimischen ‹Bankiers›, die Wechsler, Münzer oder Zöllner, ersetzt wurden» 
(ebd., S. 137), war diese Bezeichnung als pejorativer Sammelbegriff für Nord
italiener bis hinunter nach Florenz gebräuchlich.

jagen, würde das großen Schimpf nach sich ziehen und wäre 
ein deutliches Zeichen von Unverstand – die Leute würden ja 
sehen, dass wir ihn erst aufgenommen und ihm so eifrig Die­
ner und Ärzte zur Verfügung gestellt haben, und jetzt sollten 
wir ihn, ohne dass er durch irgendetwas unser Missfallen er­
regt haben könnte, auf einmal wegschicken, ihn, einen Tod­
kranken? Andererseits ist er ein so böser Mensch gewesen, 
dass er wohl kaum wird beichten oder ein anderes Sakra­
ment annehmen wollen. Wenn er aber ohne Beichte stirbt, 
wird sich keine Pfarrei bereit erklären, seinen Leichnam an­
zunehmen, vielmehr wird man ihn in den Graben werfen wie 
einen Hund.10 Und wenn er doch beichtet, sind seine Sünden 
so zahlreich und entsetzlich, dass es auf dasselbe hinausläuft, 
denn es wird sich kein Mönch oder weltlicher Geistlicher fin­
den, der ihm die Absolution erteilen will oder kann – und 
dann wirft man ihn als nicht freigesprochenen Sünder ebenso 
in den Graben. Wenn das geschieht, wird das hiesige Volk, sei 
es wegen unserer Geschäfte, die den Leuten höchst ungerecht 
erscheinen, worüber sie sich den ganzen Tag das Maul zerrei­
ßen, sei es, weil sie uns ausrauben wollen, einen Krawall ver­
anstalten und schreien: ‹Diese Hunde von Lombarden, die in 
keiner Kirche aufgenommen werden, die wollen wir hier auch 
nicht mehr dulden.›11 Und dann laufen sie zu uns nach Hause, 
und wer weiß, ob sie uns am Ende nicht ausrauben oder gar 
umbringen. Wenn dieser Mann stirbt, stehen wir also in jedem 
Fall schlecht da.»

Ser Ciappelletto, der, wie gesagt, unweit von der Stelle 
lag, wo sich die beiden miteinander beredeten, hörte, wie 
es bei Kranken häufig der Fall ist, jeden Laut und vernahm 
deshalb, was sie über ihn sagten. Da ließ er sie zu sich rufen 
und sprach: «Ich will nicht, dass ihr euch meinetwegen Sor­
gen macht oder fürchtet, durch mich Schaden zu erleiden. 
Ich habe mitbekommen, was ihr über mich geredet habt, und 
ganz sicher würde eintreten, was ihr sagt, wenn die Sache so 
vonstattenginge, wie ihr denkt. Aber es wird anders kommen. 
Ich habe im Leben dem Herrgott so viel Unrecht getan, dass 
es keinen Unterschied mehr machen wird, wenn ich jetzt kurz 



38

E
r

s
te

r
 T

a
g

12  Erst das Vierte Laterankonzil von 
1215 hatte verfügt, dass die regel-
mäßige Beichte heilige Christen-
pflicht sei. Sie war von Männern 
wie Frauen zumindest einmal im 
Jahr, zu Ostern, abzulegen. «Der 
Beichtende sollte seine Sünde 
im Hinblick auf seine familiäre, 
soziale und berufliche Situation, 
auf die äußeren Umstände und 
seine Motive erläutern. Der Beicht-
vater musste diesen individuellen 
Parametern Rechnung tragen; er 
musste nach dem Bekenntnis des 
Sünders und nach dessen Buß­
fertigkeit trachten, weniger nach 
‹Genugtuung›», erläutert Jacques 
Le Goff den christlich-theologischen 
Paradigmenwechsel des Spätmittel-
alters hin zu einer «Intensions-
ethik» – eine Entwicklung, die nicht 
nur die Beichtpraxis revolutionierte: 
«Der Beichtende musste über sein 
Verhalten nachdenken, sich einer 
Gewissensprüfung unterziehen. Eine 
neue, ganz unerhörte Forderung, sich 
selbst zu beobachten, den Blick nach 
innen zu richten, kam in die Welt und 
veränderte nach und nach die See-
lenlagen und die Verhaltensweisen 
der Menschen. Es waren die An-
fänge der psychologischen Moderne» 
(Wucherzins und Höllenqualen, 
S. 13). Boccaccio gestaltet hier 
eine geradezu idealtypische Ver
suchsanordnung raffiniert vorgetäuschter «guter Gesinnung» und Bußfertigkeit, 
auf die es neuerdings ankam.
13  Messer lo frate: Ciappelletto verwendet hier einen (sarkastischen) Mischmasch 
von Anreden.

vor meinem Tod noch eines hinzufüge. Seht daher zu, dass 
ihr mir einen frommen und tüchtigen Geistlichen holt, den 
besten, den ihr kriegen könnt, wenn es denn einen gibt. Und 
dann lasst mich nur machen und seid gewiss: Ich werde eure 
Angelegenheiten und die meinen so ordnen, dass alles gut ist 
und ihr zufrieden seid.»

Den zwei Brüdern flößte dies zwar nicht viel Hoffnung 
ein, aber sie machten sich dennoch auf den Weg zu einer 
Ordensgemeinschaft und fragten nach einem frommen und 
weisen Mann, der einem Lombarden, der krank bei ihnen zu 
Hause liege, die Beichte abnehmen könne. Da brachte man 
ihnen einen betagten Mönch von frommer und guter Lebens­
führung, einen großen Kenner der Heiligen Schrift und über­
aus verehrungswürdigen Mann, der bei allen Bürgern ganz 
außergewöhnliche Hochachtung genoss, und sie nahmen ihn 
mit zu sich. Als er in das Zimmer trat, in dem Ser Ciappelletto 
lag, und sich neben ihn setzte, begann er ihn zunächst mit 
gütigen Worten zu trösten und fragte ihn dann, wie lange es 
her sei, dass er zuletzt die Beichte abgelegt habe.12

Ser Ciappelletto, der überhaupt noch nie gebeichtet hatte, 
antwortete: «Meine Gewohnheit, Vater, ist es, jede Woche we­
nigstens einmal zur Beichte zu gehen, und in so mancher Wo­
che beichte ich sogar noch öfter. Doch ist es wahr, dass ich 
seit meiner Erkrankung, also seit acht Tagen, nicht wieder 
gebeichtet habe, so viel Beschwer hat die Krankheit mir ver­
ursacht.»

Da sagte der Bruder: «Mein Sohn, das war wohlgetan, und 
so sollst du es auch weiter halten. Na, ich sehe, da du so häu­
fig zur Beichte gehst, werde ich wenig Mühe haben, dich an­
zuhören oder zu befragen.»

Ser Ciappelletto sprach: «Herr Bruder,13 sagt das nicht: Ich 
habe nie so häufig und ausgiebig gebeichtet, als dass ich nicht 
stets all meine Sünden hätte beichten wollen, an die ich mich 
erinnerte, vom Tag, an dem ich geboren wurde, bis zu dem, an 
dem ich zur Beichte ging. Und daher bitte ich Euch, guter Vater, 
mich so eingehend über alles zu befragen, als wäre ich niemals 
zur Beichte gegangen. Und schont mich nicht etwa, weil ich 



39

E
r

s
te

 N
o

v
e

lle

14  Aus dem Te Deum: «pretioso 
sanguine redimisti»; in Luthers 
Übertragung: «mit deim teu’rn Blut 
erlöset sein».

15  fare il contrario: Ein ironisierendes Echo der Formulierung, mit der der Erzähler 
bei Ser Ciappellettos Einführung auf dessen homosexuelle Praktiken anspielte.
16  Gemeint: einer Ordensregel.

krank bin, denn es ist mir weitaus lieber, meinem Fleisch Un­
gemach zu bereiten, als um seiner Bequemlichkeit willen et­
was zu tun, das meine Seele ins Verderben stürzen könnte, die 
doch mein Retter mit seinem teuren Blut erlöst hat.»14

Diese Worte gefielen dem frommen Mann sehr, denn sie 
schienen ihm ein Hinweis auf eine gute Gesinnung zu sein, 
und nachdem er Ser Ciappelletto für seine Gepflogenheit sehr 
gelobt hatte, fragte er ihn als Erstes, ob er denn je aus Wollust 
mit einem Weibe gesündigt habe.

Ser Ciappelletto antwortete seufzend: «In diesem Punkt 
schäme ich mich, Euch die Wahrheit zu bekennen, Vater, da 
ich aus Prahlerei zu fehlen fürchte.»

Der fromme Bruder sagte: «Sprich nur freiheraus, denn 
wer die Wahrheit sagt, der hat noch nie gesündigt, weder bei 
der Beichte noch andernorts.»

Da antwortete Ser Ciappelletto: «Weil Ihr mir diese Ge­
wissheit gebt, will ich es Euch anvertrauen: Ich bin so jung­
fräulich, wie ich den Leib meiner Mutter verlassen habe.»

«Oh, Gott segne dich!», rief der Bruder, «wie wohl hast du 
getan! Und dir um so viel höhere Verdienste erworben, als dir 
ja eher offengestanden hätte, das Gegenteil zu praktizieren,15 
als uns und jedem anderen, der unter dem Zwang einer Re­
gel16 steht.»

Und danach fragte er, ob er Gott durch die Sünde der Völ­
lerei missfallen habe. Ser Ciappelletto antwortete tief seuf­
zend, ja und viele Male, denn obwohl er über die Fastenzeiten 
hinaus, die von den Gläubigen im Jahreslauf eingehalten wer­
den, an wenigstens drei Tagen die Woche nur Brot und Wasser 
zu sich zu nehmen pflege, habe er das Wasser mit demselben 
Genuss und Appetit getrunken – besonders wenn er eine an­
strengende Andacht oder Pilgerreise hinter sich gehabt habe –, 
wie es die großen Weintrinker tun. Und oft habe er sich ein 
Salätchen aus diesem und jenem Kräutlein gewünscht, wie es 
die Frauen zubereiten, wenn sie hinaus aufs Dorf ziehen, und 
manchmal sei ihm dabei das Essen besser vorgekommen, als 
ihm vorkomme, dass es jemandem vorkommen sollte, der aus 
Frömmigkeit faste wie er. 



40

E
r

s
te

r
 T

a
g

17  Für das Verleihen von Geld 
Wucherzinsen zu nehmen, wurde 
von der christlichen Lehre schon 
früh untersagt, doch erst mit 
dem großen wirtschaftlichen Auf-
schwung des 12. Jahrhunderts in 
drastischen Worten als Sünde ver-
dammt. Jacques le Goff hat aus-
geführt, wie alle großen Konzile 
1139, 1179, 1215, 1274 und 
1311 versuchten, «die Flutwelle 
des Wuchers einzudämmen» (Wu­
cherzins und Höllenqualen, S. 30), 
indes sich die Päpste selbst des bei 
christlichen Bankiers geliehenen 
Geldes – quasi als eines durch den 
Zweck geheiligten Mittels – wenigs-
tens teilweise zur Finanzierung der 
Kreuzzüge bedienten. So wurde 
der Dritte Kreuzzug (1189–1192) 
unter Gregor VIII. durch klandestine 
Finanztransaktionen des Großkauf-
manns Bernardus Teutonicus in 
Venedig ermöglicht, und kurz darauf 
kam dem Initiator des Albigenser-
Kreuzzugs (1209–1229) Innozenz III. 
das okzitanische Wucherbabel 
Cahors als «Hauptsponsor» gerade 
recht. «In einer Welt, in der das Geld 
(lateinisch nummus) ‹Gott› ist, wo 
das Geld siegt, herrscht und befiehlt 
(Nummus vincit, nummus regnat, 
nummus imperat [so wird es in der 
königlichen Liturgie und auf den 
von Ludwig dem Heiligen geprägten 
Goldtalern Christus in den Mund 
gelegt]), wo die bürgerliche Sünde 
avaritia, die ‹Habsucht›, deren Nachfahr der Wucher eigentlich ist, die feudale 
Sünde superbia, den ‹Hochmut›, als ärgste der sieben Todsünden ablöst – da wird 
der Wucherer als Spezialist der Zinsleihe zugleich gebraucht und verabscheut» 
(ebd., S. 10).

Der Bruder sprach: «Mein Sohn, diese Sünden sind ganz 
natürlich und von geringem Gewicht, und du solltest dein 
Gewissen damit nicht stärker belasten als nötig. Es geht doch 
jedem so, mag er auch noch so fromm sein, dass ihm nach lan­
gem Fasten das Essen schmeckt und nach der Anstrengung 
das Trinken.»

«O Vater!», rief Ser Ciappelletto, «sagt das nicht, nur um 
mich zu trösten. Ihr wisst doch, dass ich weiß: Was man im 
Dienste Gottes tut, sollte man in Reinheit tun und ohne jeg­
lichen Makel des Geistes. Und wer es anders hält, der sündigt.»

Der Bruder sagte hochzufrieden: «Und ich bin froh, dass 
du solchen Geistes bist, und dein reines und gutes Gewissen 
darin gefällt mir sehr. Aber sag: Hast du aus Habgier gesün­
digt, indem du mehr für dich begehrtest, als angemessen war, 
oder etwas behieltest, das dir nicht zustand?»17

Ser Ciappelletto sagte zu ihm: «Bitte achtet nicht darauf, 
Vater, dass ich im Haus dieser Wucherer bin. Ich habe mit ih­
ren Geschäften nichts zu tun, im Gegenteil, eigentlich war ich 
gekommen, um sie zu ermahnen, ihnen ins Gewissen zu reden 
und sie von ihrer verabscheuungswürdigen Gewinnmacherei 
abzubringen, und ich glaube, es wäre mir auch gelungen, hät­
te Gott mich nicht derart heimgesucht. Aber Ihr müsst wissen, 
dass mein Vater mich als reichen Mann zurückließ und ich, als 
er starb, den Großteil seines Vermögens für gottgefällige Zwe­
cke gab. Danach habe ich, um mir meinen Lebensunterhalt 
zu verdienen und den Armen vor Christus helfen zu können, 
etwas Handel getrieben und es dabei durchaus auf Gewinn 
abgesehen. Doch stets habe ich, was ich an Gewinn machte, 
mit den Armen vor Gott geteilt, habe die eine Hälfte für meine 
Bedürfnisse eingesetzt und die andere ihnen gespendet, und 
dabei hat mein Schöpfer mir so sehr beigestanden, dass sich 
die Geschäfte immer besser entwickelten.»

«Da hast du recht getan», sprach der Bruder, «aber sag 
mal, wie oft bist du in Zorn geraten?»

«Oh!», rief Ser Ciappelletto, «das will ich Euch gestehen, 
dass das sehr oft der Fall gewesen ist. Aber wer könnte an sich 
halten, wenn er sieht, wie die Menschen tagein, tagaus frevel­


