
http://www.klett-cotta.de/home/
KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www-klett-cotta.de


KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www.klett-cotta.de

https://www.klett-cotta.de


Josephine Quinn

DER WESTEN

Eine Erfindung der globalen Welt 
4000 Jahre Geschichte

Übersetzt aus dem Englischen  
von Norbert Juraschitz  
und Andreas Thomsen

Klett-Cotta



 
Klett-Cotta

www.klett-cotta.de
J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH

Rotebühlstraße 77, 70178 Stuttgart
Fragen zur Produktsicherheit: produktsicherheit@klett-cotta.de

 
Die Originalausgabe erschien unter dem Titel »How the World Made the West.  

A 4,000-Year History« im Verlag Bloomsbury Publishing, London
© 2024, 2025 by Josephine Quinn

Für die deutsche Ausgabe
© 2025 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH, gegr. 1659, Stuttgart 

Alle deutschsprachigen Rechte sowie die Nutzung des Werkes für Text und  
Data Mining i. S. v. § 44b UrhG vorbehalten

Cover: Rothfos & Gabler, Hamburg
unter Verwendung von Weltkarte © mauritius images / Universal Images Group  

North America LLC / Alamy / Alamy Stock Photos
Karten: Michael Athanson

Gesetzt von Dörlemann Satz, Lemförde
Gedruckt und gebunden von Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg

ISBN 978-3-608-96470-7
E-Book ISBN 978-3-608-12475-0

 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  

sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

http://www.klett-cotta.de
mailto:produktsicherheit@klett-cotta.de
http://dnb.d-nb.de


 

 

 

 

 

 

 

 

 

Für Erich



 

 

 

 

 

 

 

 

 

»Unsere Kultur ist ein riesiges Gewebe, in dem sich die 

unterschiedlichsten Elemente vermischt haben, in dem 

nordische Aggressivität und römisches Recht, neue bürgerliche 

Konventionen und die Überbleibsel einer syrischen Religion 

vereint sind. Es ist sinnlos, in solch einem Gewebe, nach einem 

Faden zu suchen, der rein und ursprünglich geblieben ist und 

auf den nicht ein benachbarter Faden abgefärbt hat.«

James Joyce, »Irland – Insel der Heiligen und Weisen«, 1907



INHALT

Anmerkungen zum Text  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11

Einleitung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 13
  1  Segel am Horizont  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 27
  2  Der Palast des Minos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 39
  3  Die Bernsteinstraße  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 59
  4  Lodernde See  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 73
  5  Bruderbande  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 89
  6  Alphabetstadt  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	105
  7  Regimewechsel  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	121
  8  Bin ich etwa dein Diener?  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	139
  9  Durch die Säulen  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	151
10  Die Erfindung Griechenlands  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	169
11  Das assyrische Mittelmeer  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	187
12  Der, der die Tiefe sah  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	207
13  Der bittere Fluss  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	221
14  Der König der Könige  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	237
15  Die Version der Perser  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	249
16  Kontinental denken  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	265
17  Von Elefanten und Königen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	277
18  Wolken im Westen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	293
19  Kampf um die Freiheit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	311
20  Rom: offene Stadt  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	329
21  Passatwinde  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	347
22  Salzstraßen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	365
23  Der Aufstieg der Barbaren  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	379
24  Könige der Welt  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	397



25  Der Vater Europas  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	411
26  Übersetzungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	427
27  Das Zeichen des Kreuzes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	443
28  Kalila wa-Dimna  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	465
29  Das Land der Finsternis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	481
30  Eine neue Welt  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	501
Abkürzungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	505
Anmerkungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	507
Dank  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	647
Bildnachweise  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	651
Register  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	655



Anmerkungen zum Text  11

Anmerkungen zum Text

In einem Buch, das von so vielen Völkern und Orten, Sprachen und Schrif-

ten handelt, ist eine durchgängige Rechtschreibkonvention so gut wie 

unmöglich. Unnötige Verwirrung sollte vermieden werden, und häufig 

werden deshalb Namen verwendet, die vertrauter, aber streng genommen 

nicht korrekt sind. Im Voraus möchte ich mich bei all denen entschuldigen, 

die es besser wissen.

Außerdem werden Menschen bevorzugt nach ihrer geografischen Her-

kunft identifiziert statt nach ihrer mutmaßlichen ethnischen Zugehörig-

keit, die wiederum häufig von Außenstehenden oder sogar von moder-

nen Historikern geprägt wurde. In der deutschen Ausgabe war das nur 

eingeschränkt möglich, weil gerade Substantivierungen wie »Griechisch-

Sprecher« oder »Griechisch sprechende Menschen« häufig sprachlich zu 

sperrig werden.

In der englischen Ausgabe habe ich aufgrund meiner Ausbildung und 

Gewohnheit bei Datierungen BCE und CE anstelle von BC und AD ver-

wendet, nicht zuletzt, um die affirmative Wendung anno Domini zu ver-

meiden; ich lege jedoch Wert darauf, dass diese Art der Einteilung immer 

noch nicht auf eine wirklich »allgemeine« Zeitrechnung (common era) ver-

weist, sondern auf eine »christliche«. Da es im Deutschen sowieso nicht 

mehr üblich ist, »im Jahre des Herrn« zu datieren, und die Alternative 

»v. u. Z.«« / »u. Z.« ungebräuchlich und in anderer Weise historisch belas-

tet ist, wurde hier die gängige Datierung »v. Chr.« und »n. Chr.« beibehal- 

ten.

Aus Gründen der Klarheit ziehe ich ferner den konkreten Begriff dem 

abstrakten vor, beispielsweise »Westasien« gegenüber dem »Nahen Osten«. 

Die Adjektive »Westlich, Östlich, Nördlich und Südlich« werden groß ge-

schrieben, wenn sie in konzeptionellen Begriffen und nicht nur zur Angabe 



12  Anmerkungen zum Text

von Himmelsrichtungen verwendet werden. Übersetzungen habe ich, so-

fern nicht anders vermerkt, selbst angefertigt.*

Für mein Konzept des civilisational thinking hat sich keine gute deutsche 

Übersetzung finden lassen. Ich bevorzuge »Denken in Kulturen«, aber da 

das manchmal stilistisch unschön ist, wird häufig auch »kulturalistisches 

Denken« synonym verwendet.

Meinen deutschen Übersetzern und vor allem meinen Lektoren Chris-

toph Selzer und Daniel Kah bin ich sehr dankbar für ihre Unterstützung 

bei der komplexen Vermittlung zwischen unseren Sprachen sowie für die 

sorgfältige und wohlwollende Durchsicht des Texts.

*	 In der vorliegenden Ausgabe sind die von der Autorin vorgenommenen Über-

setzungen von Quellenzitaten ins Deutsche übertragen worden, die anderen 

stammen, sofern greifbar, aus deutschen Übersetzungen der Originaltexte. Zi-

tate aus deutschen Übersetzungen von Quellen und fremdsprachiger Literatur 

wurden durchgehend orthografisch modernisiert.



Einleitung  13

Einleitung

Jeden November sitze ich auf dem Sofa in meinem Arbeitszimmer am Col-

lege, um den Stapel der diesjährigen Aufnahmeanträge durchzusehen, und 

lese in fast exakt gleichen Worten immer wieder dasselbe: »Ich möchte die 

Antike studieren, weil Griechenland und Rom die Wurzeln der westlichen 

Zivilisation sind.«

Mir ist durchaus klar, weshalb einige meiner künftigen Studierenden die 

Weltgeschichte so sehen. Seriöse Quellen von der Encyclopedia Britannica 

bis hin zu Wikipedia beschreiben die Herausbildung einer spezifischen, ab-

gegrenzten westlichen Kultur, gestützt auf die Ideen und Werte Griechen-

lands und Roms, die Europa im finsteren Mittelalter zwar abhandenkamen, 

aber durch die Renaissance wiederentdeckt wurden. Bisweilen bezieht die 

Darstellung auch die Länder und Schriften der Bibel mit ein, aber sofern an-

dere antike »Zivilisationen« überhaupt erwähnt werden, dann nur, um von 

der klassischen Antike in einem unaufhaltsamen Marsch von Geschichte 

und Kultur in Richtung Westen überholt zu werden.

Die Vorläufer der Griechen und Römer mögen interessant  – oder sogar 

beeindruckend  – sein, aber sie gehören nicht zu »uns«. Jeder Beitrag, den 

sie leisteten, wird von dem Griechenlands und Roms übertroffen, die für 

alle möglichen positiven Dinge verantwortlich gemacht werden, von der 

Philosophie und Demokratie bis hin zum Theater und Beton. Die Nach-

barn der Griechen und Römer werden ebenso völlig ignoriert wie spätere 

Begegnungen zwischen Westeuropäern und Völkern, die nördlich, südlich 

und östlich von ihnen lebten.

Man könnte meinen, dass ich als Professorin der Alten Geschichte dieser 

Sichtweise zustimmen müsste. Ich habe selbst entdeckt, wie reich und loh-

nend das Studium des alten Griechenlands und Roms ist; und der Raum, der 

im Kern der Ideen über den »Westen« den Griechen und Römern vorbehalten 



14  Einleitung

ist, zählt auch zu den Gründen, warum es mein Forschungsgebiet überhaupt 

noch gibt. Aber eine drei Jahrzehnte lange Tätigkeit als Dozentin und For-

scherin haben mich überzeugt, dass ein Narrativ, das sich allein auf Grie-

chenland und Rom konzentriert, unsere Sichtweise der Vergangenheit und 

unser Verständnis der eigenen Welt verarmt. Die wahre Geschichte hinter  

dem, was heute der Westen genannt wird, ist viel größer und faszinierender.

Zunächst hatten Griechen und Römer bereits eigene Geschichten, die in 

anderen Orten und älteren Völkern verwurzelt waren. Und sie übernahmen 

den größten Teil ihrer Ideen und Technologien aus anderen Regionen und 

passten sie an: niedergeschriebenes Recht und Literatur aus Mesopotamien, 

Bildhauerei aus Ägypten, Bewässerungssysteme aus Assyrien und das Al-

phabet aus der Levante. Das war ihnen bewusst, und sie würdigten es.

Den Griechen war auch völlig klar, dass sie das Mittelmeer mit ande-

ren  – Karthagern und Etruriern, Iberern und Israeliten  – teilten und dass 

sie am Rand mächtigerer Reiche im Osten lebten. Ihre Legenden verbinden 

griechische Helden mit den Königinnen, Königen und Gottheiten fremder 

Länder, realer ebenso wie imaginärer: Phönizier, Phryger, Amazonen. Der 

Gründungsmythos Roms hingegen machte die Stadt zu einem Zufluchts-

ort für Geflüchtete, und der römische Dichter Catull kann sich durch-

aus vorstellen, mit Freunden nach Indien, Arabien, ins Partherreich, nach 

Ägypten und sogar bis zu »den Briten am Rande der Welt« zu reisen.1

Außerdem teilen Griechen und Römer in den seltensten Fällen das, was 

wir heute westliche Werte nennen. Tatsächlich würde ein großer Teil von 

dem, was diese Menschen der Antike für selbstverständlich hielten, heute 

seltsam oder sogar inakzeptabel erscheinen. Die Athener praktizierten eine 

Demokratie für Männer, welche die Verführung von Knaben begrüßten, 

während ihre Frauen nichts zu sagen und sich zu verschleiern hatten. Die 

Römer billigten Sklavenhaltung im großen Stil, und zum Zeitvertreib sa-

hen sie sich öffentliche Hinrichtungen an.

Zu guter Letzt gibt es keinen privilegierten Zusammenhang zwischen 

den alten Griechen und Römern und dem modernen »Westen«: den Natio-

nalstaaten Westeuropas und deren Siedlerkolonien in Übersee. Die Haupt-

stadt des Römischen Reiches wurde Mitte des 1. Jahrtausends n. Chr. nach 

Konstantinopel verlegt und blieb mehr als tausend Jahre dort. Unterdessen 

kombinierten Muslime die Erkenntnisse der Griechen mit der Wissen-

schaft aus Persien, Indien und Zentralasien, während neue Technologien 



Einleitung  15

um Afrika, Arabien und den Indischen Ozean kursierten und Seefahrer auf 

nördlichen Meeren und Reiter in der Steppe Waren und Ideen aus China 

bis nach Irland beförderten.

Das ist die riesige Welt vom Pazifik bis zum Atlantik, welche die aufstre-

benden Nationen Westeuropas im 15. Jahrhundert n. Chr. erbten, als sie in 

eine neue Welt aufbrachen. Diese Jahrtausende der Interaktion sind jedoch 

weitgehend in Vergessenheit geraten, übertönt von Ideen aus der Viktoria-

nischen Ära, welche die Welt in – separate und häufig einander feindliche – 

»Zivilisationen« oder »Kulturen« unterteilten.

Ich möchte eine andere Geschichte erzählen: eine, die nicht im griechisch-

römischen Mittelmeerraum beginnt und dann im Italien der Renaissance 

wieder auftaucht, sondern die Beziehungen zurückverfolgt, durch die sich 

das, was heute der Westen genannt wird, aus der Bronzezeit bis zum Zeit-

alter der Entdeckungen entwickelt hat, gerade weil Gesellschaften mitei-

nander in Berührung kamen, sich vermischten und bisweilen wieder aus- 

einanderentwickelten. Allgemeiner ausgedrückt möchte ich dafür plädie-

ren, dass Beziehungen und nicht Kulturkreise den historischen Wandel 

vorantreiben.

Heutzutage ist die Betrachtung der Welt nach Kulturkreisen so vertraut, 

dass man sie für eine natürliche Gegebenheit, für ein universales Modell zur 

Organisation der menschlichen Gesellschaft halten könnte. Dabei sind sie 

in Wirklichkeit eine relativ junge, europäische Erfindung, Teil eines Phä-

nomens, das ich »kulturalistisches Denken« oder »Denken in Kulturen« 

nenne.

Bis weit ins 18. Jahrhundert förderte die biblische Überlieferung, dass die 

ganze Erde von den Söhnen Noahs bevölkert worden sei, nachdem sie die 

Sintflut überlebt hatten, eine inklusive Herangehensweise an die Vergan-

genheit: Alle Menschen hatten demnach einen gemeinsamen Ursprung, 

und sie waren alle Mitglieder der gleichen Familie.2 Mit der »Entdeckung« 

der Neuen Welt und der Ausbreitung christlicher Missionare über den 

ganzen Erdball gelangten faszinierende Erzählungen von neuen Völkern 

zurück nach Europa, die sorgsam in dieses biblische Schema eingegliedert 

wurden.3

Der Begriff Zivilisation bildete sich in zwei Phasen heraus: als Singular  

und Plural. Als das Hauptwort im Frankreich der 1750er Jahre zum ers-

ten Mal benutzt wurde, bezeichnete es ein abstraktes Konzept einer fort-



16  Einleitung

schrittlichen Gesellschaft.4 Seit den 1760er Jahren wurde der Begriff von 

schottischen Philosophen propagiert, die präzise einen Standard der Ent-

wicklungsschritte festlegten, die zu dieser vollen Verwirklichung des 

menschlichen Potenzials führten, von Jägern zu Schafhirten über Bauern 

zu Händlern und Fabrikanten.5 Wie der britische Liberale John Stuart Mill 

später erklärt, wurde der Fortschritt in Richtung Zivilisation in diesem 

Sinn gemessen am Vorkommen von Ackerbau, Städten, Industrie, Techno-

logie und Handel:

Was auch immer die charakteristischen Kennzeichen des sogenannten 

wilden Lebens sein mögen, das Gegenteil derselben oder diejenigen 

Eigenschaften, welche eine Gesellschaft annimmt, wenn sie jene ab-

legt, werden wir mit dem Wort Zivilisation bezeichnen. So besteht 

beispielsweise ein wilder Stamm aus einer Handvoll Individuen, die 

umherwandern oder auf einem großen Gebiet dünn verstreut le-

ben. Demnach bezeichnen wir eine dichte Bevölkerung, die in festen 

Wohnsitzen lebt und in großen Massen gesammelt Städte und Dörfer 

bewohnt, als zivilisiert. Im wilden Leben muss ein jeder für seine eige-

nen Bedürfnisse sorgen. Wir finden hier keine Kooperation, außer im 

Krieg und auch dann nur in einem sehr beschränkten Maßstab. Auch 

finden Wilde im Allgemeinen keinen großen Gefallen am gegensei

tigen geselligen Verkehr. Wo also menschliche Wesen in großen Mas-

sen vereinigt für gemeinsame Zwecke tätig sind und die Freuden des 

geselligen Lebens genießen, nennen wir sie zivilisiert.6

In diesem singulären Sinn war Zivilisation in der Theorie ein Zustand, den 

jede menschliche Gesellschaft mit genügend Anstrengung und Bildung an-

streben konnte, und alle Gesellschaften ließen sich nach ihrem diesbezüg

lichen Erfolg einstufen.* In der Praxis gab Westeuropa die Norm vor. »Diese 

Elemente«, führt Mill aus, »bestehen in dem Europa unserer Tage  – und 

besonders in Großbritannien  – in einem ausgezeichneteren Grade und in 

*	 Nicht alle europäischen Geistesströmungen betrachteten »Zivilisation« als das 

ultimative Ziel: Beispielsweise zogen deutsche Gelehrte tendenziell die mora

lische Stärke einer früheren Phase der Kultur der dekadenten französischen Ele-

ganz der Zivilisation vor, zu der Erstere stets zu verkommen drohte.



Einleitung  17

einem Zustand rascherer Entwicklung als in irgendeinem anderen Teil der 

Erde und zu irgendeiner anderen Zeit.«7

Dieses abstrakte Konzept der Zivilisation lieferte auch dem westeuropäi-

schen Imperialismus nützliche Schützenhilfe.8 Mill, der über dreißig Jahre 

lang für die Britische Ostindien-Kompanie arbeitete, vertrat die Ansicht, 

dass zivilisierte Gesellschaften ein Recht auf Freiheit und Souveränität ver-

dient hätten, das weniger entwickelten nicht zukam.9 Sie hatten zwar die 

Pflicht, anderen bei deren Reise auf dem gleichen Weg zu helfen, doch wie 

Mill es 1859 ausdrückte: »Despotismus ist eine legitime Regierungsform, 

solange es sich um Barbaren handelt, vorausgesetzt, dass deren Höherent-

wicklung sein Ziel ist.«10

Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein gab es keine »Zivilisationen«, sondern 

nur »Zivilisation«, und Mills Ansichten stehen für den Höhepunkt dieser 

ersten Phase des kulturalistischen Denkens. Wenn Zivilisation in seinen 

Augen unterteilt werden konnte, so galt dies lediglich für den Grad. Als er 

seine Überlegungen niederschrieb, wichen der Universalismus der Aufklä-

rung und eine Idee des permanenten historischen Fortschritts jedoch ge-

rade dem Partikularismus und kulturellen Relativismus. Manche Gelehrte 

hatten bereits begonnen, die Pluralform »Zivilisationen« zu verwenden, 

um spezifische menschliche Gruppen an bestimmten Orten mit ihren je-

weils eigenen Geschichten und dauerhaften Charakteristiken zu beschrei-

ben, und Entwicklung war demnach ein interner, selbst angestoßener Pro-

zess innerhalb dieser Gegebenheiten.

Im Jahr  1828 hielt der französische Historiker und Politiker François  

Guizot an der Sorbonne eine Reihe von Vorträgen über eine »Allgemeine 

Geschichte der europäischen Zivilisation«. Im ersten Vortrag erörtert er die 

»allgemeine Zivilisation des Menschengeschlechts«.11 Im zweiten Vortrag 

wendet er sich jedoch anderen »Zivilisationen« zu  – also einzelnen Fäl-

len dieser allgemeinen Zivilisation, und insbesondere den Vorläufern der 

»europäischen« Zivilisation, für die er sich am stärksten interessiert: unter 

anderen die Inder, Etrurier, Römer und Griechen.

Sie haben alle bereits eigenständige Merkmale: »Wer die Zivilisation, 

welche der des neuern Europas, sei es in Asien oder anderswo, vorherge-

gangen ist, betrachtet«, sinniert er, »… dem fällt notwendigerweise die da-

rin herrschende Einfachheit auf. Die Zivilisation des Altertums erscheint 

überall wie aus einer einzigen Tatsache, aus einer einzigen Idee, entspros-



18  Einleitung

sen. Es ist, als habe jedes dieser Völker nur ein Prinzip gekannt und solches 

seinen Einrichtungen, Sitten, seinem religiösen System, kurz seiner ganzen 

Ausbildung zum Grunde gelegt.«12 In Ägypten ist dies beispielsweise die 

Theokratie, in Phönizien der Handel.

Damit befinden sie sich auf Pfaden, die von der »im Wesentlichen euro-

päischen« Zivilisation der Ära Guizots abwichen, die England, Frankreich, 

Deutschland und Spanien miteinander teilten und die sich durch Komple-

xität und Freiheit auszeichnete: »und statt dass im Altertum die ausschließ-

liche Herrschaft oder das unmäßige Übergewicht eines einzelnen Prinzips, 

einer einzelnen Regierungsform zur Tyrannei führte: ist im neuern Europa 

die Mannigfaltigkeit der politischen Verfassungen, die Ohnmacht der 

einzelnen Bildungselemente einander zu verdrängen, die Quelle der jetzt 

blühenden Freiheit geworden.«13* Diese vielfältigen Elemente waren nach 

Guizots Auffassung die christliche Kirche, die Römer und »die primitiven 

Barbaren Deutschlands«, die ihnen nachfolgten.

Das steht exemplarisch für einen weiteren Aspekt des europäischen 

kulturalistischen Denkens: eine Suche nach indigenen kulturellen Vorfah-

ren. Manche, wie Guizot, blickten auf Deutschland, Rom und die römische  

Kirche. Andere blickten auf die Griechen, angespornt von der europäi-

schen, »philhellenischen« Unterstützung für den griechischen Befreiungs-

krieg gegen die Osmanen (1821–1830). Diese Denkweise wird anschau- 

lich durch die verblüffende, von John Stuart Mill 1846 aufgestellte These 

illustriert, dass der Sieg der Athener über die Perser in der Schlacht bei Ma-

rathon zu einem der bedeutendsten Ereignisse in der englischen Geschichte 

zähle:

*	 Genau wie Mill weist auch Guizot auf die Sonderstellung seiner eigenen Nation 

hin: »Die europäische Zivilisation zu erforschen und kennen zu lernen, befin-

den wir uns auf einem allerdings günstigen Standpunkt … ich glaube aber, dass 

ohne Schmeichelei Frankreich als der Mittel- und Ausgangspunkt der europäi-

schen Zivilisation betrachtet werden könne … Es geschah, weil dem Geist des 

französischen Volks Geselligkeit und Sympathie innewohnte, ein gewisses Et-

was, das sich leichter und kräftiger mitteilt, als dem Geiste anderer Nationen 

gelingen will.«



Einleitung  19

Die wahren Vorfahren der europäischen Nationen (so heißt es zu 

Recht) sind nicht jene, von deren Blut sie entsprungen sind, sondern 

jene, von denen sie den reichsten Anteil ihres Vermächtnisses über-

nahmen. Die Schlacht bei Marathon ist, gerade als ein Ereignis in der 

englischen Geschichte, bedeutsamer als die Schlacht bei Hastings. 

Wenn das Ergebnis damals anders gelautet hätte, würden die Briten 

und Sachsen womöglich noch durch die Wälder streifen.14

Wie immer sie zu historischen Vorbildern stehen mochten, die europäi-

schen Intellektuellen des 19. Jahrhunderts konzentrierten sich zunehmend 

auf Zivilisationen statt auf Zivilisation und darauf, die individuellen Gesell-

schaften innewohnenden kulturellen Züge zu erkennen und einzuordnen, 

statt auf ihren Fortschritt in Richtung eines gemeinsamen menschlichen 

Ideals. Kulturen waren nach dieser Sichtweise nicht nur stark voneinander 

getrennt, sondern ihre Entwicklung hatte auch eine naturgegebene Ober-

grenze. Mit der Zeit trug diese Sichtweise zur Rechtfertigung strengerer 

Formen imperialer Herrschaft über Völker bei, die nach damaligen Maß-

stäben als hoffnungslos unterlegen und andersartig galten.15 Das Imperium 

kannte fortan kein natürliches Ende.

Die Unterscheidung zwischen verschiedenen Völkern war selbstver-

ständlich nichts Neues, ebenso wenig wie die glückliche Entdeckung, dass 

der Charakter des eigenen Stammes zufällig objektiv der attraktivste war. 

Doch die Aufstellung einer allgemeinen Klassifizierung der menschlichen 

Kultur war neu. Unterstützt wurde dies durch eine weitere, um die gleiche 

Zeit aufkommende populäre Auffassung: dass nämlich die Menschheit in 

»Rassen« mit unterschiedlichen natürlichen Fähigkeiten und Intelligenz 

unterteilt werden könne, deren Entwicklung durch angeborene biologi-

sche Merkmale vorbestimmt – oder begrenzt – sei.16 Diese Rassen wurden 

anschließend in einer Vielzahl farbkodierter Systeme geordnet, welche die 

Australier ans untere Ende setzten, gefolgt von Afrikanern und Ostasiaten 

in dieser Reihenfolge, mit den Europäern an der Spitze.

Die Idee einer europäischen Zivilisation blieb aber problematisch. Viele 

europäische Siedler in den neu gegründeten Vereinigten Staaten betrachte-

ten die Amerikanische Revolution als einen dezidierten Bruch mit der Al-

ten Welt. Unterdessen machten sich jene, die zurückgeblieben waren, im-

mer größere Sorgen wegen Russlands. Eine attraktive Alternative war »der 



20  Einleitung

Westen«, ein flexiblerer Begriff, der parallel zu Europa oder an dessen Stelle 

verwendet werden konnte. Der Begriff konnte so viel von Europa umfas-

sen, wie man wünschte, und ließ sich auch auf die europäischen Kolonien 

in Übersee ausdehnen.17

Dieser Westen fungierte neben einer ebenso dehnbaren Vorstellung vom 

»Osten«. Im 19. Jahrhundert stand die Grenze zwischen den beiden häufig 

für die politischen Spaltungen innerhalb Europas: 1834 etwa bezeichnete 

der britische Außenminister Viscount Palmerston eine Koalition zwi-

schen Großbritannien, Frankreich, Portugal und Spanien als »ein Bündnis 

unter den konstitutionellen Staaten des Westens« und als »Gegengewicht 

zur Heiligen Allianz des Ostens«: Russland, Preußen und Österreich. Ein 

ähnlicher Gegensatz taucht in internen russischen Debatten zwischen den 

»Westlern« und »Slawophilen« auf, und der Krimkrieg von 1854 verstärkte 

noch die Vorstellung einer Spaltung zwischen Russland (das inzwischen 

allein stand) und dem Rest.18

Die gleiche binäre Unterscheidung könnte stattdessen auch nach Rasse 

und Religion gezogen werden, und nicht nur entlang der Grenze zwischen 

Europa und Asien. Im Jahr  1891 veröffentlichte Edward Freeman, der Re-

gius-Professor für Neue Geschichte in Oxford, eine Geschichte Siziliens, in 

der er die gleichen fundamentalen Gegensätze zwischen dessen alten grie-

chischen und phönizischen Bewohnern und den späteren christlichen und 

muslimischen heraufbeschwor:

Nicht nur in einem, sondern in zwei getrennten Zeitaltern … musste 

man um die Frage kämpfen, ob die Zentralinsel der Zentralsee dem 

Westen oder dem Osten, den Leuten arischen oder semitischen Stam-

mes angehören sollte. Und – was stets der Fall ist, wenn Semiten auf 

dem Schlachtfelde auftreten  – der Rassenkampf war von Anfang an 

durch den Glaubenskampf verschärft. Sizilien musste als Vorposten 

Europas behütet oder gewonnen werden, zuerst dem Phönizier, dann 

dem Sarazenen gegenüber.19

Das kulturalistische Denken und der Westen verschmolzen nach und nach 

zu einer Vorstellung von »westlicher Zivilisation«, die durch Demokratie 

und Kapitalismus, Freiheit und Toleranz, Fortschritt und Wissenschaft 

charakterisiert ist.20 Von Grund auf war sie demnach christlich und stützte 



Einleitung  21

sich auf die biblische Tradition, doch die lateinische Kirche und das griechi-

sche Neue Testament trugen dazu bei, Griechenland und Rom ins Herz des 

Narrativs einzubinden. Im Jahr  1912 konnte der Cambridge-Dozent John 

Clarke sein beliebtes Werk über The Grandeur That Was Rome  – eine Er-

gänzung seines Buchs The Glory That Was Greece von 1911 – mit dem Satz 

beginnen: »Athen und Rom stehen als Väter der westlichen Zivilisation 

Seite an Seite.«21

Die imaginären Grenzen der westlichen Zivilisation veränderten sich auch 

im 20. Jahrhundert. Der »Eiserne Vorhang«, der 1945 quer durch Europa nie-

derging, steckte eine neue Grenze für die russischen Interessen ab, und der 

Westen wurde zu einem Kristallisationspunkt für das Bündnis zwischen 

den Vereinigten Staaten von Amerika und den westeuropäischen Natio-

nen.22 Die Ereignisse vom 11. September  2001 trugen dazu bei, den Osten 

wieder auf die islamische Welt auszurichten, aber während ich dieses Buch 

schreibe, wird das Bild durch den Krieg in der Ukraine noch stärker ver-

kompliziert.

Auch die Art und Weise, wie Menschen über Kulturkreise schreiben, 

hat sich verändert. Mitte des 20. Jahrhunderts kamen klare Hierarchien 

außer Mode und wurden durch Studien ersetzt, die einen oberflächlich 

neutralen Ansatz wählten, indem sie verschiedene Kulturen verglichen, 

statt sie hierarchisch zu ordnen.23 Sie wurden immer noch als voneinan-

der getrennt angesehen. Im Jahr  1963 veröffentlichte der große französi-

sche Historiker des Mittelmeerraums Fernand Braudel ein Lehrbuch über 

Le  Monde actuel, histoire et civilisations (später unter dem Titel A  History 

of Civilizations ins Englische übersetzt), in dem er die These aufstellt, »Zi-

vilisationen« hätten ebenso einen ihnen eigenen Charakter wie ein »kollek-

tives Unbewusstes«.24 Er war offen für die Vorstellung, dass sie auf einer 

oberflächlichen Ebene durchlässig seien: »Auf den ersten Blick wirkt je-

doch jede Kultur eher wie ein Güterbahnhof, auf dem unablässig die ver-

schiedensten Lieferungen eingehen und weiterverteilt werden.« Doch 

die Unterschiede zwischen ihnen stehen für »mehr oder weniger perma-

nente Merkmale«, die »für einen schrittweisen Wandel kaum empfänglich«  

sind.25

Eine Generation später brachte das Ende des Kalten Krieges einen neuen 

Aufschwung für das kulturalistische Denken mit sich. Im Jahr  1996 plä-



22  Einleitung

dierte der Harvard-Politologe Samuel  P. Huntington dafür, dass Kulturen 

das prägende Merkmal einer neuen Ära seien, und argumentierte, die wich-

tigsten Unterschiede zwischen Völkern zeigten sich jetzt auf kultureller 

und religiöser Ebene, nicht auf politischer oder ökonomischer. Er identi-

fizierte neun zeitgenössische Kulturkreise mit geografischen und religiösen 

Etiketten, darunter einen »westlichen« Kulturkreis, der bis zum ehema- 

ligen Eisernen Vorhang reichte, und jenseits davon einen »orthodoxen« und 

einen »islamischen«. Dieser Zustand spiegelte seiner Meinung nach – ganz 

entscheidend für uns  – eine ständige Gegebenheit wider: »Die mensch- 

liche Geschichte ist die Geschichte von Kulturen. Es ist unmöglich, die 

Entwicklung der Menschheit in anderen Begriffen zu denken.« Ferner: »Für 

die längste Zeit menschlichen Daseins auf Erden waren Kontakte zwischen 

Kulturen sporadisch oder nicht existent.«26

Nach diesen Darstellungen wächst jede Kultur wie ein einzelner Baum, 

mit eigenen Wurzeln und Verzweigungen, die sich völlig von denen ihrer 

Nachbarn unterscheiden. Jede Kultur bildet sich heraus, blüht auf und 

verfällt wieder, und das im Großen und Ganzen für sich. Wachstum und 

Wandel sind demnach das Ergebnis innerer Entwicklung, nicht äußerer 

Verbindungen. Nach diesem Modell mögen Kulturkreise ihren Namen än-

dern, aber sie verändern nicht ihr Wesen.

Im  21. Jahrhundert ist diese Denkweise immer noch die Norm, wobei 

»der Westen«, also eine christliche Kultur mit griechisch-römischen oder 

noch früheren »indoeuropäischen« Wurzeln, von »dem Osten« unterschie-

den wird, sei es nun mit Russland, China oder dem Islam im Mittelpunkt. 

Sogar liberale Vorstellungen von einem »Multikulturalismus« nehmen die 

Existenz individueller »Kulturen« nicht nur als Ausgangspunkt, sondern 

schätzen sie. Kulturalistisches Denken ist zu einer kulturalistischen Tatsa-

che geworden.

Auch das Erstellen von Rangordnungen ist wieder in Mode. In der posi-

tivsten Variante verweisen die Verfechter eines eigenen, begrenzten west-

lichen Vermächtnisses, das sich weitgehend auf griechische und römische 

Werte stützt, insbesondere – recht optimistisch – auf das antike Athen als 

Vorbild für politische Teilhabe, kreative Ausdrucksformen und Redefrei-

heit. Auch an höheren Bildungseinrichtungen gibt es neue Fürsprecher der 

These wie die Ramsay Centres for Western Civilisation, die seit 2020 an drei 

großen australischen Universitäten gegründet worden sind.27 In anderen 



Einleitung  23

politischen Gefilden berufen sich Extremisten, die spartanische Helme tra-

gen oder mit römischen Slogans tätowiert sind, auf den intrinsischen Wert 

eines weißen, westlichen und europäischen Vermächtnisses, dem die Ge-

fahr eines Großen Austauschs von außen drohe.28

Es ist einfach, die Vorstellung griechischer und römischer Wurzeln für 

den heutigen Westen als altmodisch zu verwerfen, und in der seriösen  

modernen Wissenschaft dürfte man sie kaum noch antreffen, nicht ein- 

mal in Schulbüchern. Aber sie hält sich hartnäckig, wird sogar immer belieb-

ter, und sie ist Teil eines größeren Problems. Dem Denken in Kulturen wohnt 

die Annahme eines dauerhaften und bedeutsamen Unterschieds zwischen 

menschlichen Gesellschaften inne, die echten Schaden anrichtet. Menschen 

sterben durch die Hand fanatischer Streiter für einen weißen Westen, wäh-

rend die verschiedenen Haltungen, die in manchen europäischen Ländern 

gegenüber den Flüchtlingen vor den Kriegen in Syrien und der Ukraine ge-

äußert werden, vor Augen führen, wie stark die Überzeugung von einem 

kulturellen Exzeptionalismus menschliches Leid auszublenden vermag.

Das alte Modell permanenter, separater, biologischer »Rassen« ist durch 

die Genforschung endgültig ad acta gelegt worden.29 Alle Menschen sind 

eng miteinander verwandt – viel enger als beispielsweise die viel kleinere  

Weltbevölkerung der Schimpansen. Die genetischen Unterschiede zwi-

schen Gruppen von Menschen, die weit voneinander getrennt leben, neh-

men selbstverständlich mit der Zeit zu. Aber jüngste Fortschritte in der 

Sammlung und Analyse alten DNA-Materials haben enthüllt, dass die 

dichteren genetischen Gruppierungen, die man heutzutage in der Welt-

karte eintragen kann, völlig anders sind als jene selbst der relativ jungen 

Vergangenheit. Sie sind eine einzige Momentaufnahme aus einem laufen-

den Prozess des menschlichen Kontakts und Austauschs.

Unsere Vorfahren reisten häufig, sie legten große Entfernungen zurück 

und begegneten oft neuen Menschen. Migration, Mobilität und Vermi-

schung sind feste Bestandteile der Menschheitsgeschichte. Laut dem Har-

vard-Genetiker David Reich ist ein Baum »eine gefährliche Analogie für 

menschliche Populationen. Die Genom-Revolution hat uns gelehrt, dass 

es wiederholt zu großen Vermischungen von überaus verschiedenartigen 

Populationen kam. Anstelle eines Baums eignet sich vielleicht ein Spalier 

besser als Bild, ein Spalier, das sich bis weit in die Vergangenheit zurück 

verzweigt und neu verbindet.«30


