Und alle schauen zu

Leseprobe

Von: Maximilian Probst

Die Philosophie wird in Bewegung gehalten von Fragen, die von auflen an uns
herantreten. Das war bei mir in der Corona-Krise der Fall und die Frage lautete: Wo
tangt Tanz an? Gestellt hatte ich sie mir, als eine amtliche Verordnung einige
Wochen lang dazu beitragen sollte, die Pandemie einzuddmmen. Ich erinnere dazu
eine Situation in Berlin-Kreuzberg. Mit einigen Freunden stand ich in einer Bar, es
lief Musik, wir tranken. So weit so normal. Gar nicht normal hingegen waren die
Schilder ringsum, die uns darauf hinwiesen, dass Tanzen verboten sei. Die Musik
fuhr mir in die Glieder, ich wippte, schwankte, wog im Takt, verlagerte mein
Gewicht von einem Bein aufs andere - und fragte mich: Stehe ich noch herum oder
tanze ich schon? Ich wusste, was ich tat. Ja, ich tanzte. Aber von aufsen war es nicht
erkenntlich. Wer mich intensiv beobachtet hitte, wire wahrscheinlich zu dem
Schluss gekommen, dass ich ein hibbeliger Typ bin. Oder drauf wartete, aufs Klo zu
gehen, das gerade besetzt ist. Aber nein, ich tanzte. Und unterlief das Verbot. Und
niemand hétte mich tiberfithren konnen. Ich hitte, ware die Polizei gekommen,
immer sagen konnen: Sorry, ich bin ein hibbeliger Typ, mit Tanz hat das nichts zu

tun.

Verweilen wir einen Moment bei dieser Szene (das gehort zur Bewegung der
Philosophie zwingend dazu: stehen bleiben, wo andere schnell voriibergehen, weil es
scheinbar nichts oder blofs Alltagliches zu sehen und holen gibt). Also, was sagt uns
die Szene? Zuerst einmal konnte man sie mit dem Kontext erkldren: Die Bar, die
Musik, Getranke, Freunde, in diesem Zusammenspiel kann auch das zu Tanz
werden, was nicht danach aussieht. Ganz dhnliche Gedanken kennen wir aus

Diskussionen tiber moderne Kunst. Ein Werk der Kunst sei das, was irgendjemand in



den Kontext der Kunst riickt, ein Pissoir in der Galerie zum Beispiel. Aber der
Kontext hitte in meiner Situation auch fehlen konnen. Ich tanze unkenntlich, dhnlich
wie in der Corona-Zeit unter dem Tanzverbot, auch ohne solchen Kontext.
Manchmal zum Beispiel stehe ich auf einem Bahngleis und warte auf den Zug. Und
strecke dann ein Bein aus, hebe es etwas an, zeichne einen kleinen Halbkreis in den
Raum um mich herum. Ein kleiner, angedeuteter, im Verborgenen bleibender
Tanzschritt, von niemanden zu erkennen: konnte ja auch nur eine Art Dehnung sein
in den Augen eines neugierigen Mitmenschen. Der Kontext kann helfen und tut es
oft, aber er ist folglich nicht entscheidend. Wo der Tanz beginnt, entscheidet nicht die
Beschaffenheit des Raums ringsum, nicht eine dufiere Instanz. Nicht der Blick von
aufden. Sondern ein innerlicher Willensakt. Ich entscheide, dass ich mein Handeln als

Tanz auffasse. Und dann tanze ich, was immer ich gerade tue.

Kann der Tanz damit eine solipsistische Angelegenheit sein? Also etwas, wo es nur
um mich geht und die Welt fehlen konnte? Nochmal zurtiick zur Ausgangsszene,
weil Tanz und Philosophie von der Wiederholung oder eher der Variation
bestimmter Gesten lebt. Als ich da stand in der Bar oder auf dem Bahnhof und mir
sagte: das, was ich hier tue, das nenne ich Tanz - was tat ich da genau? Ich fiihrte ein
Selbstgespréach. Ich sagte zu mir: Du tanzt! Ich hatte mich in dem Moment
aufgespalten in erste und zweite Person, mich verdoppelt. Und in dieser
Aufspaltung kommt der Blick von aufien unversehens hinein. Wenn ich mir sage,
,du tanzt!” ergibt das ja nur Sinn, wenn , Tanz” aufSerhalb von mir selbst bereits
definiert ist, und ich diese von aufsen kommende Definition auf mich anwende.
Passt! Ich sage mir, dass ich gerade tue, was andere Tanz nennen. Ich bin zugleich
ein in Bewegung befindlicher Kérper wie auch der Blick von aufSen, der mir sagt,

dass ich ,tanze”.

Was ist das fiir ein Blick? Einer, der nicht nur von aufien kommt, sondern auch dieses
Aufien représentiert, also sinnbildlich verkorpert. Es ist zwar mein Blick, aber doch
einer, dem die Vorstellung zugrunde liegt, dass andere ihn teilen wiirden (teilen:
auch in diesem Wort steckt die Verdoppelung/ Aufspaltung drin). Wenn die anderen
wiissten, was ich wiisste, wiirden sie so auf mich schauen, wie ich auf mich schaue.

Die Anderen sind in meinem Blick von aufien anwesend. Ich tanze also selbst dann



noch fiir andere, wenn ich mir sage, nur ich allein sei in der Lage zu erkennen, dass

ich gerade tanze.

Was ldsst sich noch iiber diesen Blick von aufsen herausfinden, den ich auf mich
selbst werfe? Vielleicht das: Er enthilt eine Versprachlichung. Wahrend ich tanze,
sage ich mir: du tanzt. So habe ich es oben dargelegt. Ich sage es mir. Ich bin nicht
reiner Korper und reine Bewegung. Ich weifS, wenn ich tanze, dass ich tanze und
dieses Bewusstsein ist ein sprachliches. Die Verdoppelung meiner selbst - ich tanze
und gucke mir von aufien dabei zu - verlduft also tiber die Sprache. Die Sprache
schaltet sich dazwischen. Hier ich, dort das aufien, dazwischen die Sprache, und
zwar nicht irgendeine private Sprache, die nur ich verstehe und spreche, falls es das
geben sollte, sondern unser aller Sprache, eine hochst allgemeine Sprache, die wir
alle verstehen. Ich sage mir, ich tanze. Und wir alle wissen ungefdhr, was damit

gemeint ist.

Es scheint so, als wire Tanzen eine Form, ganz bei sich selbst zu sein. Reine
Unmittelbarkeit. Man kann sich in einen Flow-Zustand tanzen, in Trance. Dann
sagen wir uns manchmal so etwas wie: Die Welt hort auf zu existieren, wahrend ich
nichts weiter bin als eben diese reine Bewegung. Selbstvergessenheit! Ein schones
Ziel und ja, etwas davon konnen wir im Tanz empfinden. Aber selbst in der
Selbstvergessenheit, wiirde ich sagen, wissen wir jederzeit, dass wir selbstvergessen
,tanzen”. Die Sprache bleibt immer dabei. Sie tritt zwischen den in Bewegung
befindlichen Kérper und die Welt da draufien. Sie ist die Mitte zwischen mir und der
Welt. Das Medium. Der Tanz ist also nie reiner Tanz, sondern immer schon
vermittelt, selbst, wenn ich fiir mich selber tanze und niemand von aufden sehen

kann, dass ich tiberhaupt tanze.

Die Sache ist nun schon ziemlich kompliziert geworden. Aus guten Griinden. Es
gehort zur Philosophie notwendig hinzu: Das scheinbar Einfache wird in
Handumdrehen zu einem kaum mehr tiberschaubaren Problem. Man nimmt ein
banales Phianomen - ich tanze unmerklich wihrend des Tanzverbotes in Berlin -,
tiber das man in der Alltagskonversation drei Sitze verlieren wiirden, und fiille

damit ganze Buchseiten. Wir wiirden uns also mit falschen Erwartungen an die



Philosophie wenden, wenn wir glaubten, sie wiirde etwas 16sen, womdoglich das
Leben erleichtern. Das ist aber nur die eine Seite. Die Philosophie macht uns das
Leben auch schwerer. Sie ist eine Bewegung, die nie an ihr Ende gelangt und jede
gefundene Losung als vorldufig hinterfragt. Eine Bewegung also zwischen den Polen
der Erleichterung und Erschwerung. Das hat sie mit dem Tanz gemeinsam, der auch
eine Bewegung ist zwischen dem Himmel {iber uns und der Erde unter uns, was sich
idealtypisch im Gegensatz zwischen dem Ballett als Traum der Leichtigkeit des

Korpers und dem Ausdruckstanz als Eingestandnis seiner Bodenhaftigkeit abbildet.

Aber zurtick zum Medium der Sprache. Ich muss mir sagen konnen, dass ich tanze,
sonst tanze ich nicht. Um zu tanzen brauche ich also den Begriff des Tanzes. Das
klingt harmlos, ist es aber nicht. Denn mit dem Begriff des Tanzes handle ich mir alle
moglichen Komplikationen ein, ob ich will oder nicht. Mit dem Begriff sind
Vorstellungen und Bilder verbunden, was der Tanz ist und sein soll. Begriffe
tendieren dazu, das, was sie bezeichnen, auch zu vermessen. Sie enthalten
Wertmafistdbe und vermischen auf diese Weise fortwdhrend die deskriptive mit der
normativen Ebene, die objektive mit der subjektiven Anschauung. Wenn ich tanze,
sage ich mir deshalb nie allein, dass ich tanze, sondern habe immer zugleich ein
Bewusstsein davon, wie ich tanze. Selbst wenn ich, wie man so sagt, selbstvergessen
tanze, gelingt es mir auf fast magische Weise, namlich ohne dass ich mich bemdtihe,
so zu tanzen, wie ich idealerweise tanzen will. Ich bin dann wie gemacht fiir die
Weise, wie ich tanze, jede meiner Bewegungen fiihlt sich richtig an, und zwar so
richtig, dass ich mich scheinbar gar nicht mehr beobachten brauche. Ich beobachte im
selbstvergessenen Tanz, wie gut ich tanze und fiihle das so intensiv, dass ich meine,
mich gar nicht mehr beobachten zu miissen. Das, was wir Selbstvergessenheit im
Tanz nennen, ist deshalb aus meiner Sicht eher die totale Selbstannahme,
beziehungsweise der euphorische Blick, den ich mir selbst von aufien zuwerfe und in
dem ich jeden Zweifel abwerfe: Wow! Wie du tanzt! Du musst dich jetzt echt nicht
drum kiimmern, was andere von dir denken (weil sie anerkennen miissten, dass dein

Tanz tiber jegliche Zweifel erhaben ist).

Aber ebenso oft - wahrscheinlich sogar 6fter und bei vielen die Regel - ist der Blick

von aufien, den ich oder ein anderer mir zuwirft, weniger euphorisch. Oft also ist es

4



ein strenger Blick, der in der Frage nach dem Wie des Tanzens ein Ungentiigen
ausmacht, das nach unten offen ist. Ich verfiige fiir diesen Aspekt iiber ein
aufgefrischtes Erfahrungswissen, weil ich vor einigen Monaten mit Ballett
angefangen habe. Man muss ja was fiir die Haltung tun, und Yoga schien mir zu
naheliegend fiir einen Mann, der auf die Fiinfzig zurast. Die Tanzschule macht im
Ubrigen die Situation der Verdoppelung, die ich fiir den Tanz als zentral erachte,
durch die Verspiegelung der Wande sofort augenfillig. Tanzen ist tanzen vor dem

Spiegel, nirgends wird das deutlicher als hier.



