
9

I. Eine überzählige Monade?

Wir schreiben den 21. Februar 1930. Fernando 
Pessoa, der Mann mit den vielfachen Heterony-
men, geht wie jeden Tag durch die Straßen von 
Lissabon, mit einem Hut auf dem Kopf und ei-
ner filigranen Brille auf der Nase. Wie jeden Tag 
empfindet er Erschöpfung und Überdruss. Er 
fühlt sich getrennt von der Außenwelt und ver-
spürt die Leere seiner eigenen Existenz. Generell 
ist er der Ansicht, dass bezüglich seiner Person 
ein »metaphysischer Irrtum« vorliegt.1 Es ist, als 
würde er sich selbst als eine überzählige Monade 
erleben. Im Leibnizschen System haben Mona-
den bekanntlich weder Türen noch Fenster. Wenn 
sie keinerlei Öffnung zur Außenwelt benötigen, 
dann deshalb, weil diese Welt in Form vielfälti-
ger und geordneter Wahrnehmungen in ihnen 
eingeschlossen ist. Pessoas Problem besteht nun 
darin, dass er zwar Wahrnehmungen hat, diese 
ihn aber die Wirklichkeit der Außenwelt ebenso 
wenig erfahren lassen wie die Wirklichkeit seiner 
eigenen Existenz. Es ist nicht mehr die Realität, 

1   	 Fernando Pessoa: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuch­
halters Bernardo Soares, Frankfurt (M.): Fischer, 2006, 
S.  112: »Das Leben erscheint mir als ein metaphysischer 
Irrtum der Materie, ein Versehen der Untätigkeit.«



10

die sich außerhalb befindet, es ist vielmehr er 
selbst, der sich außerhalb jeder Realität befindet. 
Er ist wie eine Monade, aber eine weltlose Mo-
nade, eingeschlossen hinter Türen und Fenstern. 
»Zwischen mir und dem Leben ist eine dünne 
Scheibe. Ich kann das Leben noch so klar sehen 
und verstehen, ich kann es nicht berühren.«2 Er 
ist sozusagen der Möglichkeit beraubt, zu exis-
tieren, während er gleichzeitig die Last der Exis-
tenz zu tragen hat. Wenn es sich hier um einen 
»metaphysischen Irrtum« handelt, dann deshalb, 
weil die von Gott geschaffene Welt dieser flottie-
renden, träumerischen, tatenlosen Monade, die 
die ohne Verbindung zur realen Welt ist, keinen 
Platz eingeräumt hat.

Doch anstatt seinen Spaziergang fortzusetzen, 
bleibt er mitten auf einer Brücke unvermittelt 
stehen.

»Mit einem Mal, als hätte mich die chirur-
gische Hand des Schicksals jählings erfolg-
reich von einer alten Blindheit befreit, sehe 
ich auf von meinem anonymen Leben zur 
klaren Erkenntnis meiner Existenz. […] Es 
ist so schwer zu beschreiben, was man fühlt, 
wenn man fühlt, daß man wirklich existiert 
und die Seele eine wirkliche Wesenheit ist; 
ich weiß nicht, welche menschlichen Worte 
dies überhaupt könnten. […] Ich selbst war 
lange ein anderer – seit meiner Geburt und 
meinem Bewußtwerden –, und jetzt erwa-
che ich mitten auf der Brücke, über den 
Fluß gebeugt, und weiß, daß ich beständi-
ger existiere als jener andere, der ich bisher 

2   	 Ebd., S. 91.



11

war. Doch die Stadt ist mir unbekannt, die 
Straßen sind mir fremd, und dieses Übel 
kennt keine Heilung. Und so warte ich, über 
das Geländer gelehnt, daß die Wahrheit an 
mir vorübergeht und ich wieder genese zu 
einem nichtigen, erdachten, denkfähigen 
und natürlichen Wesen. Es war nur einen 
Augenblick lang.«3

Was ist geschehen? Plötzlich war die Monade 
Pessoa von dem Gefühl überwältigt worden, 
wirklich zu existieren, als wäre sie wieder in die 
Welt eingeschlossen, in sie eingebettet. »Sich er-
kennen, plötzlich wie in diesem läuternden Au-
genblick, heißt eine flüchtige Vorstellung von der 
inneren Monade zu gewinnen, vom magischen 
Wort der Seele.«4 Sehr schnell kehrt er jedoch zu 
seinen alten Gewissheiten zurück. Er weiß ge-
nau, dass er nicht mit der Entschiedenheit exis-
tiert, mit der er es in diesem einen Moment getan 
hat, dass er nie so existiert hat und nie wieder so 
existieren wird. Wieder erscheint ihm die Exis-
tenz bedeutungslos, unwirklich. Anstatt dass das 
Denken dem Denker seine Existenz versichert, 
wie bei Descartes, bestätigt es ihm im Gegenteil, 
dass er nicht existiert, dass er nicht existieren 
kann. »Ich bin erstaunt, wie vieles ich war und 
wie ich nun sehe, was ich letztlich nicht bin.«5 

3   	 Ebd., S. 46 f.
4   	 Ebd., S. 48.
5   	 Ebd., S. 46. Vgl. die Bemerkung Souriaus in: Étienne 
Souriau: »La conscience«, Quaderni della ›Biblioteca filo­
sofica di Torino‹, Jg. 1966, N° Vol. 17, 4, S. 574: »Welcher 
Mensch, der nur ein Mensch ist, wird es wagen zu be-
haupten, dass er auf eine solche Weise denkt und somit 



12

Hier wird deutlich, was denjenigen, die behaup-
ten, nicht zu existieren, entgegengehalten wer-
den kann: dass sie auf jeden Fall existieren, da sie 
ja da sind, um die Frage zu stellen; dass sie sich 
also in falsche Probleme verstricken. Sie suchen 
nach einem Zugang zur Existenz, obwohl sie sich 
schon direkt in ihr befinden. Das ist die schein-
bare Absurdität des Problems: Wie kann man die 
Realität der Existenz anzweifeln, wenn man doch 
da ist, in dieser Welt anwesend ist, um sie anzu-
zweifeln? Aber es ist so, dass wir zwei Begriffe 
verwechseln: Existenz und Realität. In einer Hin-
sicht existiert der Mensch tatsächlich, er nimmt 
eine bestimmte Raum-Zeit ein, er ist unter den 
Dingen anwesend, er läuft auf der Brücke an Pas-
santen vorbei, er sammelt Eindrücke, Gedanken 
gehen ihm durch den Kopf. Doch nichts davon 
ist vollkommen real. Die Wesen und Dinge exis-
tieren, aber es mangelt ihnen an Realität. Was 
genau bedeutet es, dass es an Realität ›mangelt‹? 
Was könnte einer Existenz fehlen, um realer zu 
sein?

Gibt es nicht allerdings Existenzen, die ›rea-
ler‹ werden, in dem Sinne, dass sie an Kraft, Aus-
dehnung und Konsistenz gewinnen: eine Liebe, 
die sich intensiviert, ein Schmerz, der zunimmt, 
ein Gewitter, das droht? Oder ein Projekt, das 
verwirklicht wird, der Bau eines Gebäudes, ein 
Drehbuch, das auf die Leinwand gebracht wird, 
die Aufführung einer Partitur? Dies sind ver-
schiedene Arten, an Realität zu gewinnen, eine 

eine unzweifelhafte Existenz besitzt? Das ist der Fehler von 
Descartes.«



13

größere Präsenz, einen lebhafteren Glanz zu er-
langen. Diese beiden Reihen von Beispielen sind 
nicht auf derselben Ebene angesiedelt, aber sie 
zeugen von ähnlichen Prozessen. In der einen 
Reihe haben wir es mit Wesen zu tun, die die 
Realität ihrer Existenz intensivieren, indem sie 
auf einer Ebene bleiben; in der anderen Reihe 
haben wir es mit Wesen zu tun, die gezwungen 
sind, die Ebene der Existenz zu wechseln, um 
ihre Realität zu steigern. Zunächst möglich oder 
virtuell, verändern sie ihre Art zu sein, um realer 
zu werden. In allen Fällen ist das allgemeine Pro-
blem dasselbe: Wie kann man das, was existiert, 
realer machen?

Diese Frage hat der Philosoph Étienne Sou-
riau immer wieder gestellt, sowohl im Bereich 
der Kunst als auch dem der Philosophie oder 
der individuellen Existenzen. Wer ist Étienne 
Souriau (1892-1979)? Obwohl er heute unter 
anderen Vorzeichen wiederentdeckt wird, ist 
die Erinnerung an seinen Namen vor allem mit 
der Kunstphilosophie verbunden geblieben. Be-
kannt ist manchmal, dass er das umfangreiche 
Vocabulaire d’esthétique herausgegeben hat, dass 
er Professor für Ästhetik an der Sorbonne war 
und lange Zeit die Revue d’esthétique leitete. We-
niger bekannt ist, dass er rein philosophische 
Werke wie Avoir une âme, Essai sur les réalités 
virtuelles (1938), L’Instauration philosophique 
(1939), Les Différents modes d’existence (1943) 
oder auch L’Ombre de Dieu (1955) geschrieben 



14

hat.6 Bedeutet dies, dass Souriau später das In-
teresse an diesen Fragen verlor und sich wieder 
der eigentlichen Ästhetik zuwandte? Dass diese 
Untersuchungen nach und nach aufhörten, für 
ihn von Bedeutung zu sein, weil sie nicht auf aus-
reichende Resonanz stießen? Im Gegenteil, auch 
die Texte, die sich mit Seelen oder Ontologie, mit 
der Definition von Philosophie, mit Gott oder 
virtuellen Realitäten befassen, müssen als Teile 
einer Philosophie der Kunst betrachtet werden. 
Souriaus gesamtes Denken ist eine Philosophie 
der Kunst und will nichts anderes sein.

Dies ist eine der grundlegenden Besonderhei-
ten, die die Originalität seines Denkens ausma-
chen: Die Ästhetik hört auf, eine sekundäre oder 
dienende Rolle zu spielen, sie ist nicht mehr eine 
Abteilung oder eine Region der Philosophie, so 
wie man von der Ästhetik Hegels oder Schellings 
spricht, sondern die gesamte Philosophie ist ei-
ner höheren Ästhetik unterstellt, eine Dimen-
sion, die in L’Instauration philosophique mit einer 
›Philosophie der Philosophie‹ identifiziert wird. 
Bevor man von einer Philosophie der Kunst 
sprechen kann, muss man von einer Kunst der 
Philosophie sprechen, und das ist nicht rheto-
risch gemeint: Man muss eine Kunst annehmen, 
durch die jede Philosophie sich selbst setzt oder 
instauriert, bevor sie sich in einem bestimmten 

6   	 Für eine umfassendere Bibliografie der Werke von 
Étienne Souriau, vgl. Denis Huisman (Hg.): Dictionnaire 
des philosophes. 2. revid. Auflage, Paris: Presses Universi
taires de France, 1993.



15

Feld betätigt.7 Ebenso gibt es vor jeder Ontolo-
gie der Kunst eine Kunst der Ontologie, da es 
kein Sein ohne Seinsweise gibt. Zugang zum Sein 
kann man nur über die Weisen haben, in denen 
es sich gibt. Dies ist das Thema des Buches Les 
Différents modes d’existence. Die Kunst des Seins 
ist die unendliche Vielfalt seiner Seinsweisen 
oder Existenzweisen.8 Ob es sich um Texte über 
Seelen, Existenzen, Philosophien oder Gott han-
delt, das Ziel bleibt im Wesentlichen das gleiche. 
Souriaus Werk ist in dieser Hinsicht von großer 
Kohärenz. Psychologie, Epistemologie, Ontolo-

7   	 In IP, S. 147 f., definiert Souriau die Philosophie als 
»reine Kunst des Denkens« und sucht nach dem, »was 
in den philosophischen Werken der letzten dreißig Jahre 
sie eher mit Debussy oder Ravel, mit Monet und Manet 
oder mit Derain, Vlaminck und Matisse, mit Horta und 
Otto Wagner oder mit Bruno Taut und Le Corbusier und 
so weiter verbindet«. Siehe auch den Artikel »Art et philo-
sophie«, Revue philosophique de la France et de l’Étranger, 
N° Bd. 144, 1954, S. 1-2, wo Souriau eine explizite Ästhetik 
anführt, als »Unterabteilung« einer impliziten Philosophie 
und Ästhetik, die die Architektonik des philosophischen 
Werks in der Tiefe durchzieht. »Vergessen wir nicht, dass 
die Kunst eine echte ontologische Erfahrung ist: eine Er-
kundung der Wege, die zu einem Kosmos führen, vom 
Nichts bis zur Vollendung in ihrer Offenbarkeit [patuité].« 
(S. 15).
8   	 Vgl. MDE, 163: »Die Existenz, das sind alle Existen-
zen; das ist jeder Modus des Existierens. In allen, in jedem 
einzelnen für sich genommen residiert und erfüllt sich die 
Existenz in vollem Umfang.« Dieser Satz ist ein Echo auf 
einen anderen, MDE, 111: »Denn die Kunst, das sind alle 
Künste. Und die Existenz, das ist jeder einzelne der Modi 
der Existenz. Jeder Modus ist für sich allein eine Kunst des 
Existierens.«



16

gie und Philosophie sind die Ressourcen einer 
tiefgreifenden Philosophie der Kunst.

*

Wie lässt sich diese Umkehrung erklären? Um sie 
zu verstehen, müssen wir von dem ›existenziel-
len Pluralismus‹ ausgehen, von dem Souriau aus-
geht. Die erste Behauptung dieses Pluralismus ist 
eben, dass es nicht eine einzige Existenzweise für 
alle Wesen gibt, die die Welt bevölkern, so we-
nig wie es eine einzige Welt für alle diese Wesen 
gibt; man erschöpft die Ausdehnung der Welt 
nicht, »wenn man alles, was existiert, gemäß ei­
ner ihrer Weisen durchlaufen hat, zum Beispiel 
derjenigen der physischen Existenz oder derjeni-
gen der psychischen Existenz« (MDE, 82) durch-
läuft. Souriau entfaltet und erforscht das gesamte 
Spektrum der Vielfalt von Existenzweisen, die 
zwischen dem Sein und dem Nichts liegen. Die 
Existenzweise von Hamlet ist nicht dieselbe wie 
die einer Quadratwurzel, die Existenzweise des 
Elektrons ist nicht dieselbe wie die eines Tisches, 
usw. Sie alle existieren, aber alle auf ihre eigene 
Weise. Umgekehrt ist ein Wesen nicht auf eine 
einzige Existenzweise eingeschworen, sondern 
kann auf verschiedene Arten existieren, und 
zwar nicht nur als physische oder psychische En-
tität; es kann auch als geistige Entität, als Wert, als 
Vorstellung usw. existieren. Das ist Eddingtons 
berühmtes Gleichnis von den zwei Tischen: zu-
gleich feste Präsenz und Elektronenwolke. Oder 
wiederum Hamlet, der als Figur bei Shakespeare, 
als Auftritt auf der Bühne, als Anspielung in ei-



17

ner Rede, als Filmheld usw. existiert. Ein Wesen 
kann erleben, dass seine Existenz sich verdoppelt 
und verdreifacht, kurzum, es kann auf mehreren 
unterschiedlichen Ebenen existieren, während es 
numerisch eins bleibt.

Man wird einwenden, dass die Unterschei-
dung nur eine sprachliche ist, da genau dieses 
Sein numerisch eins ist. Aber numerisch eins zu 
sein, Einheit und Beständigkeit nach Art eines 
Dings zu besitzen, ist eben nur eine von vielen 
Existenzweisen. Ein Wesen kann an mehreren 
Ebenen der Existenz teilhaben, als ob es mehre-
ren Welten angehören würde. Ein Individuum 
existiert in dieser Welt; es existiert als Körper, 
es existiert als Psyche, es existiert aber auch als 
Spiegelbild, als Thema, als Idee oder als Erinne-
rung im Geist eines anderen – all dies sind Mög-
lichkeiten, auf anderen Ebenen zu existieren. In 
diesem Sinne sind Wesen plurimodale, multi-
modale Realitäten; und was wir Welt nennen, ist 
in Wirklichkeit der Ort verschiedener ›Interwel-
ten‹, einer Verschränkung von Ebenen.

Jeder dieser Modi muss als eine Kunst zu exis-
tieren betrachtet werden. Das ist der ganze Sinn 
eines Denkens des Modus als solchem. Der Mo-
dus ist keine Existenz, er ist die Art und Weise 
[manière], ein Wesen auf dieser oder jener Ebene 
existieren zu lassen. Er ist eine Geste. Jede Exis-
tenz entspringt einer Geste, die sie instauriert, ei-
ner ›Arabeske‹, die sie dazu bestimmt, genau so 
zu sein. Diese Geste stammt nicht von irgendei-
nem Schöpfer, sondern ist der Existenz selbst im-
manent. Unter diesem Gesichtspunkt bezeichnen 
›Modus‹ [mode] und ›Art und Weise‹ [manière] 



18

nicht genau das Gleiche. Wenn man die Unter-
scheidung noch verschärft, könnte man sagen, 
dass der Modus die Existenz von den Grenzen 
oder dem Maß der Wesen her denkt (wie das ab-
geleitete Wort Mäßigung [moderation] bezeugt), 
während die Manier (von manus, die Hand) die 
Existenz von der Geste her denkt, von der Form, 
die die Wesen annehmen, wenn sie erscheinen. 
Der Modus begrenzt eine Macht des Existierens, 
während die Manier ihre einzigartige Form, Li-
nie und Krümmung enthüllt und damit von ei-
ner ›Kunst‹ zeugt.9

Wenn Souriaus Philosophie eine Philosophie 
der Kunst ist, dann nicht, weil sie sich für For-
men interessiert, sondern weil sie sich für das 
formale Prinzip interessiert, das die Formen or-
ganisiert. Auch hier müssen wir eine Unterschei-
dung einführen und dürfen die Form nicht mit 
dem Formalen verwechseln (genauso wenig wie 
wir formen und formalisieren verwechseln). Die 
Form ist untrennbar von einer Materie, die sie in-
formiert, deren Umrisse sie zeichnet oder deren 
Werden sie regelt, insofern sie deren Zweck oder 
Entelechie ist. Das Formale ist dagegen das, was 
die Formen organisiert und ihre Beziehungen in 
architektonischer Weise strukturiert. Allgemein 
kann man sagen, dass die Form das Prinzip der 
Organisation von Stoffen ist, während das For-
male das Prinzip der Strukturierung von Formen 
ist. 

9   	 IP, 367: »Existieren bedeutet immer, auf irgendeine 
Weise zu existieren. Eine Art zu existieren entdeckt zu ha-
ben, eine besondere, singuläre, neue und originelle Art zu 
existieren, bedeutet, auf seine Weise zu existieren.«



19

Dieses formale Prinzip manifestiert sich in 
dem besonderen Glanz, der die Pracht bestimm-
ter Momente des Daseins ausmacht. Souriau be-
schreibt gerne diese Momente, in denen sich die 
Existenzen vollständig erfüllen und eine Archi-
tektonik entfalten, die sie in ihrer eigenen Voll-
kommenheit, in ihrem erhabenen Moment oder 
ihrer höchsten Stunde darstellt. »Diese ockerfar-
benen Berge mit ihren malvenfarbenen Schatten; 
dieses blaue Meer… Was will man mehr? Diese 
Symphonie wird nur für sich selbst gespielt… Ist 
das nicht auch bei jeder Vollkommenheit so? […] 
Glanzlichter wie diese sind in gewisser Weise die 
guten Taten des Seins, der reinen Kunst. Dinge 
an sich, da ihnen nichts mehr fehlt.«10 Es sind 
nicht nur die guten Taten des Seins als ›reine 
Kunst‹, es sind alle Existenzen, die einer Kunst 
des Seins unterstehen, so wie die Philosophie 
selbst einer höheren Kunst untersteht. Vielleicht 
wird man annehmen, dass Souriaus existenziel-
ler Pluralismus sein Modell in der Pluralität der 
Künste (Musik, Architektur, Malerei…) findet. 
In Wirklichkeit ist es jedoch umgekehrt: Es sind 

10   	AA, S. 94 und S. 113 f.: »Man müsste diese klaren 
Punkte, diese reinen Lichtblitze, ein wenig wie Gipfel in 
der Morgendämmerung betrachten […]; Gipfel, die eine 
rosa Glasur in einer Bergregion in der erhabenen Stunde 
hier und da aufscheinen lässt. Aber man müsste diese rosa 
Glasur als eine Art eigene Erleuchtung betrachten, als 
Alpenglühen [im Original deutsch], als ein Pulsieren des 
Lichts, das die direkte Realität wäre, und durch das diese 
Gipfel nicht aus dem Schatten geholt würden, in dem sie 
schläfrig existieren würden, sondern durch das sie gesetzt 
und instauriert würden. Denn dieser Glanz wäre ihr ei-
gentliches Sein.«



20

die Künste, die ihre Pluralität aus der Vielfalt der 
Weisen ableiten, ein Wesen existieren zu lassen, 
eine Existenz zu fördern oder sie real zu ma-
chen.11

Zweifellos kann man alle Arten des Seins auf 
den gemeinsamen Grund zurückführen, aus dem 
sie stammen – das Sein – und die Philosophie mit 
einer Fundamentalontologie identifizieren. Man 
kann aber auch den umgekehrten Weg gehen: die 
Vielfalt dieser Seinsweisen um ihrer selbst willen 
erforschen und die Philosophie zu einer Erfor-
schung der Seinsweisen machen. Es geht nicht 
mehr darum, die Weisen auf ein Fundament 
zurückzuführen – oder auf einen Ungrund, der 
tiefer ist als jeder Grund –,12 sondern darum, die 
Art und Weise zu untersuchen, in der die Modi 

11   	In einigen Texten scheint Souriau seinen existenziel-
len Pluralismus nach dem Modell der Vielfalt der Künste 
zu konzipieren (siehe z. B. MDE, 160), korrigiert sich 
dann aber, um zu zeigen, dass es eine tiefere Kunst gibt. 
Vgl. MDE, 161: »Und es erschiene plausibel, sie aufseiten 
von etwas zu suchen, das eher an der Kunst teilhat als an 
allen anderen errichtenden Wegen, die dazu geeignet wä-
ren, irgendein Modell von ihr zu liefern – unter der Be-
dingung, die Kunst ziemlich auszuweiten und sie in ihrem 
reinen Prinzip aufzufassen –, aufseiten einer gemeinsamen 
oder reinen Kunst, zu existieren, die diesen verschiedenen 
Künsten, zu existieren, von denen man irgendeine tatsäch-
lich wählen und praktizieren muss, um Existenz zu erlan-
gen, gemeinsam ist.«
12   	Vgl. Martin Heidegger: Der Satz vom Grund. Gesamt­
ausgabe 1. Abteilung, Band 10, hg. v. Petra Jaeger, Frank-
furt (M.): Klostermann, 1997, S. 76 f.: »Im Sinne solchen 
Ab-bleibens des Grundes vom Sein ›ist‹ das Sein der Ab-
Grund. Insofern das Sein als solches in sich gründend ist, 
bleibt es selbst grundlos.«



21

sich von diesem Grund abheben, wie sie aus dem 
Sein hervorgehen »wie die Spitze des Schwertes 
aus dem Schwert hervorgeht«.13 Manchmal han-
delt es sich bei den Arten und Weisen [maniè-
res] um Arten und Weisen des Seins, die auf eine 
Fundamentalontologie verweisen; manchmal 
handelt es sich um Arten und Weisen des Seins, 
die auf eine modale oder manieristische Ontolo-
gie verweisen.

Was Souriau von jeglicher Fundamentalon-
tologie fernhält, ist, dass er darin eine Vorliebe 
für die falsche Fülle des Unbestimmten [báthos] 
sieht, eine Fülle, die »den Eindruck erweckt, 
das ganze Leben mit einer ungeheuren Berei-
cherung aufzublähen«, die aber in Wirklichkeit 
illusorisch ist. Es ist eine Welt »nicht nur der 
Dunkelheit, sondern auch der Unbestimmtheit 
und des Nichts, durch die sich Entwürfe formal 
abzeichnen, aber auch verwischen und überla-
gern«. (AA, 42) Souriau interessiert sich nicht 
für diesen undeutlichen Hintergrund, sondern 
für die Modi, die von ihm ausgehend entwor-
fen werden, die allmählich ihre Realität erobern, 
im selben Maße, in dem sie sich präzisieren und 
an Bestimmtheit gewinnen. Die meisten dieser 
Modi bleiben im Zustand von Skizzen oder Ent-
würfen; sie schaffen es nicht, sich von der unter-
scheidungslosen Basis, in die sie zurückfallen, zu 
unterscheiden. Aber andere steigen durch eine 

13   	Souriau, »La conscience«, S. 577. Er entlehnt den Aus-
druck von dem Philosophen Jules de Strada. Vgl. Jules Del-
arue de Strada: Essai d’un ultimum organum ou constitution 
scientifique de la méthode, Paris: Hachette & Cie, 1865, S. 
288.



22

Intensivierung ihrer Realität zu ihrem Gipfel auf. 
Sie gewinnen an Präzision, an ›Luzidität‹, bis sie 
ihren höchsten Punkt erreicht haben. Sie sind 
wie Realitätsschübe. Nur solche Gipfel interessie-
ren Souriau; er geht sogar so weit, sich die Idee 
einer universellen Vollendung vorzustellen, »ein 
Universum, das peripher an allen seinen Punk-
ten die Zone der integralen Erfüllung und des 
luziden Glanzes des Seins erreicht hat«. (AA, 43)

Souriaus Hauptwerke untersuchen jeweils 
eine bestimmte Pluralität: Pluralität der Seelen 
in Avoir une âme, Pluralität der Existenzweisen 
in Les Différents modes d’existence, Pluralität der 
›Philosopheme‹ oder der philosophischen Sys-
teme in L’Instauration philosophique. Souriau 
geht jedes Mal von einem Pluriversum aus, das 
eine Pluralität der Künste des Existierens erfor-
dert, und nicht von einem Universum oder ei-
nem sinnlichen Diversum, das das Ausgangs-
material für eine einzige Kunst (im Allgemeinen 
die Kunst, Objekte der Erkenntnis zu schaffen) 
bilden würde.14 Man könnte glauben, dass es sich 
darum handelt, eine Klassifizierung vorzuschla-
gen oder die Elemente dieser Pluralitäten zu ka-
talogisieren, und Souriau drückt sich manchmal 
so aus, als ob dies der Fall wäre. So unterscheidet 
Souriau in Avoir une âme zwischen Seelen, die 
durch Vorstellung existieren (die Vorstellung, die 
wir uns von anderen machen, wenn wir ihnen 
eine Seele leihen, oder die Vorstellung, die wir 

14   	Zum Begriff des ›Pluriversums‹ vgl. William James: 
Pragmatismus. Ein neuer Name für einige alte Denkwei­
sen, hg. v. Klaus Schubert u. Axel Spree, Hamburg: Meiner, 
2016, vierte Vorlesung.



23

uns von uns selbst machen, je nachdem, welche 
Vorstellung wir anderen von uns selbst geben), 
Seelen, die durch Anmaßung existieren (der 
Wunsch nach einer Vergrößerung des Selbst), 
Seelen, die durch Illusion existieren (der Traum 
von einer Existenz, die sich nicht verwirklicht) 
oder Seelen, die durch Besitz existieren (Selbst-
besitz als Selbstverwirklichung oder der Besitz 
eines anderen durch Vereinnahmung), usw. Und 
zweifellos kann eine einzige Seele mehrere dieser 
Modi durchlaufen, gleichsam als innere Revolu-
tionen oder intensive Variationen, die aus ihr ein 
transmodales Wesen machen.

In ähnlicher Weise unterscheidet Souriau in 
Les Différents modes d’existence zwischen ver-
schiedenen Existenzmodi, von der strahlenden 
Präsenz des Phänomens bis hin zu nicht existie-
renden oder virtuellen Wesen als ebenso vielen 
›Elementen‹ oder ›existentiellen Semantiken‹. 
Auch hier wird alles im Hinblick auf eine grund-
legende Kunst des Existierens beschrieben. Das 
Phänomen hat eine eigene Art, sich in seiner ei-
genen Vollkommenheit darzustellen, eine Art, 
sich selbst offenbar zu machen, die seine Kunst 
des Existierens darstellt. »Diese Kunst ist das Ge-
setz des Glanzes des Phänomens, die Seele seiner 
Anwesenheit und seine existenzielle Offenkun-
digkeit [patuité]«, sagt Souriau (MDE, 118).15 
Seine Kunst manifestiert sich in der augenblick-

15   	Der Begriff »patuité«, den Souriau ebenfalls dem Ulti­
mum Organum (op. cit.) des Philosophen Jules de Strada 
(1821-1902) entlehnt, bezeichnet die Tatsache, offenbar 
zu sein, die »Qualität des Offenbarseins durch das, was es 
ist«. Souriau greift auch auf die lateinische Formel patefit 



24

lichen Architektonik, die es in der Erhabenheit 
eines Augenblicks entfaltet. Es gibt eine ›Seele‹ 
des Phänomens, die wie seine Signatur oder sein 
eigener Tonfall ist, so wie man von der Seele ei-
ner Landschaft spricht. Ganz anders ist die Seins-
weise der ›Dinge‹, die die Welt mit ihrer festen 
und dauerhaften Präsenz bevölkern. Aber es gibt 
noch andere Modi, die der imaginären Wesen, 
die der fiktiven Wesen, deren Typen zu gegebe-
ner Zeit untersucht werden müssen. Im Allge-
meinen sind Existenzweisen Besetzungen von 
Raum und Zeit, aber unter der Bedingung, dass 
jede Existenzweise die von ihr besetzte Raum-
Zeit erschafft. Die Raum-Zeit von Phänomenen 
ist nicht dieselbe wie die von Dingen, und die 
von Dingen ist nicht dieselbe wie die von imagi-
nären Wesen usw. 

Ebenso konstruiert L’Instauration philoso­
phique einen riesigen Kosmos, in dem die Ge-
samtheit der Philosophien koexistiert. Die Ge-
schichte der Philosophie als Himmelskarte oder 
Planetarium, die Entfaltung einer Konstellation 
von Welten, die sich aufgrund der Erkundungen 
des Denkens selbst immer weiter voneinander 
entfernen. All diese Welten bilden eine seltsame 
Monadologie divergierender Perspektiven.16 

zurück, die nicht mehr die Eigenschaft, sondern das Ereig-
nis, offenbar zu sein, bezeichnet.    	
16   	Souriau beruft sich auf eine »Monadologie der Phi-
losopheme« (IP, 267). Zur Divergenz, vgl. IP, S. 214: »Man 
muss sich mit der Divergenz der Philosophien abfinden, 
die sich in dem Maße voneinander entfernen, wie sie ihre 
Welt […] zu ihrer Vollkommenheit der Bestimmung und 
der Existenz treiben. Durch kein Postulat kann man diese 



25

»Man muss von Anfang an die Pluralität der 
Philosopheme anerkennen, d. h. die Vielfalt und 
den tatsächlichen Unterschied der Versuche des 
menschlichen Geistes, die Welt philosophisch zu 
informieren. Man muss feststellen, dass der Kos-
mos virtuell eine große Anzahl gleichwertiger 
Lösungen für das Problem seiner Information 
enthält.« (IP, 214) Die Geschichte der Philoso-
phie wird weder durch ein Schicksal noch durch 
einen Fortschritt vereinheitlicht; sie stellt sich 
vielmehr als ein ›Pleroma‹ dar, d. h. als eine Welt, 
deren Fülle ständig um neue Entitäten berei-
chert wird, in dem Maße, in dem neue Systeme 
als ebenso viele unterschiedliche philosophische 
›Gesten‹ geschaffen werden.17 Die Koexistenz ist 
jedoch keineswegs friedlich oder gleichgültig, 
denn es ist allgemein bekannt, dass ein Philosoph 
keine neuen Entitäten einführt, ohne gleichzei-
tig die Begründetheit von Entitäten aus anderen 
Systemen zu kritisieren.

*

Was ist der Sinn dieser Klassifizierungen? Wel-
ches Ziel verfolgt Souriau mit diesen vielfälti-
gen philosophischen Bestandsaufnahmen? Wir 
sagten, er wolle die Vielfalt der Existenzweisen 

Divergenz beseitigen, weil sie im philosophischen Denken 
real vorhanden ist.«
17   	Vgl. IP, 63: »Diese Geste, die all diese Reflexionen oder 
all diese Akte in einer getrennten und ganz geistigen Welt 
herbeiführt, wiederherstellt und konstituiert, die sie am 
Ende getrennt ins Sein versetzt, das ist die philosophische 
Geste par excellence.« (Siehe auch IP, S. 229, S. 235 ff.).



26

zwischen Sein und Nichts erforschen, die Skala 
der Existenzen vom flüchtigen Glanz des Phäno-
mens bis zur unsicheren Existenz virtueller Rea-
litäten durchlaufen. Es gibt ganze Populationen 
von Wesen, die sich den klassischen Alternativen 
entziehen, ›besondere Anwesenheiten‹, die zwi-
schen Sein und Nichts, zwischen Subjektivem 
und Objektivem, zwischen Möglichem und Re-
alem, zwischen Ich und Nicht-Ich angesiedelt 
sind.18 »Wird die Erkenntnis der Wahrheit ganze 
Populationen von Wesen opfern müssen, die aus-
geschlossen sind aus der gesamten existenziellen 
Positivität […]?« (MDE, 86) Es scheint, dass 
Souriau sich besonders für diese Populationen 
interessiert. Es scheint, als wolle er durch diese 
Bestandsaufnahmen die Vielfalt der Existenzfor-
men, die die Welt bevölkern, vor der Zerstörung 
retten, darunter auch die zerbrechlichsten, flüch-
tigsten und zugleich spirituellsten Formen.

Souriau will sich zum Anwalt dieser Exis-
tenzweisen machen. Die Figur des Anwalts ist 
jedoch nicht anekdotisch, sondern spukt in sei-
nen Büchern als eine jener ›Begriffspersonen‹ 
herum, wie sie von Deleuze und Guattari defi-
niert wurden. Als Deleuze und Guattari diesen 
Begriff schufen, beriefen sie sich auf relationale, 

18   	Vgl. AA, S. 86: »Die Ressource, die sich anbietet, be-
steht darin, das Problem […] im Bereich gewisser beson-
derer Anwesenheiten zu untersuchen, die einerseits sicher 
nichts Objektivem entsprechen, die andererseits nur unter 
der Voraussetzung auf dem Konto der Seele erscheinen, 
dass sie organisierter und bestimmter sind, als es ihre erste 
subjektive Anwesenheit ist, die nur vage aus einem kaum 
umrissenen Entwurf bestand, geschärft durch eine mehr 
oder weniger rätselhafte Intentionalität […].«



27

dynamische oder existentielle Kennzeichen, aber 
auch und vor allem auf juridische Merkmale.19 
Zahlreich sind die Porträts des Philosophen als 
Ermittler, Gesetzgeber oder Richter, der stets in 
laufende Fälle verstrickt ist. Man könnte erwar-
ten, dass bei Souriau die juridischen Züge zu-
gunsten von ›ästhetischen‹ oder existenziellen 
Zügen zurücktreten, doch meist ist das Gegenteil 
der Fall. Hinter den ästhetischen Figuren treten 
Charaktere hervor, die der Sphäre des Rechts zu-
zuordnen sind. 

So zeichnet sich zum Beispiel hinter dem 
wahrnehmenden Subjekt die Figur des Zeugen 
ab. Denn für Souriau ist die ästhetische Wahr-
nehmung niemals neutral oder uneigennützig, 
im Gegenteil. Bestimmte privilegierte Wahr-
nehmungen wecken das Verlangen, ›zugunsten‹ 
der Bedeutung oder der Schönheit dessen, was 
sie gesehen haben, Zeugnis abzulegen. In die-
sem Fall bedeutet Wahrnehmen nicht nur, das 
Wahrgenommene zu erfassen, sondern auch, 
seinen Wert bezeugen oder bezeugen zu wollen. 
Der Zeuge ist niemals neutral oder unparteiisch. 
Ihm fällt die Verantwortung zu, das, was er se-
hen, fühlen oder denken durfte, zu zeigen [faire 
voir]. Das macht ihn zum Schöpfer. Er wird vom 
wahrnehmenden Subjekt (sehen) zum schaf-
fenden Subjekt (sehen lassen). Das liegt daran, 

19   	Vgl. Gilles Deleuze u. Félix Guattari: Was ist Philoso­
phie?, Frankfurt (M.): Suhrkamp, 2018, S. 85 ff. [Der von 
Deleuze und Guattari gebrauchte Begriff »intercesseur« 
wird in der von Bernd Schwibs und Joseph Vogl erstell-
ten Übersetzung mit »Fürsprecher« wiedergegeben, Anm. 
d. Ü.].



28

dass hinter dem Zeugen eine andere Figur zum 
Vorschein kommt, nämlich die des Anwalts. Er 
ist es, der den Zeugen auftreten lässt, der dafür 
sorgt, dass jede Schöpfung zu einem Plädoyer 
für die Existenzen wird, die sie zum Vorschein 
bringt oder vielmehr auftreten lässt. Man muss 
dem, was man als privilegierter Zeuge erlebt hat, 
eine Kraft, ein Ausmaß verleihen. Deswegen sind 
Künstler und Philosophen, unabhängig von der 
Rolle, die sie sich ansonsten geben, gleichzeitig 
Anwälte, deren verschiedene Systeme für die 
neuen Entitäten plädieren, die sie instaurieren 
und deren Legitimität sie begründen wollen. Sie 
lassen neue Entitäten existieren und neue Reali-
täten entstehen, wo niemand zuvor etwas gese-
hen oder erdacht hat: Platons Idee, Aristoteles’ 
Substanz, Descartes’ Cogito, Leibniz’ Monade 
und so weiter. Wie sollten sie nicht zu Anwälten 
dieser Realitäten werden, da sie die Skepsis, die 
Einwände oder die Verachtung, die mit ihrer In
stauration einhergehen, überwinden müssen?

Letztendlich ist Souriaus Philosophie viel-
leicht ebenso sehr eine Philosophie des Rechts 
wie eine Philosophie der Kunst. Vielleicht steht 
die Kunst sogar ganz im Dienst des Rechts. Wenn 
man bestimmte Existenzen ›realer‹ macht, ihnen 
eine besondere Grundlage oder einen beson-
deren Glanz verleiht, ist das nicht eine Art und 
Weise, ihre Art zu sein zu legitimieren, ihnen das 
Recht zu verleihen, in dieser oder jener Form zu 
existieren? Dies setzt voraus, dass jeder neuen 
Existenzform eine Frage vorausgeht, die im Ver-
borgenen ihre Realität untergräbt: quid juris? Mit 
welchem Recht behaupten Sie, zu existieren? Was 



29

legitimiert Ihre ›Position‹ der Existenz? Jede neue 
philosophische Einheit, aber auch jede Form der 
Existenz, ob künstlerisch, wissenschaftlich oder 
existenziell, muss ihre Begründetheit unter Be-
weis stellen. Um sich als solche zu ›setzen‹, müs-
sen auch sie den Zweifel, die Skepsis oder die 
Verleugnung besiegen, die ihnen das Recht zu 
existieren streitig macht.

Wenn eine Existenz ihre Begründetheit be-
weisen muss, bedeutet das dann nicht, dass sie 
von einem festen Grund [fondement] abhängt, 
der ihr diese Berechtigung verleiht? Die Kunst 
würde dann zur Kunst des Begründens werden 
(und die Definition der Philosophie würde sich 
mit der Platons decken). Jede Existenz, die an 
sich ungerechtfertigt ist, würde ihren Sinn, ihre 
Wahrheit und ihre Realität von einer höheren 
Grundlage erhalten, so wie ein ›Bevollmächtig-
ter‹ seine Vollmachten von einer gesetzlichen 
Autorität erhält. Einmal begründet, würde die 
Existenz »lose Erde und Sand beiseitewerfen, um 
Fels oder Ton zu finden«.20 Das Fundament gibt 
nicht nur einen Halt oder einen Boden, sondern 
verleiht den Existenzweisen, die es begründet, 
Legitimität. Eine seltsame Transformation, bei 
der eine Existenz allein durch die Tatsache, dass 
sie legitimiert wird, eine neue Realität erlangt. 
Sie ist voll existent und hat festen Boden unter 
den Füßen.

20   	René Descartes: Von der Methode des richtigen Ver­
nunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Forschung. Dis­
cours de la méthode, Französisch – Deutsch, Hamburg: Mei-
ner, 1990, S. 47.



30

Was aber geschieht, wenn das Fundament 
jegliche Autorität und Legitimität verliert? Oder 
wenn es die Existenzen mit seiner Autorität 
erdrückt und ihnen die Realität nimmt? Müssen 
sich die Existenzen dann nicht selbst die Rea-
lität erobern, die ihnen fehlt? Das ist das ganze 
Problem. Wie kann eine Existenz aus sich selbst 
heraus ihre Legitimität erobern? Befinden wir 
uns dann vielleicht in der Situation Kafkas, der 
in »jedem Augenblick eine neue Bestätigung 
[seines] Daseins« braucht?21 Woher soll diese 
Bestätigung kommen, wenn einem jedes Recht 
auf Existenz abgesprochen wird? Was bleibt ei-
nem Wesen, wenn seine Existenzberechtigung 
bestritten wird? Welchen Raum und welche Zeit 
kann es noch rechtmäßig einnehmen? »Ich habe 
nur meine Promenaden zu machen, und damit 
soll es genug sein, dafür gibt es aber noch keinen 
Ort in der Welt, auf dem ich nicht meine Prome-
naden machen könnte.«22 Es gibt kein Land, kei-
nen Boden mehr, auf den man seinen Fuß setzen 
könnte.

Wo findet man in sich selbst die Ressourcen, 
um diese oder jene singuläre Existenzweise zu 
legitimieren? Wie kann man Existenzen realer 
machen? Vielleicht müssen Existenzen andere 
Existenzen durchlaufen, um sich selbst zu set-
zen oder zu konsolidieren, und umgekehrt. Man 
existiert nicht aus sich selbst heraus; man exis-

21   	Franz Kafka: »Brief an den Vater«, in: ders.: Hochzeits­
vorbereitungen auf dem Lande. Und andere Prosa aus dem 
Nachlaß, Frankfurt (M.): Fischer, 1976, 119–162, S. 149.
22   	Franz Kafka: Tagebücher 1910-1923, Frankfurt (M.): 
Fischer, 1976, S. 19. 



31

tiert nur dann wirklich, wenn man etwas ande-
res zum Existieren bringt. Jede Existenz braucht 
Verstärker [intensificateurs], um ihre Realität 
zu steigern. Ein Wesen kann sich das Recht zu 
existieren nicht ohne die Hilfe eines anderen er-
obern, das es zum Existieren bringt. Ist das die 
Rolle des Anwalts, die Realität von Existenzen 
zu verstärken? Für neue Rechte zu kämpfen? 
Das ist eine Frage des Rechts, aber mehr denn 
je eine Frage der Kunst: Durch welche ›Gesten‹ 
der Instauration gelingt es den Existenzen, sich 
legitim als solche zu ›setzen‹?


