I. Eine iiberzihlige Monade?

Wir schreiben den 21. Februar 1930. Fernando
Pessoa, der Mann mit den vielfachen Heterony-
men, geht wie jeden Tag durch die Straflen von
Lissabon, mit einem Hut auf dem Kopf und ei-
ner filigranen Brille auf der Nase. Wie jeden Tag
empfindet er Erschépfung und Uberdruss. Er
fihlt sich getrennt von der Auflenwelt und ver-
spiirt die Leere seiner eigenen Existenz. Generell
ist er der Ansicht, dass beziiglich seiner Person
ein »metaphysischer Irrtum« vorliegt.! Es ist, als
wiirde er sich selbst als eine tiberzdhlige Monade
erleben. Im Leibnizschen System haben Mona-
den bekanntlich weder Tiiren noch Fenster. Wenn
sie keinerlei Offnung zur Auflenwelt benétigen,
dann deshalb, weil diese Welt in Form vielfalti-
ger und geordneter Wahrnehmungen in ihnen
eingeschlossen ist. Pessoas Problem besteht nun
darin, dass er zwar Wahrnehmungen hat, diese
ihn aber die Wirklichkeit der Auflenwelt ebenso
wenig erfahren lassen wie die Wirklichkeit seiner
eigenen Existenz. Es ist nicht mehr die Realitdt,

1  Fernando Pessoa: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuch-
halters Bernardo Soares, Frankfurt (M.): Fischer, 2006,
S. 112: »Das Leben erscheint mir als ein metaphysischer
Irrtum der Materie, ein Versehen der Untatigkeit.«



die sich auflerhalb befindet, es ist vielmehr er
selbst, der sich auflerhalb jeder Realitét befindet.
Er ist wie eine Monade, aber eine weltlose Mo-
nade, eingeschlossen hinter Tiiren und Fenstern.
»Zwischen mir und dem Leben ist eine diinne
Scheibe. Ich kann das Leben noch so klar sehen
und verstehen, ich kann es nicht berithren.«* Er
ist sozusagen der Moglichkeit beraubt, zu exis-
tieren, wihrend er gleichzeitig die Last der Exis-
tenz zu tragen hat. Wenn es sich hier um einen
»metaphysischen Irrtum« handelt, dann deshalb,
weil die von Gott geschaffene Welt dieser flottie-
renden, trdumerischen, tatenlosen Monade, die
die ohne Verbindung zur realen Welt ist, keinen
Platz eingerdumt hat.

Doch anstatt seinen Spaziergang fortzusetzen,
bleibt er mitten auf einer Briicke unvermittelt
stehen.

»Mit einem Mal, als hiatte mich die chirur-
gische Hand des Schicksals jahlings erfolg-
reich von einer alten Blindheit befreit, sehe
ich auf von meinem anonymen Leben zur
klaren Erkenntnis meiner Existenz. [...] Es
ist so schwer zu beschreiben, was man fihlt,
wenn man fithlt, dafl man wirklich existiert
und die Seele eine wirkliche Wesenheit ist;
ich weifd nicht, welche menschlichen Worte
dies tiberhaupt konnten. [...] Ich selbst war
lange ein anderer - seit meiner Geburt und
meinem Bewufltwerden -, und jetzt erwa-
che ich mitten auf der Briicke, iiber den
Flu3 gebeugt, und weif3, dafl ich bestindi-
ger existiere als jener andere, der ich bisher

2 Ebd,S.91.

10



war. Doch die Stadt ist mir unbekannt, die
Stralen sind mir fremd, und dieses Ubel
kennt keine Heilung. Und so warte ich, iiber
das Geldnder gelehnt, daf3 die Wahrheit an
mir voriibergeht und ich wieder genese zu
einem nichtigen, erdachten, denkfihigen
und natirlichen Wesen. Es war nur einen
Augenblick lang.«’

Was ist geschehen? Plotzlich war die Monade
Pessoa von dem Gefiihl iiberwiltigt worden,
wirklich zu existieren, als wire sie wieder in die
Welt eingeschlossen, in sie eingebettet. »Sich er-
kennen, plétzlich wie in diesem lduternden Au-
genblick, heif3t eine fliichtige Vorstellung von der
inneren Monade zu gewinnen, vom magischen
Wort der Seele.«* Sehr schnell kehrt er jedoch zu
seinen alten Gewissheiten zuriick. Er weif$ ge-
nau, dass er nicht mit der Entschiedenheit exis-
tiert, mit der er es in diesem einen Moment getan
hat, dass er nie so existiert hat und nie wieder so
existieren wird. Wieder erscheint ihm die Exis-
tenz bedeutungslos, unwirklich. Anstatt dass das
Denken dem Denker seine Existenz versichert,
wie bei Descartes, bestitigt es ihm im Gegenteil,
dass er nicht existiert, dass er nicht existieren
kann. »Ich bin erstaunt, wie vieles ich war und
wie ich nun sehe, was ich letztlich nicht bin.«’

3 Ebd,S.46f

4  Ebd,S.48.

5 Ebd., S. 46. Vgl. die Bemerkung Souriaus in: Etienne
Sourjau: »La conscience«, Quaderni della >Biblioteca filo-
sofica di Torinos, Jg. 1966, N° Vol. 17, 4, S. 574: »Welcher
Mensch, der nur ein Mensch ist, wird es wagen zu be-
haupten, dass er auf eine solche Weise denkt und somit

11



Hier wird deutlich, was denjenigen, die behaup-
ten, nicht zu existieren, entgegengehalten wer-
den kann: dass sie auf jeden Fall existieren, da sie
ja da sind, um die Frage zu stellen; dass sie sich
also in falsche Probleme verstricken. Sie suchen
nach einem Zugang zur Existenz, obwohl sie sich
schon direkt in ihr befinden. Das ist die schein-
bare Absurditét des Problems: Wie kann man die
Realitét der Existenz anzweifeln, wenn man doch
da ist, in dieser Welt anwesend ist, um sie anzu-
zweifeln? Aber es ist so, dass wir zwei Begriffe
verwechseln: Existenz und Realitét. In einer Hin-
sicht existiert der Mensch tatsachlich, er nimmt
eine bestimmte Raum-Zeit ein, er ist unter den
Dingen anwesend, er lauft auf der Briicke an Pas-
santen vorbei, er sammelt Eindriicke, Gedanken
gehen ihm durch den Kopf. Doch nichts davon
ist vollkommen real. Die Wesen und Dinge exis-
tieren, aber es mangelt ihnen an Realitdt. Was
genau bedeutet es, dass es an Realitdt >mangelt<?
Was konnte einer Existenz fehlen, um realer zu
sein?

Gibt es nicht allerdings Existenzen, die >rea-
ler« werden, in dem Sinne, dass sie an Kraft, Aus-
dehnung und Konsistenz gewinnen: eine Liebe,
die sich intensiviert, ein Schmerz, der zunimmt,
ein Gewitter, das droht? Oder ein Projekt, das
verwirklicht wird, der Bau eines Gebaudes, ein
Drehbuch, das auf die Leinwand gebracht wird,
die Auffithrung einer Partitur? Dies sind ver-
schiedene Arten, an Realitdt zu gewinnen, eine

eine unzweifelhafte Existenz besitzt? Das ist der Fehler von
Descartes.«

12



groflere Prasenz, einen lebhafteren Glanz zu er-
langen. Diese beiden Reihen von Beispielen sind
nicht auf derselben Ebene angesiedelt, aber sie
zeugen von dhnlichen Prozessen. In der einen
Reihe haben wir es mit Wesen zu tun, die die
Realitdt ihrer Existenz intensivieren, indem sie
auf einer Ebene bleiben; in der anderen Reihe
haben wir es mit Wesen zu tun, die gezwungen
sind, die Ebene der Existenz zu wechseln, um
ihre Realitit zu steigern. Zunichst moglich oder
virtuell, verandern sie ihre Art zu sein, um realer
zu werden. In allen Fillen ist das allgemeine Pro-
blem dasselbe: Wie kann man das, was existiert,
realer machen?

Diese Frage hat der Philosoph Etienne Sou-
riau immer wieder gestellt, sowohl im Bereich
der Kunst als auch dem der Philosophie oder
der individuellen Existenzen. Wer ist Etienne
Souriau (1892-1979)? Obwohl er heute unter
anderen Vorzeichen wiederentdeckt wird, ist
die Erinnerung an seinen Namen vor allem mit
der Kunstphilosophie verbunden geblieben. Be-
kannt ist manchmal, dass er das umfangreiche
Vocabulaire desthétique herausgegeben hat, dass
er Professor fiir Asthetik an der Sorbonne war
und lange Zeit die Revue desthétique leitete. We-
niger bekannt ist, dass er rein philosophische
Werke wie Avoir une dme, Essai sur les réalités
virtuelles (1938), LlInstauration philosophique
(1939), Les Différents modes dexistence (1943)
oder auch L'Ombre de Dieu (1955) geschrieben

13



hat.® Bedeutet dies, dass Souriau spater das In-
teresse an diesen Fragen verlor und sich wieder
der eigentlichen Asthetik zuwandte? Dass diese
Untersuchungen nach und nach aufhoérten, fiir
ihn von Bedeutung zu sein, weil sie nicht auf aus-
reichende Resonanz stiefSen? Im Gegenteil, auch
die Texte, die sich mit Seelen oder Ontologie, mit
der Definition von Philosophie, mit Gott oder
virtuellen Realitdten befassen, miissen als Teile
einer Philosophie der Kunst betrachtet werden.
Souriaus gesamtes Denken ist eine Philosophie
der Kunst und will nichts anderes sein.

Dies ist eine der grundlegenden Besonderhei-
ten, die die Originalitit seines Denkens ausma-
chen: Die Asthetik hort auf, eine sekundire oder
dienende Rolle zu spielen, sie ist nicht mehr eine
Abteilung oder eine Region der Philosophie, so
wie man von der Asthetik Hegels oder Schellings
spricht, sondern die gesamte Philosophie ist ei-
ner hoheren Asthetik unterstellt, eine Dimen-
sion, die in L'Instauration philosophique mit einer
»Philosophie der Philosophie« identifiziert wird.
Bevor man von einer Philosophie der Kunst
sprechen kann, muss man von einer Kunst der
Philosophie sprechen, und das ist nicht rheto-
risch gemeint: Man muss eine Kunst annehmen,
durch die jede Philosophie sich selbst setzt oder
instauriert, bevor sie sich in einem bestimmten

6  Fiir eine umfassendere Bibliografie der Werke von
Etienne Souriau, vgl. Denis Huisman (Hg.): Dictionnaire
des philosophes. 2. revid. Auflage, Paris: Presses Universi-
taires de France, 1993.

14



Feld betidtigt.” Ebenso gibt es vor jeder Ontolo-
gie der Kunst eine Kunst der Ontologie, da es
kein Sein ohne Seinsweise gibt. Zugang zum Sein
kann man nur {iber die Weisen haben, in denen
es sich gibt. Dies ist das Thema des Buches Les
Différents modes dexistence. Die Kunst des Seins
ist die unendliche Vielfalt seiner Seinsweisen
oder Existenzweisen.® Ob es sich um Texte iiber
Seelen, Existenzen, Philosophien oder Gott han-
delt, das Ziel bleibt im Wesentlichen das gleiche.
Souriaus Werk ist in dieser Hinsicht von grofSer
Kohirenz. Psychologie, Epistemologie, Ontolo-

7 In IP S. 147 £, definiert Souriau die Philosophie als
»reine Kunst des Denkens« und sucht nach dem, »was
in den philosophischen Werken der letzten dreiflig Jahre
sie eher mit Debussy oder Ravel, mit Monet und Manet
oder mit Derain, Vlaminck und Matisse, mit Horta und
Otto Wagner oder mit Bruno Taut und Le Corbusier und
so weiter verbindet«. Siehe auch den Artikel »Art et philo-
sophie«, Revue philosophique de la France et de I'Etranger,
N° Bd. 144, 1954, S. 1-2, wo Souriau eine explizite Asthetik
anfiihrt, als »Unterabteilung« einer impliziten Philosophie
und Asthetik, die die Architektonik des philosophischen
Werks in der Tiefe durchzieht. »Vergessen wir nicht, dass
die Kunst eine echte ontologische Erfahrung ist: eine Er-
kundung der Wege, die zu einem Kosmos fithren, vom
Nichts bis zur Vollendung in ihrer Offenbarkeit [patuité].«
(S. 15).

8  Vgl. MDE, 163: »Die Existenz, das sind alle Existen-
zen; das ist jeder Modus des Existierens. In allen, in jedem
einzelnen fir sich genommen residiert und erfillt sich die
Existenz in vollem Umfang.« Dieser Satz ist ein Echo auf
einen anderen, MDE, 111: »Denn die Kunst, das sind alle
Kiinste. Und die Existenz, das ist jeder einzelne der Modi
der Existenz. Jeder Modus ist fir sich allein eine Kunst des
Existierens.«

15



gie und Philosophie sind die Ressourcen einer
tiefgreifenden Philosophie der Kunst.

*

Wie lasst sich diese Umkehrung erkldren? Um sie
zu verstehen, miissen wir von dem >existenziel-
len Pluralismus«< ausgehen, von dem Souriau aus-
geht. Die erste Behauptung dieses Pluralismus ist
eben, dass es nicht eine einzige Existenzweise fiir
alle Wesen gibt, die die Welt bevdlkern, so we-
nig wie es eine einzige Welt fiir alle diese Wesen
gibt; man erschopft die Ausdehnung der Welt
nicht, »wenn man alles, was existiert, gemaf3 ei-
ner ihrer Weisen durchlaufen hat, zum Beispiel
derjenigen der physischen Existenz oder derjeni-
gen der psychischen Existenz« (MDE, 82) durch-
lauft. Souriau entfaltet und erforscht das gesamte
Spektrum der Vielfalt von Existenzweisen, die
zwischen dem Sein und dem Nichts liegen. Die
Existenzweise von Hamlet ist nicht dieselbe wie
die einer Quadratwurzel, die Existenzweise des
Elektrons ist nicht dieselbe wie die eines Tisches,
usw. Sie alle existieren, aber alle auf ihre eigene
Weise. Umgekehrt ist ein Wesen nicht auf eine
einzige Existenzweise eingeschworen, sondern
kann auf verschiedene Arten existieren, und
zwar nicht nur als physische oder psychische En-
titat; es kann auch als geistige Entitét, als Wert, als
Vorstellung usw. existieren. Das ist Eddingtons
berithmtes Gleichnis von den zwei Tischen: zu-
gleich feste Priasenz und Elektronenwolke. Oder
wiederum Hamlet, der als Figur bei Shakespeare,
als Auftritt auf der Biihne, als Anspielung in ei-

16



ner Rede, als Filmheld usw. existiert. Ein Wesen
kann erleben, dass seine Existenz sich verdoppelt
und verdreifacht, kurzum, es kann auf mehreren
unterschiedlichen Ebenen existieren, wiahrend es
numerisch eins bleibt.

Man wird einwenden, dass die Unterschei-
dung nur eine sprachliche ist, da genau dieses
Sein numerisch eins ist. Aber numerisch eins zu
sein, Einheit und Bestdndigkeit nach Art eines
Dings zu besitzen, ist eben nur eine von vielen
Existenzweisen. Ein Wesen kann an mehreren
Ebenen der Existenz teilhaben, als ob es mehre-
ren Welten angehoren wiirde. Ein Individuum
existiert in dieser Welt; es existiert als Korper,
es existiert als Psyche, es existiert aber auch als
Spiegelbild, als Thema, als Idee oder als Erinne-
rung im Geist eines anderen - all dies sind Mog-
lichkeiten, auf anderen Ebenen zu existieren. In
diesem Sinne sind Wesen plurimodale, multi-
modale Realitdten; und was wir Welt nennen, ist
in Wirklichkeit der Ort verschiedener >Interwel-
tens, einer Verschrankung von Ebenen.

Jeder dieser Modi muss als eine Kunst zu exis-
tieren betrachtet werden. Das ist der ganze Sinn
eines Denkens des Modus als solchem. Der Mo-
dus ist keine Existenz, er ist die Art und Weise
[maniere], ein Wesen auf dieser oder jener Ebene
existieren zu lassen. Er ist eine Geste. Jede Exis-
tenz entspringt einer Geste, die sie instauriert, ei-
ner >Arabeskes, die sie dazu bestimmt, genau so
zu sein. Diese Geste stammt nicht von irgendei-
nem Schopfer, sondern ist der Existenz selbst im-
manent. Unter diesem Gesichtspunkt bezeichnen
»Modus« [mode] und >Art und Weise« [maniére]

17



nicht genau das Gleiche. Wenn man die Unter-
scheidung noch verschirft, konnte man sagen,
dass der Modus die Existenz von den Grenzen
oder dem MafS der Wesen her denkt (wie das ab-
geleitete Wort MiafSigung [moderation] bezeugt),
wihrend die Manier (von manus, die Hand) die
Existenz von der Geste her denkt, von der Form,
die die Wesen annehmen, wenn sie erscheinen.
Der Modus begrenzt eine Macht des Existierens,
wahrend die Manier ihre einzigartige Form, Li-
nie und Kriimmung enthiillt und damit von ei-
ner »Kunst« zeugt.’

Wenn Souriaus Philosophie eine Philosophie
der Kunst ist, dann nicht, weil sie sich fiir For-
men interessiert, sondern weil sie sich fiir das
formale Prinzip interessiert, das die Formen or-
ganisiert. Auch hier miissen wir eine Unterschei-
dung einfiihren und diirfen die Form nicht mit
dem Formalen verwechseln (genauso wenig wie
wir formen und formalisieren verwechseln). Die
Form ist untrennbar von einer Materie, die sie in-
formiert, deren Umrisse sie zeichnet oder deren
Werden sie regelt, insofern sie deren Zweck oder
Entelechie ist. Das Formale ist dagegen das, was
die Formen organisiert und ihre Beziehungen in
architektonischer Weise strukturiert. Allgemein
kann man sagen, dass die Form das Prinzip der
Organisation von Stoffen ist, wihrend das For-
male das Prinzip der Strukturierung von Formen
ist.

9 IP, 367: »Existieren bedeutet immer, auf irgendeine
Weise zu existieren. Eine Art zu existieren entdeckt zu ha-
ben, eine besondere, singulére, neue und originelle Art zu
existieren, bedeutet, auf seine Weise zu existieren.«

18



Dieses formale Prinzip manifestiert sich in
dem besonderen Glanz, der die Pracht bestimm-
ter Momente des Daseins ausmacht. Souriau be-
schreibt gerne diese Momente, in denen sich die
Existenzen vollstindig erfiillen und eine Archi-
tektonik entfalten, die sie in ihrer eigenen Voll-
kommenbheit, in ihrem erhabenen Moment oder
ihrer hochsten Stunde darstellt. »Diese ockerfar-
benen Berge mit ihren malvenfarbenen Schatten;
dieses blaue Meer... Was will man mehr? Diese
Symphonie wird nur fiir sich selbst gespielt... Ist
das nicht auch bei jeder Vollkommenbheit so? [...]
Glanzlichter wie diese sind in gewisser Weise die
guten Taten des Seins, der reinen Kunst. Dinge
an sich, da ihnen nichts mehr fehlt.«'* Es sind
nicht nur die guten Taten des Seins als >reine
Kunsts, es sind alle Existenzen, die einer Kunst
des Seins unterstehen, so wie die Philosophie
selbst einer hoheren Kunst untersteht. Vielleicht
wird man annehmen, dass Souriaus existenziel-
ler Pluralismus sein Modell in der Pluralitiat der
Kiinste (Musik, Architektur, Malerei...) findet.
In Wirklichkeit ist es jedoch umgekehrt: Es sind

10 AA, S. 94 und S. 113 f.: »Man miisste diese klaren
Punkte, diese reinen Lichtblitze, ein wenig wie Gipfel in
der Morgenddmmerung betrachten [...]; Gipfel, die eine
rosa Glasur in einer Bergregion in der erhabenen Stunde
hier und da aufscheinen ldsst. Aber man miisste diese rosa
Glasur als eine Art eigene Erleuchtung betrachten, als
Alpengliihen [im Original deutsch], als ein Pulsieren des
Lichts, das die direkte Realitdt wire, und durch das diese
Gipfel nicht aus dem Schatten geholt wiirden, in dem sie
schlafrig existieren wiirden, sondern durch das sie gesetzt
und instauriert wiirden. Denn dieser Glanz wire ihr ei-
gentliches Sein.«

19



die Kiinste, die ihre Pluralitét aus der Vielfalt der
Weisen ableiten, ein Wesen existieren zu lassen,
eine Existenz zu fordern oder sie real zu ma-
chen."

Zweifellos kann man alle Arten des Seins auf
den gemeinsamen Grund zuriickfiithren, aus dem
sie stammen — das Sein — und die Philosophie mit
einer Fundamentalontologie identifizieren. Man
kann aber auch den umgekehrten Weg gehen: die
Vielfalt dieser Seinsweisen um ihrer selbst willen
erforschen und die Philosophie zu einer Erfor-
schung der Seinsweisen machen. Es geht nicht
mehr darum, die Weisen auf ein Fundament
zuriickzufithren - oder auf einen Ungrund, der
tiefer ist als jeder Grund -,"> sondern darum, die
Art und Weise zu untersuchen, in der die Modi

11 In einigen Texten scheint Souriau seinen existenziel-
len Pluralismus nach dem Modell der Vielfalt der Kiinste
zu konzipieren (siche z. B. MDE, 160), korrigiert sich
dann aber, um zu zeigen, dass es eine tiefere Kunst gibt.
Vgl. MDE, 161: »Und es erschiene plausibel, sie aufseiten
von etwas zu suchen, das eher an der Kunst teilhat als an
allen anderen errichtenden Wegen, die dazu geeignet wa-
ren, irgendein Modell von ihr zu liefern - unter der Be-
dingung, die Kunst ziemlich auszuweiten und sie in ihrem
reinen Prinzip aufzufassen -, aufseiten einer gemeinsamen
oder reinen Kunst, zu existieren, die diesen verschiedenen
Kiinsten, zu existieren, von denen man irgendeine tatsach-
lich wihlen und praktizieren muss, um Existenz zu erlan-
gen, gemeinsam ist.«

12 Vgl. Martin Heidegger: Der Satz vom Grund. Gesamt-
ausgabe 1. Abteilung, Band 10, hg. v. Petra Jaeger, Frank-
furt (M.): Klostermann, 1997, S. 76 f.: »Im Sinne solchen
Ab-bleibens des Grundes vom Sein »ist«< das Sein der Ab-
Grund. Insofern das Sein als solches in sich griindend ist,
bleibt es selbst grundlos.«

20



sich von diesem Grund abheben, wie sie aus dem
Sein hervorgehen »wie die Spitze des Schwertes
aus dem Schwert hervorgeht«."”” Manchmal han-
delt es sich bei den Arten und Weisen [manie-
res] um Arten und Weisen des Seins, die auf eine
Fundamentalontologie verweisen; manchmal
handelt es sich um Arten und Weisen des Seins,
die auf eine modale oder manieristische Ontolo-
gie verweisen.

Was Souriau von jeglicher Fundamentalon-
tologie fernhalt, ist, dass er darin eine Vorliebe
fur die falsche Fiille des Unbestimmten [bdthos]
sieht, eine Fiille, die »den Eindruck erweckt,
das ganze Leben mit einer ungeheuren Berei-
cherung aufzubldhen, die aber in Wirklichkeit
illusorisch ist. Es ist eine Welt »nicht nur der
Dunkelheit, sondern auch der Unbestimmtheit
und des Nichts, durch die sich Entwiirfe formal
abzeichnen, aber auch verwischen und iiberla-
gern«. (AA, 42) Souriau interessiert sich nicht
fir diesen undeutlichen Hintergrund, sondern
tiir die Modi, die von ihm ausgehend entwor-
fen werden, die allméahlich ihre Realitit erobern,
im selben Mafle, in dem sie sich prézisieren und
an Bestimmtheit gewinnen. Die meisten dieser
Modi bleiben im Zustand von Skizzen oder Ent-
wirfen; sie schaffen es nicht, sich von der unter-
scheidungslosen Basis, in die sie zuriickfallen, zu
unterscheiden. Aber andere steigen durch eine

13 Souriau, »La consciencec, S. 577. Er entlehnt den Aus-
druck von dem Philosophen Jules de Strada. Vgl. Jules Del-
arue de Strada: Essai d'un ultimum organum ou constitution
scientifique de la méthode, Paris: Hachette & Cie, 1865, S.
288.

21



Intensivierung ihrer Realitdt zu ihrem Gipfel auf.
Sie gewinnen an Prézision, an »Luziditdt, bis sie
ihren hochsten Punkt erreicht haben. Sie sind
wie Realitétsschiibe. Nur solche Gipfel interessie-
ren Souriau; er geht sogar so weit, sich die Idee
einer universellen Vollendung vorzustellen, »ein
Universum, das peripher an allen seinen Punk-
ten die Zone der integralen Erfiillung und des
luziden Glanzes des Seins erreicht hat«. (AA, 43)

Souriaus Hauptwerke untersuchen jeweils
eine bestimmte Pluralitdt: Pluralitit der Seelen
in Avoir une dme, Pluralitit der Existenzweisen
in Les Différents modes dexistence, Pluralitit der
»Philosopheme« oder der philosophischen Sys-
teme in LlInstauration philosophique. Souriau
geht jedes Mal von einem Pluriversum aus, das
eine Pluralitit der Kiinste des Existierens erfor-
dert, und nicht von einem Universum oder ei-
nem sinnlichen Diversum, das das Ausgangs-
material fiir eine einzige Kunst (im Allgemeinen
die Kunst, Objekte der Erkenntnis zu schaften)
bilden wiirde."* Man konnte glauben, dass es sich
darum handelt, eine Klassifizierung vorzuschla-
gen oder die Elemente dieser Pluralititen zu ka-
talogisieren, und Souriau driickt sich manchmal
so aus, als ob dies der Fall wére. So unterscheidet
Souriau in Avoir une dme zwischen Seelen, die
durch Vorstellung existieren (die Vorstellung, die
wir uns von anderen machen, wenn wir ihnen
eine Seele leihen, oder die Vorstellung, die wir

14 Zum Begriff des >Pluriversums« vgl. William James:
Pragmatismus. Ein neuer Name fiir einige alte Denkwei-
sen, hg. v. Klaus Schubert u. Axel Spree, Hamburg: Meiner,
2016, vierte Vorlesung.

22



uns von uns selbst machen, je nachdem, welche
Vorstellung wir anderen von uns selbst geben),
Seelen, die durch Anmaflung existieren (der
Wunsch nach einer Vergroflerung des Selbst),
Seelen, die durch Illusion existieren (der Traum
von einer Existenz, die sich nicht verwirklicht)
oder Seelen, die durch Besitz existieren (Selbst-
besitz als Selbstverwirklichung oder der Besitz
eines anderen durch Vereinnahmung), usw. Und
zweifellos kann eine einzige Seele mehrere dieser
Modi durchlaufen, gleichsam als innere Revolu-
tionen oder intensive Variationen, die aus ihr ein
transmodales Wesen machen.

In dhnlicher Weise unterscheidet Souriau in
Les Différents modes dexistence zwischen ver-
schiedenen Existenzmodi, von der strahlenden
Priasenz des Phianomens bis hin zu nicht existie-
renden oder virtuellen Wesen als ebenso vielen
»Elementen«< oder »existentiellen Semantikenc.
Auch hier wird alles im Hinblick auf eine grund-
legende Kunst des Existierens beschrieben. Das
Phénomen hat eine eigene Art, sich in seiner ei-
genen Vollkommenheit darzustellen, eine Art,
sich selbst offenbar zu machen, die seine Kunst
des Existierens darstellt. »Diese Kunst ist das Ge-
setz des Glanzes des Phianomens, die Seele seiner
Anwesenheit und seine existenzielle Offenkun-
digkeit [patuité]«, sagt Souriau (MDE, 118)."s
Seine Kunst manifestiert sich in der augenblick-

15 Der Begriff »patuité«, den Souriau ebenfalls dem Ulti-
mum Organum (op. cit.) des Philosophen Jules de Strada
(1821-1902) entlehnt, bezeichnet die Tatsache, offenbar
zu sein, die »Qualitat des Offenbarseins durch das, was es
ist«. Souriau greift auch auf die lateinische Formel patefit

23



lichen Architektonik, die es in der Erhabenheit
eines Augenblicks entfaltet. Es gibt eine >Seele«
des Phidnomens, die wie seine Signatur oder sein
eigener Tonfall ist, so wie man von der Seele ei-
ner Landschaft spricht. Ganz anders ist die Seins-
weise der »Dinge, die die Welt mit ihrer festen
und dauerhaften Prasenz bevolkern. Aber es gibt
noch andere Modi, die der imagindren Wesen,
die der fiktiven Wesen, deren Typen zu gegebe-
ner Zeit untersucht werden miissen. Im Allge-
meinen sind Existenzweisen Besetzungen von
Raum und Zeit, aber unter der Bedingung, dass
jede Existenzweise die von ihr besetzte Raum-
Zeit erschafft. Die Raum-Zeit von Phanomenen
ist nicht dieselbe wie die von Dingen, und die
von Dingen ist nicht dieselbe wie die von imagi-
naren Wesen usw.

Ebenso konstruiert LlInstauration philoso-
phique einen riesigen Kosmos, in dem die Ge-
samtheit der Philosophien koexistiert. Die Ge-
schichte der Philosophie als Himmelskarte oder
Planetarium, die Entfaltung einer Konstellation
von Welten, die sich aufgrund der Erkundungen
des Denkens selbst immer weiter voneinander
entfernen. All diese Welten bilden eine seltsame
Monadologie divergierender Perspektiven.'s

zuriick, die nicht mehr die Eigenschaft, sondern das Ereig-
nis, offenbar zu sein, bezeichnet.

16 Souriau beruft sich auf eine »Monadologie der Phi-
losophemex« (IP, 267). Zur Divergenz, vgl. IP, S. 214: »Man
muss sich mit der Divergenz der Philosophien abfinden,
die sich in dem MafSe voneinander entfernen, wie sie ihre
Welt [...] zu ihrer Vollkommenbheit der Bestimmung und
der Existenz treiben. Durch kein Postulat kann man diese

24



»Man muss von Anfang an die Pluralitit der
Philosopheme anerkennen, d. h. die Vielfalt und
den tatsdchlichen Unterschied der Versuche des
menschlichen Geistes, die Welt philosophisch zu
informieren. Man muss feststellen, dass der Kos-
mos virtuell eine grofle Anzahl gleichwertiger
Losungen fiir das Problem seiner Information
enthilt.« (IP, 214) Die Geschichte der Philoso-
phie wird weder durch ein Schicksal noch durch
einen Fortschritt vereinheitlicht; sie stellt sich
vielmehr als ein >Pleromac dar, d. h. als eine Welt,
deren Fiille staindig um neue Entititen berei-
chert wird, in dem Mafle, in dem neue Systeme
als ebenso viele unterschiedliche philosophische
»Gesten« geschaffen werden.'” Die Koexistenz ist
jedoch keineswegs friedlich oder gleichgiiltig,
denn es ist allgemein bekannt, dass ein Philosoph
keine neuen Entitdten einfiihrt, ohne gleichzei-
tig die Begriindetheit von Entititen aus anderen
Systemen zu kritisieren.

Was ist der Sinn dieser Klassifizierungen? Wel-
ches Ziel verfolgt Souriau mit diesen vielfalti-
gen philosophischen Bestandsaufnahmen? Wir
sagten, er wolle die Vielfalt der Existenzweisen

Divergenz beseitigen, weil sie im philosophischen Denken
real vorhanden ist.«

17 Vgl.IP, 63: »Diese Geste, die all diese Reflexionen oder
all diese Akte in einer getrennten und ganz geistigen Welt
herbeifiihrt, wiederherstellt und konstituiert, die sie am
Ende getrennt ins Sein versetzt, das ist die philosophische
Geste par excellence.« (Siehe auch IP, S. 229, S. 235 ff.).

25



zwischen Sein und Nichts erforschen, die Skala
der Existenzen vom fliichtigen Glanz des Phéno-
mens bis zur unsicheren Existenz virtueller Rea-
litaiten durchlaufen. Es gibt ganze Populationen
von Wesen, die sich den klassischen Alternativen
entziehen, >besondere Anwesenheitens, die zwi-
schen Sein und Nichts, zwischen Subjektivem
und Objektivem, zwischen Mdoglichem und Re-
alem, zwischen Ich und Nicht-Ich angesiedelt
sind."® »Wird die Erkenntnis der Wahrheit ganze
Populationen von Wesen opfern miissen, die aus-
geschlossen sind aus der gesamten existenziellen
Positivitat [...]?« (MDE, 86) Es scheint, dass
Souriau sich besonders fiir diese Populationen
interessiert. Es scheint, als wolle er durch diese
Bestandsaufnahmen die Vielfalt der Existenzfor-
men, die die Welt bevolkern, vor der Zerstérung
retten, darunter auch die zerbrechlichsten, fliich-
tigsten und zugleich spirituellsten Formen.
Souriau will sich zum Anwalt dieser Exis-
tenzweisen machen. Die Figur des Anwalts ist
jedoch nicht anekdotisch, sondern spukt in sei-
nen Biichern als eine jener >Begriffspersonenc
herum, wie sie von Deleuze und Guattari defi-
niert wurden. Als Deleuze und Guattari diesen
Begriff schufen, beriefen sie sich auf relationale,

18 Vgl AA, S. 86: »Die Ressource, die sich anbietet, be-
steht darin, das Problem [...] im Bereich gewisser beson-
derer Anwesenheiten zu untersuchen, die einerseits sicher
nichts Objektivem entsprechen, die andererseits nur unter
der Voraussetzung auf dem Konto der Seele erscheinen,
dass sie organisierter und bestimmter sind, als es ihre erste
subjektive Anwesenbheit ist, die nur vage aus einem kaum
umrissenen Entwurf bestand, gescharft durch eine mehr
oder weniger ritselhafte Intentionalitét [...].«

26



dynamische oder existentielle Kennzeichen, aber
auch und vor allem auf juridische Merkmale.”
Zahlreich sind die Portrits des Philosophen als
Ermittler, Gesetzgeber oder Richter, der stets in
laufende Fille verstrickt ist. Man konnte erwar-
ten, dass bei Souriau die juridischen Ziige zu-
gunsten von »dsthetischen« oder existenziellen
Ziigen zuriicktreten, doch meist ist das Gegenteil
der Fall. Hinter den asthetischen Figuren treten
Charaktere hervor, die der Sphire des Rechts zu-
zuordnen sind.

So zeichnet sich zum Beispiel hinter dem
wahrnehmenden Subjekt die Figur des Zeugen
ab. Denn fiir Souriau ist die dsthetische Wahr-
nehmung niemals neutral oder uneigenniitzig,
im Gegenteil. Bestimmte privilegierte Wahr-
nehmungen wecken das Verlangen, >zugunstenc
der Bedeutung oder der Schonheit dessen, was
sie gesehen haben, Zeugnis abzulegen. In die-
sem Fall bedeutet Wahrnehmen nicht nur, das
Wahrgenommene zu erfassen, sondern auch,
seinen Wert bezeugen oder bezeugen zu wollen.
Der Zeuge ist niemals neutral oder unparteiisch.
Ihm fallt die Verantwortung zu, das, was er se-
hen, fithlen oder denken durfte, zu zeigen [faire
voir]. Das macht ihn zum Schopfer. Er wird vom
wahrnehmenden Subjekt (sehen) zum schaf-
fenden Subjekt (sehen lassen). Das liegt daran,

19 Vgl Gilles Deleuze u. Félix Guattari: Was ist Philoso-
phie?, Frankfurt (M.): Suhrkamp, 2018, S. 85 ff. [Der von
Deleuze und Guattari gebrauchte Begriff »intercesseur«
wird in der von Bernd Schwibs und Joseph Vogl erstell-

ten Ubersetzung mit »Fiirsprecher« wiedergegeben, Anm.
d. Ul.

27



dass hinter dem Zeugen eine andere Figur zum
Vorschein kommt, ndmlich die des Anwalts. Er
ist es, der den Zeugen auftreten ldsst, der dafiir
sorgt, dass jede Schopfung zu einem Pladoyer
fiir die Existenzen wird, die sie zum Vorschein
bringt oder vielmehr auftreten lasst. Man muss
dem, was man als privilegierter Zeuge erlebt hat,
eine Kraft, ein Ausmaf3 verleihen. Deswegen sind
Kiinstler und Philosophen, unabhingig von der
Rolle, die sie sich ansonsten geben, gleichzeitig
Anwilte, deren verschiedene Systeme fiir die
neuen Entititen plddieren, die sie instaurieren
und deren Legitimitét sie begriinden wollen. Sie
lassen neue Entitédten existieren und neue Reali-
titen entstehen, wo niemand zuvor etwas gese-
hen oder erdacht hat: Platons Idee, Aristoteles’
Substanz, Descartes’ Cogito, Leibniz’ Monade
und so weiter. Wie sollten sie nicht zu Anwilten
dieser Realitdten werden, da sie die Skepsis, die
Einwénde oder die Verachtung, die mit jhrer In-
stauration einhergehen, iiberwinden miissen?
Letztendlich ist Souriaus Philosophie viel-
leicht ebenso sehr eine Philosophie des Rechts
wie eine Philosophie der Kunst. Vielleicht steht
die Kunst sogar ganz im Dienst des Rechts. Wenn
man bestimmte Existenzen >realer< macht, ihnen
eine besondere Grundlage oder einen beson-
deren Glanz verleiht, ist das nicht eine Art und
Weise, ihre Art zu sein zu legitimieren, ihnen das
Recht zu verleihen, in dieser oder jener Form zu
existieren? Dies setzt voraus, dass jeder neuen
Existenzform eine Frage vorausgeht, die im Ver-
borgenen ihre Realitdt untergrébt: quid juris? Mit
welchem Recht behaupten Sie, zu existieren? Was

28



legitimiert Ihre »Position« der Existenz? Jede neue
philosophische Einheit, aber auch jede Form der
Existenz, ob kiinstlerisch, wissenschaftlich oder
existenziell, muss ihre Begriindetheit unter Be-
weis stellen. Um sich als solche zu »setzen¢, miis-
sen auch sie den Zweifel, die Skepsis oder die
Verleugnung besiegen, die ihnen das Recht zu
existieren streitig macht.

Wenn eine Existenz ihre Begriindetheit be-
weisen muss, bedeutet das dann nicht, dass sie
von einem festen Grund [fondement] abhingt,
der ihr diese Berechtigung verleiht? Die Kunst
wiirde dann zur Kunst des Begriindens werden
(und die Definition der Philosophie wiirde sich
mit der Platons decken). Jede Existenz, die an
sich ungerechtfertigt ist, wiirde ihren Sinn, ihre
Wahrheit und ihre Realitit von einer héheren
Grundlage erhalten, so wie ein >Bevollmachtig-
ter« seine Vollmachten von einer gesetzlichen
Autoritdt erhdlt. Einmal begriindet, wiirde die
Existenz »lose Erde und Sand beiseitewerfen, um
Fels oder Ton zu finden«.?* Das Fundament gibt
nicht nur einen Halt oder einen Boden, sondern
verleiht den Existenzweisen, die es begriindet,
Legitimitat. Eine seltsame Transformation, bei
der eine Existenz allein durch die Tatsache, dass
sie legitimiert wird, eine neue Realitdt erlangt.
Sie ist voll existent und hat festen Boden unter
den Fif3en.

20 René Descartes: Von der Methode des richtigen Ver-
nunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Forschung. Dis-
cours de la méthode, Franzosisch — Deutsch, Hamburg: Mei-
ner, 1990, S. 47.

29



Was aber geschieht, wenn das Fundament
jegliche Autoritit und Legitimitét verliert? Oder
wenn es die Existenzen mit seiner Autoritét
erdriickt und ihnen die Realitdt nimmt? Missen
sich die Existenzen dann nicht selbst die Rea-
litat erobern, die ihnen fehlt? Das ist das ganze
Problem. Wie kann eine Existenz aus sich selbst
heraus ihre Legitimitdt erobern? Befinden wir
uns dann vielleicht in der Situation Kafkas, der
in »jedem Augenblick eine neue Bestdtigung
[seines] Daseins« braucht?*® Woher soll diese
Bestiatigung kommen, wenn einem jedes Recht
auf Existenz abgesprochen wird? Was bleibt ei-
nem Wesen, wenn seine Existenzberechtigung
bestritten wird? Welchen Raum und welche Zeit
kann es noch rechtmiflig einnehmen? »Ich habe
nur meine Promenaden zu machen, und damit
soll es genug sein, dafiir gibt es aber noch keinen
Ort in der Welt, auf dem ich nicht meine Prome-
naden machen koénnte.«** Es gibt kein Land, kei-
nen Boden mehr, auf den man seinen Fuf} setzen
konnte.

Wo findet man in sich selbst die Ressourcen,
um diese oder jene singuldre Existenzweise zu
legitimieren? Wie kann man Existenzen realer
machen? Vielleicht miissen Existenzen andere
Existenzen durchlaufen, um sich selbst zu set-
zen oder zu konsolidieren, und umgekehrt. Man
existiert nicht aus sich selbst heraus; man exis-

21 Franz Kafka: »Brief an den Vaterc, in: ders.: Hochzeits-
vorbereitungen auf dem Lande. Und andere Prosa aus dem
Nachlafs, Frankfurt (M.): Fischer, 1976, 119-162, S. 149.
22 Franz Kafka: Tagebiicher 1910-1923, Frankfurt (M.):
Fischer, 1976, S. 19.

30



tiert nur dann wirklich, wenn man etwas ande-
res zum Existieren bringt. Jede Existenz braucht
Verstirker [intensificateurs], um ihre Realitat
zu steigern. Ein Wesen kann sich das Recht zu
existieren nicht ohne die Hilfe eines anderen er-
obern, das es zum Existieren bringt. Ist das die
Rolle des Anwalts, die Realitdt von Existenzen
zu verstarken? Fiir neue Rechte zu kiampfen?
Das ist eine Frage des Rechts, aber mehr denn
je eine Frage der Kunst: Durch welche >Gestenc«
der Instauration gelingt es den Existenzen, sich
legitim als solche zu »setzen<?

31



