
7

Inhaltsverzeichnis

Die Gemeinsamkeiten aller Dinge ................................. 	 11

TEIL I

Das Dilemma der modernen Welt – Orientierungslosigkeit 	 17

Universalprinzipien  – richtiger Weg oder falscher 
Anspruch? .................................................................... 	 19
Status quo der Wissenschaften  – Kampf der Diszipli-
nen ............................................................................... 	 26
Was nun? – Auf den Spuren eines kleinsten gemeinsa-
men Nenners ................................................................ 	 43

TEIL II 

Auf der Suche nach zeitlosen Weisheiten – die universelle 
Sprache der Zahlen ....................................................... 	 47

Zahlen – das Wesen jeglicher Ordnung ........................ 	 49
Die Universalität des Zahlenreichs  – Zahlen als Ein-
heitssprache der Welt ................................................... 	 52
Zahlensymbolik – der Ursprung der Wissenschaften .... 	 55
Neue Ansätze nach altem Vorbild  – Zahlen, die Bot-
schafter von Inhalten .................................................... 	 61
Zahlen als zeitlose Prinzipien – vom Zählen zum Erzäh-
len ................................................................................ 	 63



8

TEIL III 

Die Universalprinzipien  – Definition und Vorkommen in 
Naturwissenschaft, Religion, Kunst und Kultur ................. 	 69

Prinzip 1: �Das Eine – Beginn, Einheit und Vollkommen-
heit ............................................................... 	 71

Prinzip 2: �Das Andere  – Existenz, Dualität und der 
Makel des Seins ............................................ 	 100

Prinzip 3: �Das Verbindende – Funktion, Trinität und die 
Synthese der Gegensätze ............................... 	 128

Der Urzyklus aus 1, 2 und 3 als Strukturelement .......... 	 150
Prinzip 4: �Die materielle Welt – Dasein, Substanz und 

der Baustein der Welt ................................... 	 155
Prinzip 5: �Die Bewusstwerdung der Welt – Individuum, 

Reflexion und der Weg der Erleuchtung  ...... 	 173
Prinzip 6: �Die Funktion der Welt – Erfüllung, Fluss des 

Lebens und die Aufgabe des Individuums ..... 	 204
Prinzip 7: �Das Jenseitige  – Irrationales, Zufall und 

Unterbewusstsein ......................................... 	 221
Prinzip 8: �Die jenseitige Orientierung – Ordnung, Stabi-

lität und der unendliche Wandel ................... 	 242
Prinzip 9: �Die Vollendung – Auflösung, Ende und Neu-

beginn .......................................................... 	 263
Grafische Zusammenfassung der Universalprinzipien  
1 bis 9 ........................................................................... 	 278
Entwicklung der weiteren Prinzipien 10 bis 13 .............. 	 279



9

Teil IV

Die Heldenreise in Zahlen  – Archetypen im Urmythos 
quer durch die Jahrhunderte .......................................... 	 289

Der Kern jeder Heldenreise .......................................... 	 291
Stadien der Heldenreise und ihre Zahlensymbolik ........ 	 294
Unser Leben als Heldenreise ......................................... 	 313

Schlusswort ................................................................... 	 317

Endnoten ...................................................................... 	 329
Literaturverzeichnis ...................................................... 	 349
Bildnachweise ............................................................... 	 361
Über den Autor ............................................................ 	 368



11

Die Gemeinsamkeiten aller Dinge

»Wo fass ich dich unendliche Natur?«

Faust1

Was ist es, was unsere Welt im Innersten zusammenhält?
Gibt es so etwas überhaupt?
Eine allgemeingültige Wahrheit?
Eine zentrale Ordnung der Dinge?
Universelle Gesetzmäßigkeiten, die überall wirken und an 
denen wir uns orientieren können?

Früher hatten wir eine klare Orientierung: Religionen und 
Glaubenslehren erklärten uns die Welt, woher wir Menschen 
stammen und wie wir uns zu verhalten haben. Da gab es Gut 
und Böse. Die Guten kamen in den Himmel, die Bösen in 
die Hölle. Kurz: Es gab Regeln, die uns Orientierung gaben. 
Damit hatte alles einen Sinn.

Heute ist das nicht mehr so einfach. Mit dem Siegeszug 
der Naturwissenschaften wurden viele religiöse Wahrheiten 
infrage gestellt, ja sogar scheinbar widerlegt. Neue Erkennt-
nisse aus Physik, Biologie und anderen Naturwissenschaften 
veranlassten uns zu zweifeln: Waren Adam und Eva wirklich 
die ersten Menschen? Ist Jesus von den Toten auferstanden 
oder nicht? Gibt es einen Gott?

Mithilfe der vermeintlich objektiven Naturwissenschaf-
ten machten wir große Fortschritte darin, die Welt bis ins 
kleinste Detail zu erklären. Die neuen Wahrheiten waren be-
weisbar und objektiv. Darwin zeigte, dass es keinen Gott 
benötigt, um etwas so Perfektes wie das menschliche Leben 
entstehen zu lassen. Dank der Erkenntnisse aus den Natur-



12

gesetzen können wir nun elektrisches Licht erzeugen, zum 
Mond fliegen und Atombomben bauen, Leben generieren, 
züchten und zerstören. Der Glaube wurde in vielen Berei-
chen durch Wissen verdrängt. Der Ausspruch »Glauben 
heißt nicht wissen« spricht Bände über die Einstellung aufge-
klärter Menschen in den modernen Industriegesellschaften. 
Wir sind stolz darauf, so viel Wissen angesammelt zu haben 
wie nie zuvor. Nietzsche fasste zusammen: Gott ist tot.

Doch mit dem Glauben verloren wir auch unseren Werte-
kompass. Das neue Wissen widerlegte scheinbar den Glau-
ben und seine Werte. Aber es lieferte keine neuen. Wir wis-
sen offenbar so viel wie noch nie über die Welt, aber ver-
stehen umso weniger, wie wir uns verhalten sollen. Was ist 
richtig und was ist falsch? Was ist unsere Aufgabe in der 
Welt? Warum macht uns etwas glücklich oder lässt uns ver-
zweifeln? Wir fühlen uns gut, wenn wir etwas aufbauen, 
uns um andere kümmern oder ein Problem lösen. Aber wir 
wissen nicht mehr, warum. Wozu das Ganze überhaupt?

Unser Kompass hat keine Ausrichtung mehr. Je besser 
wir die Gesetze der Natur mithilfe von Physik, Mathema-
tik, Chemie und anderen Wissenschaften definieren können, 
desto schwerer scheint uns die Definition von beständigen 
Werten zu fallen. Alte Bräuche und Moralvorstellungen ver-
schwinden. Gleichgültigkeit tritt an ihre Stelle. Häufig gilt 
nur noch: Erlaubt ist, was dem Einzelnen gefällt. Jeder kann 
seine eigenen Werte definieren. Diese werden dann kompro-
misslos, teils fundamentalistisch vertreten. Eine gemeinsa-
me Basis finden wir nicht mehr. Selbstoptimierung wurde 
zum obersten Ziel. Unterschiede statt Gemeinsamkeiten be-
stimmen die Welt. Alles wird relativiert. Genuss und Kon-
sum scheinen vielerorts das Letzte zu sein, das uns verbindet 
und das unserem Leben einen Sinn verleiht. So konsumieren 
wir die Welt, in der wir leben. Jeder von seiner Ecke der Frei-
heit aus. Vielleicht, bis nichts mehr von ihr übrig bleibt.

Dabei fühlen wir, dass das nicht richtig sein kann. Ver-



13

lieren wir gemeinsame Werte aus den Augen, zerstören wir 
nicht nur unsere Welt, sondern auch uns selbst. Die Anzahl 
der psychischen Erkrankungen in den von traditionellen 
Wertesystemen verlassenen Industriegesellschaften steigt seit 
vielen Jahren, genauso wie die Anzahl der leidenden Seelen 
weltweit. Auf dem Gipfel der Zivilisation scheinen wir so 
orientierungslos wie nie zuvor. Und nie waren wir so nah an 
der Vernichtung von uns und unserer Welt wie heute.

Goethe beschreibt dieses Dilemma bereits in seinem 
Faust: »Habe nun, ach! Philosophie, Juristerei und Medi-
zin, und leider auch Theologie! Durchaus studiert, mit hei-
ßem Bemühn. Da steh ich nun, ich armer Tor! Und bin so 
klug als wie zuvor; heiße Magister, heiße Doktor gar, und 
ziehe schon an die zehn Jahr, herauf, herab und quer und 
krumm, meine Schüler an der Nase herum – und sehe, dass 
wir nichts wissen können! Das will mir schier das Herz ver-
brennen. Zwar bin ich gescheiter als alle die Laffen, Dok-
toren, Magister, Schreiber und Pfaffen; mich plagen keine 
Skrupel noch Zweifel, fürchte mich weder vor Hölle noch 
Teufel – dafür ist mir auch alle Freud entrissen, bilde mir 
nicht ein was Rechts zu wissen, bilde mir nicht ein ich könn-
te was lehren die Menschen zu bessern und zu bekehren.«2

Wir stecken mit der Nase in der Torte. Jeder in seiner. Das 
Universum ist eine Bäckerei mit einer endlosen Anzahl un-
terschiedlicher Backwaren, aber jeder von uns sieht nur das 
eigene Stück Kuchen direkt vor sich. Das trifft nicht nur auf 
jeden Einzelnen von uns zu, sondern auch auf die Wissen-
schaften als Ganzes. Jedes Fachgebiet konzentriert sich auf 
seine Art von Brötchen und verliert aus den Augen, dass es 
auch noch andere Produkte gibt. Mit der Nase in der Torte 
der übermäßigen Spezialisierung genießt jedes von ihnen den 
süßen Geschmack dieser eingeschränkten, scheinbar Erfolg 
versprechenden Sichtweise. Es gibt so viel Detailwissen wie 
nie zuvor – und weniger Universalwissen denn je.



14

Wir haben aus den Augen verloren, dass wir uns alle in 
derselben Bäckerei befinden. Es gibt nur diese eine Welt. Sie 
ist überall mehr oder weniger gleich, denn sie folgt einheit-
lichen Gesetzmäßigkeiten. Seit Jahrmillionen geht unsere 
Sonne auf und unter, Leben entsteht, pflanzt sich fort und 
erlischt. Gegenstände fallen auf gleiche Art zu Boden und 
Wasser gefriert überall bei mehr oder weniger gleicher Tem-
peratur. Diesen Gemeinsamkeiten liegen universelle Prin-
zipien zugrunde. Es ist Zeit, das Gesicht aus der Torte zu 
heben, einige Schritte zurückzutreten, die Sahne von der 
Brille zu wischen und so die ganze Bäckerei mit klarem Blick 
betrachten zu können.

Genau damit möchte sich dieses Buch beschäftigen: dem 
kleinsten gemeinsamen Nenner im großen Durcheinander. 
Prinzipien, die die alten Ägypter in ihren Pyramiden verbau-
ten, Platon in seinem Höhlengleichnis beschrieb und Goe-
the in seinen Werken vermittelte. Universelle Prinzipien, die 
die Grundlage unserer Kultur bilden und die Physiker in der 
Quantenmechanik wiederfinden. Gemeinsamkeiten zwi-
schen Geist und Materie, Glaube und Wissen, Religionen 
und Naturwissenschaften.

Wir brauchen diese Gemeinsamkeiten, um die Welt um 
uns herum sowie unseren Platz in ihr besser zu verstehen 
und um uns wieder orientieren zu können. In einer Welt, in 
der die Flut an Informationen exponentiell zunimmt, gilt es, 
nicht nur deren Gemeinsamkeiten wieder herauszuarbeiten, 
sondern auch daraus Bewertungsmuster zu gewinnen. Das 
kann nur funktionieren, wenn wir die gemeinsamen Wur-
zeln unserer unterschiedlichsten Gesellschaften, Kulturen 
und Wertesysteme wiederentdecken.

Im ersten Teil dieses Buches widmen wir uns der Frage, 
ob es überhaupt Gesetzmäßigkeiten gibt oder ob bei genau-
er Betrachtung nur Chaos und Zufall Regie führen. Danach 
werfen wir einen Blick in die aktuellen Natur- und Geis-
teswissenschaften. Finden die Naturwissenschaftler in den 



15

Tiefen der Materie oder den Ursprüngen des Universums 
grundlegende, objektive Prinzipien? Was liefern uns im Ge-
genzug die Geisteswissenschaften? Sie sind das Fundament 
aller Kulturen, aber können sie dem aufgeklärten Menschen 
auch etwas Verlässliches liefern?

Im zweiten Teil geht es um das Phänomen der natürlichen 
Zahlen, die nicht nur das ursprünglichste aller Ordnungs-
systeme darstellen, sondern bis heute tief sowohl in Mythen, 
Glauben und Geschichten verankert sind als auch das Struk-
turelement der Mathematik, Physik und vieler anderer Na-
turwissenschaften darstellen.

Der dritte und Hauptteil des Buches widmet sich der Be-
schreibung der ursprünglichsten und allgemeingültigen Prin-
zipien und wie wir ihnen in Wissenschaft und Forschung, 
Kunst und Religion sowie im täglichen Leben begegnen.

Der letzte Teil des Buches beschäftigt sich mit der ersten 
aller Geschichten, dem Urmythos, der Grundlage aller Mär-
chen, Religionen und auch vieler moderner Blockbuster ist, 
und der Frage, welche zeitlosen und wertvollen Botschaften 
er uns bis heute vermittelt.



π

Ω
1

2

3

4

5

6

7

8

9 E=mc2

4

5
3

TEIL I 
  

Das Dilemma der 
modernen Welt – 

Orientierungslosigkeit



19

Universalprinzipien –  
richtiger Weg oder falscher Anspruch?

Alles nur Zufall und Chaos?

»O glücklich! Wer noch hoffen kann 
Aus diesem Meer des Irrtums aufzutauchen. 

Und was man nicht weiß das eben brauchte man, 
Und was man weiß kann man nicht brauchen.«

Faust 3

Auf der Suche nach universellen Gesetzmäßigkeiten gilt es, 
eine Frage zuerst zu beantworten: Ist nicht schon die Prä-
misse falsch, alles beruhe auf Gesetzmäßigkeiten? Könnte es 
ein hoffnungsloser Wunsch der Menschen sein, hinter allem 
zeitlose Prinzipien und eine universelle Ordnung zu finden? 
Ein Tier kann abstrakte Prinzipien aus einer Vielzahl unter-
schiedlicher Erscheinungen nicht ableiten, keine universellen 
Prinzipien erkennen. Wir Menschen dagegen schon. Aber 
nur weil wir die Fähigkeit dazu haben, Dinge abstrakt zu 
betrachten und Ordnungen zu erkennen, muss es sie deshalb 
auch geben? Wie oft sehen wir Muster und Zusammenhän-
ge, die gar keine sind?

Herrscht letztendlich nur Chaos und Zufall? Sind dies 
vielleicht die einzigen verlässlichen Konstanten auf der Welt? 
Das würde uns zwangsweise zu der Feststellung führen, dass 
es keine übergeordneten, universellen Gesetzmäßigkeiten 
gibt.

Genügend Menschen und insbesondere auch Wissen-
schaftler vertreten die nachvollziehbare Meinung, alles ba-



20

siere auf Chaos und Zufall. Schließlich scheint eine Viel-
zahl der Geschehnisse im Universum – wenn man sie isoliert 
betrachtet – rein zufällig zu passieren. Sie sind schlichtweg 
nicht vorhersehbar. Das bringt uns zu der entscheidenden 
Frage: In welchem Verhältnis stehen Ordnungen und Ge-
setzmäßigkeiten zu Chaos und Zufall? Wenn wir ein Ereig-
nis als Zufall bezeichnen, dann meist, weil wir dessen Ein-
tritt nicht vorhersagen konnten. Lassen wir einen Tischten-
nisball an einer Bergquelle in den Bach fallen, ist es nicht 
vorhersehbar, an welcher Stelle flussabwärts wir den Ball 
wiederfinden werden. Wir können die Position selbst mit 
den leistungsstärksten Computern nicht eindeutig berech-
nen, da zu viele Faktoren eine Rolle spielen  – die Fließge-
schwindigkeit, das Wetter, die Steinformationen des Fluss-
betts, andere im Wasser schwimmende Gegenstände usw. 
Wir bezeichnen es als Zufall, wo dieser Ball sich nach fünf 
Minuten des freien Laufs befindet. Aus dieser Nichtbere-
chenbarkeit aber den Schluss zu ziehen, der Lauf des Balls 
unterliege keinen Gesetzmäßigkeiten, ist falsch. Wir können 
exakt berechnen, wo sich ein Ball befindet, nachdem er mit 
einer bestimmten Geschwindigkeit gegen einen Stein rollt. 
Wir wissen auch, welchen Einfluss die Geschwindigkeit des 
Wassers hat. Es sind lediglich zu viele einzelne Ereignisse, 
die auf den Ball einwirken können, aber eben nicht müssen, 
um einen eindeutigen Standort des Tischtennisballs zu be-
rechnen. Deswegen ist das Ergebnis scheinbar zufällig oder 
chaotisch. Es ist nicht berechenbar und daher nicht vorher-
sehbar. Das heißt aber nicht, dass der Ball sich willkürlich 
bewegt. Jede einzelne Bewegung folgt ausnahmslos klaren 
Gesetzmäßigkeiten.

Darum geht es im Verhältnis von Ordnung und Zufall: 
Zufall und Chaos beschreiben Zustände, die für uns nicht 
vorhersehbar sind. Hieraus nun aber den Rückschluss zu zie-
hen, es gäbe keine Gesetzmäßigkeiten und Ordnungen, die 
allumfassend sind und auch für ein scheinbar zufälliges Er-



21

gebnis gelten, ist zu kurz gegriffen. Zufall und Chaos sind 
kein Widerspruch zu Ordnung und Gesetzmäßigkeit. Struk-
tur und Prinzip stehen hinter dem Chaos. Chaos ist nicht 
greifbar, aber durchaus begreifbar. Wer hundert Ahorn-
blätter vergleicht, wird keine zwei identischen finden, trotz-
dem erkennt er sie alle als Blätter des gleichen Baumes. Jeder 
kann sie von Blättern anderer Bäume unterscheiden, weil er 
die einmalige Struktur des Ahornblattes erfassen kann – das 
Wesen des Ahornblattes. Es ist beständig, obwohl jedes ein-
zelne individuell und einzigartig ist. Das einheitliche Prinzip 
des Ahornblattes steht hinter der chaotisch und zufällig an-
mutenden Varianz der einzelnen Ahornblätter. Je nachdem, 
ob man den Blick auf die natürlichen Gesetze oder auf deren 
Auswirkungen legt, findet man Ordnung oder Chaos.

Abgesehen von der Flucht in Chaos- oder Zufallstheorien 
existiert noch ein weiterer Grund, warum wir häufig keine 
grundlegenden Prinzipien finden.



22

Die bequeme Unwissenheit

»Ich sag es dir: ein Kerl, der spekuliert, 
Ist wie ein Tier, auf dürrer Heide 

Von einem bösen Geist im Kreis herumgeführt, 
Und rings umher liegt schöne grüne Weide.«

Mephistopheles4

Die bequeme Unwissenheit hält uns oft genug davon ab, nach 
den Gesetzmäßigkeiten hinter einem Phänomen zu forschen. 
Wir begnügen uns damit, dass es keine übergeordneten Prinzi-
pien gibt. So geht es selbst den modernsten Naturwissenschaf-
ten. Anders ist es nicht zu erklären, dass Physiker brennend 
nach einer »Theory of everything« (TOE), einer Art Weltfor-
mel, suchen, aber nicht in Erwägung ziehen, dass eine solche 
universelle Theorie auch Bereiche außerhalb der Physik erfas-
sen muss. Was ist mit den ungeklärten Rätseln der Philosophie, 
Theologie und Mythologie? Trotz des per definitionem um-
fassenden Begriffs »everything« werden diese ausgeklammert. 
Man befürchtet, dass die ungeklärten Rätsel anderer Bereiche 
mit einer TOE nicht erklärt werden können. Eine solche ein-
geschränkte, bequeme Sichtweise kann nicht zum Ziel führen.

Bereits der frühe Buddhismus bezeichnet die Unwissenheit 
des Menschen als eine der zentralen Ursachen menschlichen 
Leids.5 Konflikte entstehen, weil Menschen bestimmte Zu-
sammenhänge nicht kennen. Diese Unwissenheit basiert dabei 
häufig nicht auf mangelnder Intelligenz, sondern auf Desinter-
esse oder Bequemlichkeit, also einem Mangel an Unvoreinge-
nommenheit und Durchhaltevermögen. Wann immer wir uns 
nicht näher mit etwas beschäftigen wollen, erfinden wir eige-
ne Wahrheiten – jeder seine eigene – und dadurch lebt jeder in 
seiner eigenen Realität. Die Diskrepanzen zwischen unseren 
verschiedenen Realitäten verursachen zwischenmenschliche 
Konflikte und Leid. Sei es politisch, gesellschaftlich, religiös 



23

oder in persönlichen Beziehungen. Jemand, der sich beispiels-
weise mit Ernährung beschäftigt und eine bestimmte Diät be-
ginnt, muss sich häufig vor anderen für diese Entscheidung 
rechtfertigen. Plötzlich prallen verschiedene Standpunkte am 
Esstisch aufeinander und jeder hat eine eigene Meinung dazu. 
Ganze Familienbande sind bereits durch derartige Debatten 
zerrissen worden. Die Gesetzmäßigkeiten gesunder Ernäh-
rung können heutzutage mit wenig Aufwand recherchiert wer-
den, doch Desinteresse und Bequemlichkeit halten die meisten 
Menschen davon ab, sie umzusetzen. So kommt es, dass in 
unseren als fortschrittlich empfundenen Industrienationen so 
viele durch Eigenverschulden verursachte Krankheiten entste-
hen wie nie zuvor in der Geschichte der Menschheit. Volks-
krankheiten wie Diabetes und die meisten Krebserkrankun-
gen könnten häufig ohne Weiteres vermieden werden, über-
kämen Menschen ihr Desinteresse und ihre Bequemlichkeit.

Auch in intellektuellen Kreisen ist dieses Phänomen an-
zutreffen: Häufig stellt sich ein Patient mit bestimmten Be-
schwerden bei mehreren Ärzten vor und jeder stellt eine an-
dere Diagnose. Dabei ist in den meisten Fällen sicher, dass 
nur eine einzige Diagnose die richtige ist. Wie kommt es, 
dass so viele Fehldiagnosen gestellt werden? Anstatt dass die 
Ärzte in fraglichen Fällen auf eine Diagnose verzichten und 
Unwissenheit zugeben, erfinden sie die für sie naheliegendste 
Lösung. Damit schaffen auch sie ihre eigene Wahrheit. Dem 
Patienten ist damit aber nicht geholfen. Das Resultat sind 
Fehlbehandlungen, Leid und Chaos.

Diese vielen vermeintlichen Wahrheiten führen zu einem 
großen Durcheinander und zu Desorientierung. Dadurch 
entsteht der Eindruck, dass unsere Welt letztendlich nicht 
verstehbar sei. Die Resignation vor der Unwissenheit ist 
häufig der bequemste Weg, um nicht weiter nach den grund-
legenden Prinzipien und der Wahrheit suchen zu müssen.



24

Keine Welt ohne Strukturen
Wer die Ansicht vertritt, dass viele Dinge einfach unver-
ständlich sind, für einige Probleme keine Lösungen existie-
ren oder bestimmte Bereiche für den menschlichen Verstand 
einfach nicht zugänglich sind, nur weil er selbst keine Struk-
tur erkennt, macht es sich zu bequem. Trotz allem Chaos: 
Unsere Welt besteht aus Strukturen, ob wir sie sehen oder 
nicht. Viele Phänomene, die wir Menschen früher für zufäl-
lig und unverständlich hielten, wurden mit der Zeit erklär-
bar. Wir fanden die dahinterliegenden Gesetzmäßigkeiten.

Betrachten wir zum Beispiel den menschlichen Körper: Je 
mehr die Medizin über den Körper lernt, desto besser ver-
steht sie ihn und bringt Licht ins Dunkel seiner Funktions-
weisen. Auch hier müssen wir uns lediglich mit der Materie 
beschäftigen, um allgemeingültige Prinzipien zu finden, die 
auf jeden Menschen mit einem gesunden Körper zutreffen.

Nicht jede Niere funktioniert gleich gut, aber jede Niere 
funktioniert auf die gleiche Art und Weise. Nicht jede Er-
nährungsweise ist für jeden Menschen gleich gut geeig-
net, aber es gibt grundsätzliche Wahrheiten, die auf jeden 
Menschen zutreffen. So unterschiedlich die Menschen auf 
der Welt in den verschiedenen Kulturen, Zeiten und Län-
dern auch sein mögen, sie gehören immer noch zur Gattung 
»Mensch«. Das ist die Grundlage dafür, dass Medizin über-
haupt funktioniert.

Unsere Welt folgt Gesetzmäßigkeiten und diese sind von 
uns erforschbar.

Somit stellen sich zwei Fragen:

1.	 Gibt es auch Gesetzmäßigkeiten, die universell gelten?
2.	Lassen sich aus solchen auch allgemeine Handlungsan-

weisungen ableiten, die die Grundlage von allgemeingül-
tigen Werten bilden können?



25

Seit Jahrtausenden beschäftigen sich zwei große Bereiche 
mit der Suche nach den grundlegenden Gesetzen unserer 
Welt. Sowohl die Natur- als auch die Geisteswissenschaften 
haben den Anspruch zu finden, was die Welt im Innersten 
zusammenhält – allerdings auf unterschiedliche Weise. Die 
Naturwissenschaften sind in den letzten Jahrzehnten bis in 
die kleinsten Bereiche unserer Materie und die entferntes-
ten Bereiche unserer Galaxie vorgestoßen. Was haben sie ge-
funden? Gibt es etwas, Urprinzipien der Natur, auf denen 
alles aufbaut? Etwas, das der Ursprung von allem ist, schon 
immer da war und das uns Orientierung schenkt? Schauen 
wir genauer hin.

Die Suche nach konkreten Handlungsanweisungen und 
Werten hingegen ist eher das Metier der Geisteswissenschaf-
ten. Obwohl ihr Untersuchungsgegenstand das Menschli-
che ist, also das, was das Subjekt hervorbringt, wie Sprache, 
Kunst und Kultur – lässt sich dennoch ein Kern, etwas Be-
ständiges finden? 

Welche Antworten können uns also die großen Wissen-
schaftsbereiche überhaupt bieten?



26

Status quo der Wissenschaften – 
Kampf der Disziplinen

Der scheinbare Sieg der Objektivität

»Wer will was Lebendiges erkennen und beschreiben, 
Sucht erst den Geist heraus zu treiben, 

Dann hat er die Teile in seiner Hand, 
Fehlt leider! nur das geistige Band.«

Mephistopheles6

Naturwissenschaften stellen an sich selbst den Anspruch, 
objektiv zu messen und ihre Untersuchungen und Methoden 
durch überprüfbare Experimente abzusichern.7 Ihr Ziel war 
schon immer das Finden von Gesetzmäßigkeiten.

In der Bäckerei des Universums betrachten die Naturwis-
senschaften die Backwaren aus der Nähe und gelangen so 
zu den Rezepten. Ein Kilo Mehl, sechshundertfünfzig Mil-
liliter Wasser, sieben Gramm Hefe, den Teig dreißig Minu-
ten kneten, eine Stunde lang gehen lassen. Solange wir stets 
die gleichen Zutaten und die gleiche Vorgehensweise wählen, 
kommt immer das gleiche Brot dabei heraus.

Auf diese nachvollziehbare Art und Weise brachte uns die 
naturwissenschaftliche Forschung in den letzten Jahrtausen-
den dorthin, wo wir heute sind. Erfindungen, die wir heute 
nutzen, waren nur möglich, weil neugierige Forscher Zu-
sammenhänge und Gesetzmäßigkeiten entdeckten, die sie in 
Technologien und Produkte verwandeln konnten. Das Ver-
ständnis objektiver Gesetze machte Unmögliches möglich: 
Menschen fliegen mit Flugzeugen, durchleuchten mit Rönt-



27

genstrahlen den Körper  – und kommunizieren in Echtzeit 
über Tausende Kilometer hinweg rund um den Globus. Auch 
in Zukunft werden wahrscheinlich Dinge Realität werden, 
die für uns heute noch Science-Fiction sind – weil wir neue 
Zusammenhänge und Gesetzmäßigkeiten erkennen werden.

Vor der Entdeckung neuer Gesetzmäßigkeiten sieht man 
meist die Bäckerei vor lauter Sahne nicht. Die unendliche 
Vielzahl der Erscheinungen und die Komplexität der Zu-
sammenhänge verschleiern die dahinterliegenden Prinzipien. 
Chaos und Zufall scheinen Regie zu führen. Hat man sich 
aber erst einmal zum Kern der Funktionalität vorgewagt, 
werden die Gemeinsamkeiten offenbar.

So scheint es, dass Naturwissenschaften objektive Wahr-
heiten liefern, während Geisteswissenschaften eher subjekti-
ve Theorien des Menschen beisteuern. Diese generelle Mei-
nung festigte sich gesellschaftlich während der vergangenen 
Jahrhunderte. Die Naturwissenschaften schienen das Wett-
rennen um die Wahrheit der Welt zu gewinnen. Sie drangen 
in Gebiete vor, die zuvor Glauben, Religion und Philosophie 
vorbehalten waren. Sie ersetzten mehr und mehr die Weis-
heiten, die sich in den einzelnen Kulturen über Jahrtausende 
entwickelt hatten: Die Entstehungsgeschichte der Welt laut 
Genesis wurde von Darwins Evolutionslehre abgelöst; der 
Glaube an eine Weltenscheibe getragen von einer Schildkrö-
te durch das heliozentrische Weltbild vernichtet. Auch die 
Feuersäule des Alten Testaments und die Teilung des Meeres 
durch Moses erscheinen aus heutiger Sicht eher als natür-
liche Phänomene  – etwa als ein Vulkanausbruch oder ein 
außergewöhnlich starkes Ebbeereignis.

Der Triumph der Naturwissenschaften über die Religio-
nen und Geisteswissenschaften scheint plausibel und unauf-
haltsam. Tatsächlich basierten die Erfolge der Naturwissen-
schaften in den letzten Jahrhunderten darauf, dass sie sich 
von Glauben und Religion lossagten. Die Naturwissenschaf-
ten verboten sich, symbolisch und subjektiv zu denken, und 



28

konzentrierten sich auf objektive Beweise. Dabei hegen sie 
noch immer einen historischen Groll gegen Religionen, die 
ihre Entwicklung über Jahrhunderte hinweg sabotierten.

Um immer neue Erkenntnisse zu gewinnen, manövrier-
ten sich die Naturwissenschaften allerdings in eine gefähr-
liche Sackgasse: die Spezialisierung.

Die Tücken der Spezialisierung
Heutzutage sind die einzelnen wissenschaftlichen Diszipli-
nen derart weit entwickelt, dass selbst die gesamte Lebens-
zeit eines Menschen für deren Studium kaum noch ausreicht. 
Der Umfang an Wissen und Theorien ist schlicht zu groß.

Wenn die Naturwissenschaften die Waren unserer Uni-
versumsbäckerei betrachten, sind die Rezepte für jedes ein-
zelne Gebäck zu umfangreich, als dass jeder alle kennen 
könnte. Selbst ein einzelnes Gebäckstück wird in seine Be-
standteile zerlegt und bringt Mehlspezialisten und Exper-
ten für Krustendicke hervor. Die Biologie beschäftigt sich 
mit Roggenbrot, die Chemie mit Pumpernickeln und so wei-
ter – bis sie nichts anderes mehr sehen als ihre eigene Nische. 
Jeder backt sein eigenes Brot und verliert dabei das große 
Ganze aus den Augen.

In gewisser Weise ist das verständlich. Wir alle machen 
es uns lieber in unserer kleinen Blase bequem, als aus ihr he-
rauszukommen und unser gut behütetes Weltbild anzuzwei-
feln oder uns Fragen zu stellen, die unser Wissen übersteigen.

Die Suche nach Zusammenhängen kann aber auch zur 
Sucht werden. Je weiter sich die Wissenschaftler spezialisie-
ren, desto mehr verlieren sie sich im Detail und sehen nur 
noch ihr eigenes Produkt. Plötzlich besteht die Welt nur noch 
aus Brezeln. Die können sie zwar einwandfrei erklären, aber 
nichts anderes. Ihre »Theory of everything« geht von einer 
Theorie über Brezeln aus. Aber was ist mit den Brötchen?



29

Wo sind die Gemeinsamkeiten? Tatsächlich sind sie von 
anderen Produkten so weit entfernt, dass ihre Erkenntnisse 
nicht mehr übertragbar sind. Vom in Natronlauge getauch-
ten Hefeteig einer Brezel lässt sich nur bedingt auf den butt-
rigen Blätterteig eines Croissants schließen.

So geht es leider heutzutage vielen Wissenschaftlern. Sie 
haben es sich in ihrer Nische, ihrem Spezialgebiet, gemütlich 
gemacht. Sie kennen jedes Detail ihrer Disziplin, jede Zutat 
der Torte, in der ihre Nase steckt. Doch dass es in der Bä-
ckerei auch noch andere Torten, Krapfen, Brote, Brötchen, 
Baguettes und viele weitere Leckereien gibt, ist ihnen ent-
gangen. Nicht weil sie es nicht sehen könnten, sondern nur, 
weil sie das Gesicht nicht aus ihrer Torte nehmen. Schon 
Mephistopheles prangerte an: »Daran erkenn’ ich den ge-
lehrten Herrn! Was ihr nicht tastet, steht euch meilenfern, 
was ihr nicht fasst, das fehlt euch ganz und gar, was ihr 
nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr, was ihr nicht wägt, 
hat für euch kein Gewicht, was ihr nicht münzt, das, meint 
ihr, gelte nicht.«8

Was die einzelne Naturwissenschaft mit ihren Mitteln 
nicht erklären kann, ignoriert sie gekonnt. Gleichzeitig maßen 
sich manche Forscher an, von einem kleinen Ausschnitt aus-
gehend Aussagen über die gesamte Welt treffen zu können.

Haben wir vergessen, worum es wirklich geht?
Nicht alle Backwaren bestehen aus gelaugtem Hefeteig. 

Aber alle Backwaren bestehen aus einer Mischung aus Mehl, 
Wasser und weiteren Zutaten. Es geht darum, aus der Spe-
zialisierung herauszuzoomen und das Gesamtbild zu sehen. 
Wenn die Wissenschaften nur ein paar Schritte zurücktreten 
würden, um die gesamte Bäckerei zu betrachten, könnten sie 
feststellen, dass alles, was dort angeboten wird, mehr Ge-
meinsamkeiten hat, als ihr Äußeres zunächst vermuten lässt.



30

Die Naturwissenschaften werden subjektiver

»Nachher, vor allen anderen Sachen 
Müsst Ihr Euch an die Metaphysik machen! 

Da seht dass Ihr tiefsinnig fasst, 
Was in des Menschen Hirn nicht passt; 
Für was drein geht und nicht drein geht, 

Ein prächtig Wort zu Diensten steht.«

Mephistopheles9

Die zunehmende Spezialisierung und der Druck, in immer 
detailliertere Tiefen vorstoßen zu müssen, drängt die Na-
turwissenschaften zunehmend in Bereiche, in denen Experi-
mente ihre Erkenntnisse nicht mehr beweisen können. Das 
führt zu einer interessanten Entwicklung: Die Naturwissen-
schaften werden ungreifbarer, philosophischer und subjekti-
ver, geradezu esoterisch.

Das Postulat der Naturwissenschaften ist die Objektivi-
tät und ausnahmslose Nachvollziehbarkeit. Gleiche Experi-
mente müssen zu gleichen Ergebnissen führen. Widersprü-
che darf es nicht geben, sonst ist eine Theorie fehlerhaft. 
Auf diese Weise konnten die Naturwissenschaften bahnbre-
chende Erkenntnisse sammeln: von der Elektrizität über die 
Atomspaltung bis hin zur Entschlüsselung der menschlichen 
DNA.

Allerdings führten die Forschungen nach immer tieferen 
Gesetzmäßigkeiten zu immer seltsameren Ergebnissen. Je in-
tensiver man die letzte objektive Wahrheit suchte, desto we-
niger Objektives fand man. Die Physik bewegt sich zum Bei-
spiel immer weiter in Richtung Metaphysik – eine Disziplin 
der Philosophie. Ein Charakterzug der Metaphysik ist, dass 
ihre Thesen nicht mit empirischen Untersuchungen bewie-
sen werden können. Genau in diese Sphären dringt nun die 
Physik vor. Sie entwickelt sich in eine Richtung, in der sich 



31

ihre Aussagen mit heutiger Technik nicht mehr untersuchen 
und schon gar nicht beweisen lassen. Kaum etwas in der mo-
dernen Physiktheorie lässt sich noch anhand von Beobach-
tungen nachweisen.

Wenn sich Physiker beispielsweise mit der Urknalltheorie 
beschäftigen, können sie hervorragend alles berechnen, was 
sich nach dem Urknall abspielte. Der Urknall selbst entzieht 
sich jedoch ihren Berechnungen. Die Vorstellung, dass zum 
Zeitpunkt null in einem verschwindend winzigen Punkt jeg-
liche Energie und jegliche Materie enthalten gewesen sein 
müssen, aus denen dann erst Raum und Zeit hervorgin-
gen, ist nach heutiger physikalischer Auffassung notwen-
dig – aber weder vorstellbar noch experimentell beweisbar. 
Damit kann sich die Physik allerdings nicht zufriedengeben, 
deshalb wagt sie sich immer weiter in den Bereich der Meta-
physik vor. Je weiter sie in diese Richtung geht, desto mehr 
Theorien muss sie hervorbringen, um andere selbst gesetz-
te Theorien zu erhalten. Diese Krise erinnert an den Wech-
sel der kosmischen Weltbilder. Vor der kopernikanischen 
Wende ergänzten die Anhänger das alte System zunehmend 
mit sogenannten Epizykeln, die sich im neuen heliozentri-
schen Weltbild alle als falsch erwiesen.

An sich ist die aktuelle Entwicklung nicht verwerflich, sie 
ist lediglich ein Zeichen dafür, dass wir uns nahe an natürli-
chen Grenzen einer dinglichen Denkweise bewegen. Sie zeigt 
eine Verschiebung in den Naturwissenschaften hin zur Phi-
losophie, hin zum Subjektiven.

Auch in der Mathematik sieht es nicht besser aus. Diese 
stürzte Kurt Gödel in den 1930er-Jahren mit seinen zwei Un-
vollständigkeitssätzen in ihre bislang schwerste Krise. Er 
entdeckte, dass alle Erklärungen für mathematische Systeme 
unbeweisbare Aussagen enthalten. Außerdem zeigte er, dass 
keines der Systeme jemals seine Widerspruchsfreiheit bewei-
sen kann.10 Die Hoffnung der Mathematiker, alle mathema-
tischen Sätze final beweisen zu können, wurde zerstört.



32

Werner Heisenberg entdeckte ungefähr zur selben Zeit 
eine ähnliche Art der »Ungreifbarkeit« auf dem Gebiet der 
Quantenphysik. Nach der Heisenberg’schen Unbestimmt-
heitsrelation ist es nicht möglich, Ort und Impuls eines Teil-
chens gleichzeitig zu bestimmen, ohne eine gewisse Unbe-
stimmtheit in Kauf zu nehmen.11 Das war für die Physik bis 
dahin nicht vorstellbar, da man davon ausging, dass Eigen-
schaften von Substanzen objektiv vorliegen und auch genau 
bestimmbar sind.

Ebenso schwer fassbar sind schließlich Einsteins Er-
kenntnisse, wonach selbst Raum und Zeit keine festen Grö-
ßen sind, sondern relativ. Dies erschütterte die Überzeugung 
von der Existenz objektiver Gegebenheiten. Schließlich gal-
ten Raum und Zeit als feste Größen. Einstein konnte aber 
darlegen, dass die Zeit für sich schnell bewegende Objek-
te im Vergleich zu unbewegten Objekten langsamer vergeht. 
Würde ein Mensch mit Lichtgeschwindigkeit zur Sonne und 
zurück fliegen, würde er nicht im selben Tempo altern wie 
seine Altersgenossen auf der Erde. Somit wäre er bei seiner 
Rückkehr jünger als eine Person, die am selben Tag gebo-
ren wurde wie er. Eine Folge der von Einstein erläuterten 
Zeitdilatation.12

Die Objektivität der Naturwissenschaft bekam Risse. 
Es sollte allerdings noch heftiger kommen. Die Quanten-
physik brachte weitere unverständliche Phänomene zutage, 
die dem bis dahin geltenden Verständnis von Physik völlig 
widersprachen. So schreibt Hans-Peter Dürr: »Eine konsis-
tente Erklärung der Quantenphänomene kam zu der über-
raschenden Schlussfolgerung, dass es eine objektivierbare 
Welt, also eine gegenständliche Realität, wie wir sie bei un-
serer objektiven Betrachtung als selbstverständlich voraus-
setzen, gar nicht ›wirklich‹ gibt, sondern dass sie nur eine 
Konstruktion unseres Denkens ist, eine zweckmäßige An-
sicht der Wirklichkeit, die uns hilft, die Tatsachen unserer 
unmittelbaren äußeren Erscheinung grob zu ordnen. Die 



33

Auflösung der dinglichen Wirklichkeit offenbarte, dass eine 
Trennung von Akteur und Zuschauer, von subjektiver und 
objektiver Wahrnehmung nicht mehr streng möglich ist.«13

Plötzlich sollten gleich durchgeführte Experimente nicht 
mehr zu den gleichen Ergebnissen führen können. Damit 
wurde der Physik der Boden unter den Füßen entzogen. 
Die Suche nach dem letzten Objektiven endete im Subjekti-
ven. Der Subjektivität wurde das gleiche Gewicht der so ge-
schätzten Objektivität verliehen.14 Sir James Jeans drückt es 
so aus: »Vor dreißig Jahren dachten wir oder nahmen wir 
an, daß wir auf eine letzte Wirklichkeit mechanischer Art 
lossteuerten. […] Heute ist man sich ziemlich einig darü-
ber, und auf der physikalischen Seite der Wissenschaft fast 
ganz einig, daß der Wissensstrom auf eine nichtmechani-
sche Wirklichkeit zufließt; das Weltall sieht allmählich mehr 
wie ein großer Gedanke aus als wie eine große Maschine.«15

Damit wurden Naturwissenschaftler zu Geisteswissen-
schaftlern. Die Grenzen schienen zu verschwimmen. Seitdem 
fordert eine kleine, aber zunehmende Zahl von Wissenschaft-
lern, dass die zuvor gegensätzlichen Bereiche gemeinsam ge-
dacht werden müssen: Geist und Materie, Subjektives und 
Objektives, Physik und Transzendenz. Transzendenz meint 
hier das, was jenseits des Erfahrbaren und Gegenständlichen 
liegt. Hans-Peter Dürr formuliert: »Physik und Transzen-
denz bezeichnen nur verschiedene Bereiche der einen Wirk-
lichkeit, die von einer untersten Schicht, wo wir noch voll-
ständig objektivieren können, bis zu einer obersten Schicht 
reichen‚ in der sich der Blick öffnet für die Teile der Welt, 
über die nur im Gleichnis gesprochen werden kann.«16

Oder in den Worten von Sir Arthur Eddington: »Der 
symbolische Charakter der physikalischen Größen ist allge-
mein erkannt worden, und das Schema der Physik hat jetzt 
eine Formulierung gefunden, in der ohne weiteres deutlich 
zum Ausdruck kommt, daß es sich um einen Teilausschnitt 
aus etwas Umfassenderem handelt.«17



34

Heute ist die Physik deutlich mystischer, als sie es in ihrer 
Historie je war. Je mehr Objektivität gesucht wird, je mehr 
sie sich bemüht, das kleinste Teilchen oder ein letztes phy-
sikalisches Gesetz zu finden, desto mehr verlässt die Phy-
sik ihre Grundlage und überschreitet die Grenze zur Meta-
physik. Auf der Suche nach einer letzten Objektivität finden 
sich keine Teilchen mehr, sondern lediglich abstrakte Prin-
zipien. Die Naturwissenschaften scheinen dahin zurück-
zukehren, wovon sie sich eigentlich lossagen wollten: den 
Geisteswissenschaften.

Die verrufene Subjektivität der Geisteswissenschaften

»Ich wünschte nicht Euch irrezuführen. 
Was diese Wissenschaft betrifft, 

Es ist so schwer den falschen Weg zu meiden, 
Es liegt in ihr so viel verborgnes Gift, 

Und von der Arznei ist’s kaum zu unterscheiden.«

Mephistopheles18

Während sich die Naturwissenschaften vor allem mit den 
objektiven Erscheinungen auseinandersetzen und deren 
Gesetzmäßigkeiten zu ergründen versuchen, widmen sich 
die Geisteswissenschaften vornehmlich all dem, was vom 
menschlichen Geist erschaffen wurde. Dazu gehören Lite-
ratur, Rechtswissenschaften, Philosophie, Theologie, Kunst 
und vieles mehr. Letztendlich setzen sie sich mit den Pro-
dukten des subjektiven menschlichen Verstandes auseinan-
der. Dieser subjektive Ausgangspunkt verleiht ihnen den 
Touch der Unzuverlässigkeit. Daraus aber den Schluss zu 
ziehen, sie seien letztlich nur Mythos, Glaube, Spirituelles 
und könnten nichts Konkretes und Wichtiges hervorbringen, 
ist falsch. Sie sind die Grundlage jeglicher Kultur und diese 



35

wiederum Voraussetzung für Fortschritt und die Entwick-
lung der Naturwissenschaften. Ohne die  – scheinbar vom 
Subjekt erfundene – Kultur könnte sich keine moderne Ge-
sellschaft entwickeln.

Rechtsordnungen regeln beispielsweise durch Verbote 
und Kontrollen das friedvolle Zusammenleben. Die Rechts-
wissenschaft baut dabei auf klaren Definitionen und Re-
geln auf  – durchaus vergleichbar mit denen der Naturwis-
senschaften. Mit mathematikähnlichen Definitionen von 
Begriffen wie »Eigentum« oder »Person« können wir buch-
stäblich rechnen. Die Lösung eines juristischen Problems er-
schließt sich meist zwingend. Es geht darum, Sachverhalte 
auf ihre Bestandteile herunterzubrechen und entsprechend 
festgelegten Gesetzmäßigkeiten zu analysieren. Auslegungen 
und Interpretationen finden nur selten und nur in Grenzbe-
reichen statt. Die Ähnlichkeit der Vorgehensweise zur natur-
wissenschaftlichen Arbeitsmethode ist kaum zu übersehen.

Einen großen Unterschied gibt es allerdings: Die Begrif-
fe haben ihren Ursprung nicht in der Natur. Während die 
Gravitation ein Naturphänomen ist, gilt das für den Begriff 
»Eigentum« nicht. Die Bausteine der Geisteswissenschaften 
haben ihren Ausgangspunkt im Kopf des Menschen. Der 
Übergang des Eigentums von einem Menschen auf den an-
deren funktioniert deshalb nur, wenn beide Menschen an 
die Existenz von Eigentum glauben. Die Definition von Ei-
gentum basiert auf dem Einverständnis der Beteiligten und 
hängt von deren Kultur ab.

Als zum Beispiel die ersten Siedler anfingen, sich in den 
heutigen USA niederzulassen und das Land als Eigentum 
unter sich aufzuteilen, stießen sie bei den amerikanischen 
Ureinwohnern auf völliges Unverständnis. Gemäß deren 
Kultur konnte niemand die Erde sein Eigentum nennen. 
Land wurde bewohnt, nicht besessen. Ein anderes Beispiel 
ist die Erfindung des Geldes: Geld besitzt an sich kaum einen 
objektiven Wert, sondern ist lediglich aufgrund eines kollek-



36

tiven Übereinkommens wertvoll. Auch Unternehmen sind 
bloße Erfindungen des menschlichen Geistes. Yuval N. Ha-
rari zeigt dies eindrücklich am Beispiel der Firma Peugeot.19 
Die Firma besteht nicht aus ihren Mitarbeitern (die wech-
seln), ihrem Gründer (der verstorben ist), ihrem Eigentum 
(das abbrennen könnte) oder ihren Produkten (die nach dem 
Kauf jemand anderes besitzt). Was also ist eine Firma? Sie ist 
eine gemeinsame Vorstellung der Menschen.

So abstrakt all das auch klingt, so wichtig sind derartige 
Vorstellungen doch. Sie ermöglichen Fortschritt und Weiter-
entwicklung. Unser Zusammenleben basiert auf derlei abs-
trakten Ideen und Systemen. Würden wir uns heute noch 
in kleinen Gruppen von Jägern und Sammlern organisieren 
und hätten keine komplexeren Formen des Zusammenle-
bens gefunden, hätten wir wohl niemals eine Weltraumrake-
te, Wikipedia oder Frischhaltefolie erfinden können.

Die essenzielle Bedeutung der Geisteswissenschaften ist 
nicht zu leugnen, auch nicht im Zeitalter der Naturwissen-
schaften. Die Geisteswissenschaften geben den Menschen 
Orientierung. Sie sagen uns, was richtig und was falsch ist. 
Ob es die Bibel ist, Goethe in seinen Werken, ein Maler über 
seine Gemälde oder das Grundgesetz  – alle interpretieren 
die Welt. Das können (und wollen) die Naturwissenschaf-
ten nicht.

Die Stärke der Geisteswissenschaften macht sie anfällig 
für Missbrauch. Denn wenn sich eine Moralvorstellung nie-
mals beweisen lässt, lässt sie sich auch nicht widerlegen. Der 
Grundsatz »Du sollst nicht töten«, der sich sowohl in der 
Bibel als auch im Grundgesetz findet, erscheint uns plausibel. 
Aber seine Richtigkeit lässt sich nicht nachweisen. So erlau-
ben manche Moralvorstellungen das Töten von Menschen, 
wie wir es im grausamen Vorgehen von religiösen Funda-
mentalisten sehen oder bei der Todesstrafe. Definitionen 
von Begriffen und Handlungen sind mehr oder weniger will-
kürlich, menschengemacht und basieren auf Kompromissen. 



37

Was die eine Kultur als völlig normal hinnimmt, ist für die 
andere nach ihrem moralischen Verständnis unannehmbar.

Inwieweit können die Geisteswissenschaften also einen 
Beitrag zur Suche nach universellen Gesetzmäßigkeiten leis-
ten? Sie geben uns zwar Orientierung, aber ihnen fehlt offen-
sichtlich ein unantastbares, beweisbares Fundament. Wenn 
aber die erfolgreichen objektiven Naturwissenschaften, die 
uns die Welt erklären und beherrschen lassen, nur auf der 
Grundlage hochentwickelter Kulturen gedeihen konnten, 
warum sollte das Subjektive als Ausgangspunkt der Natur-
wissenschaften weniger richtig sein?

Auch andere Forschungen, die sich mit den Ursprüngen 
der Kulturen beschäftigen, kommen zu spannenden neuen 
Erkenntnissen.



38

Geisteswissenschaften haben einen objektiven Kern

»Schüler: ›Zur Rechtsgelehrsamkeit 
kann ich mich nicht bequemen.‹ 

 
Mephistopheles: ›Ich kann es Euch so  

ehr nicht übel nehmen, 
Ich weiß wie es um diese Lehre steht. 

Es erben sich Gesetz‹ und Rechte 
Wie eine ew’ge Krankheit fort; 

Sie schleppen vom Geschlecht sich zum Geschlechte, 
Und rücken sacht von Ort zu Ort. 

Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage; 
Weh dir, dass du ein Enkel bist! 

Vom Rechte, das mit uns geboren ist, 
Von dem ist leider! nie die Frage.‹«

Faust20

Während die Bäcker der Naturwissenschaften gezwunge-
nermaßen mehr Subjektivität in ihren Teig kneten, entde-
cken umgekehrt die Bäcker der Geisteswissenschaften zu-
nehmend Objektivität in ihren Rezepten.

Der Ursprung jeglicher Kulturen sind Geschichten, My-
then und Glauben. Lange Zeit ging man davon aus, dass alle 
Religionen, Mythen und Fantasien des Geistes, wie sie in 
Träumen vorkommen, von Grund auf unterschiedlich, men-
schengemacht und dadurch willkürlich sind. So auch Sagen, 
Geschichten und Märchen, die häufig über Jahrtausende 
überliefert wurden. Mythen und Glaubenssätze sind die 
Grundlage von Kulturen, galten aber lange als bloße Fanta-
siegebilde des Geistes damaliger (naturwissenschaftlich) un-
gebildeter Menschen.

Jeder kennt solche Erzählungen, sei es die Geschichte 
über Adam und Eva im Alten Testament, die Irrfahrten des 
Odysseus oder das Märchen von Schneewittchen und den 



39

sieben Zwergen. Wir wollen hier nicht Religionen mit Kin-
dermärchen gleichsetzen, sondern es geht darum, dass alle 
Erzählungen dem Geist des Menschen entsprangen und die 
(physische) Nichtexistenz von Adam und Eva genauso sicher 
zu sein scheint wie die von Schneewittchen.

Mittlerweile wird diese scheinbar offensichtliche Subjek-
tivität allerdings infrage gestellt. Genaue Untersuchungen 
zahlreicher Erzählungen haben nämlich Erstaunliches ans 
Licht gebracht. Joseph Campbell, der wohl bekannteste My-
thenforscher des 20. Jahrhunderts, untersuchte bis ins De-
tail und mit wissenschaftlichen Methoden die Mythen und 
Sagen verschiedenster Kulturen. Dabei fand er unter ande-
rem Mythen aus Zeiten, in denen ein Austausch zwischen 
den Kulturen verschiedener Erdteile noch unmöglich war – 
und machte erstaunliche Erkenntnisse. Der Vergleich der 
Erzählungen zeigte, dass sie trotz größter Unterschiedlich-
keiten im Detail einem verblüffend ähnlichen Grundaufbau 
und -ablauf folgen.21

Aufgrund dieser Erkenntnisse gelangte Campbell zu der 
Überzeugung, dass es eine Art Urgeschichte, einen Urmy-
thos, geben muss, mit ähnlichem Ablauf und ähnlichen Cha-
rakteren. Er beschreibt diesen Urmythos, den er als Mono-
mythos bezeichnet, in seinen Forschungsergebnissen sehr 
genau und weist damit Parallelen zwischen den unterschied-
lichsten Kulturen auf.

Campbells Erkenntnisse sind äußerst beeindruckend und 
weitestgehend anerkannt. Da sich die verschiedenen Kultu-
ren früher nicht untereinander austauschen konnten und 
trotzdem ähnliche Geschichten »erfanden«, liegt der Schluss 
nahe, dass die Geschichten ein im menschlichen Geist ver-
ankertes Urbild veranschaulichen. Das aber würde sie unab-
hängig von gesellschaftlicher Prägung und sozialem Umfeld 
machen. Hans-Peter Dürr drückt es so aus: »Alle Kulturen 
stellen verschiedene Betrachtungsweisen des Ganzen dar. 
Sie sind Gleichnisse!«22



40

Demnach basieren der Großteil aller Märchen und My-
then sowie viele religiöse Erzählungen auf dem Grundmuster 
von Campbells Urmythos. Sogar zahlreiche Ratgeber für das 
Schreiben von Drehbüchern wurden auf dieser Grundlage ent-
wickelt.23 Das zeigt die universelle Tragweite von Forschungen 
dieser Art. Bis heute gilt der Aufbau eines Drehbuchs nach 
dem Urmythos als Grundwissen von Regisseuren weltweit. 
Zahlreiche Blockbuster, darunter »Der Herr der Ringe«, »Die 
unendliche Geschichte«, »Harry Potter« oder auch »Titanic«, 
folgen dem Plot des Urmythos – ebenso etliche Disney- und 
Superhelden-Geschichten. Star-Wars-Erfinder George Lucas 
stand Campbell sogar persönlich nahe.24 Jahr für Jahr ziehen 
derlei Produktionen weltweit Millionen von Menschen in die 
Kinos und vor die Bildschirme. Die Zuschauer sind begeistert 
von den Geschichten, die anscheinend etwas Urtümliches, im 
menschlichen Unterbewusstsein Verankertes zum Ausdruck 
bringen und unmittelbar die Tiefen der menschlichen Psyche 
ansprechen. Ob Star Wars, die biblischen Geschichten oder 
Märchen25 – wir fühlen uns angesprochen und können uns 
mit den Charakteren identifizieren.

Campbell hat mit seinen Untersuchungen Objektivität in 
das gebracht, was bis dahin schlicht als subjektiv und fantas-
tisch galt: erfundene Geschichten des menschlichen Geistes. 
Wo immer sich Menschen etwas erzählen, kommt der Urmy-
thos zum Tragen. Campbells Untersuchungen zeigen außer-
dem, warum die zunächst als subjektiv empfundenen Ge-
setzmäßigkeiten wie die der Juristerei, der Gesellschaftsord-
nungen oder der Religionen so gut funktionieren. Indem sie 
nicht der menschlichen Fantasie, dem Zufall oder dem Chaos 
entspringen, sondern gedankliche Manifestationen von Ur-
prinzipien sind, befriedigen sie das Verlangen nach überge-
ordneten Prinzipien. Die von Menschen erfundenen Mythen, 
Märchen und Heldensagen aller Zeiten bilden nicht nur die 
Grundlage aller Kulturen, sie folgen vor allem einem ähnli-
chen Muster. Man könnte sagen, sie haben einen objektiven 



41

Kern. Diese universellen Muster lassen sich nicht nur in Hel-
denmythen, sondern auch in den Schöpfungserzählungen 
nahezu aller Kulturen erkennen. Jüngere Forschungen zei-
gen, dass die Schöpfungsgeschichten der Völker – so unter-
schiedlich ihre Inhalte auch erscheinen mögen – einem ver-
blüffend ähnlichen Grundschema folgen.26 Sie erzählen von 
der Entstehung der Welt, des Lebens und des Menschen, ein-
gebettet in archetypische Abläufe. Bekannt ist etwa die bi-
blische Genesis, doch ähnliche Mythen finden sich auch bei 
den alten Ägyptern, den Maya, den Inuit oder den Buschleu-
ten Afrikas. Trotz kultureller, geografischer und zeitlicher 
Unterschiede offenbart sich ein einheitlicher Grundplot.

Der Gedanke, dass die menschliche Psyche auf objektiven 
Urprinzipien beruht, entstand dabei nicht erst mit der Er-
kenntnis von Campbell zur Existenz eines Urmythos. Jahr-
zehnte zuvor untersuchte C. G. Jung genau dieses Phänomen, 
dessen Ergebnis wohl auch Ausgangspunkt für die späteren 
Studien von Campbell war.

C. G. Jung fand Gemeinsamkeiten zwischen Menschen in 
einem Bereich, den wir als den Ursprung jeglicher Subjektivi-
tät benennen würden: in der menschlichen Psyche. Er bezeich-
nete diese Gemeinsamkeiten, dieses in uns verankerte Fun-
dament, als kollektives Unterbewusstsein. Dies unterschied er 
vom persönlichen Unterbewusstsein, einer oberflächlicheren 
Schicht, die bei jedem Menschen individuell geprägt ist.

Das kollektive Unterbewusstsein sei angeboren, von all-
gemeiner Natur und in allen Menschen identisch.27 Die Inhal-
te des kollektiven Unterbewusstseins nennt er »Archetypen« 
und knüpft damit an den Begriff des Archetyps von Platon an. 
Dabei handelt es sich um allgemeine, urtümliche Bilder, auch 
»Urgedanken«. Sie seien wie die Instinkte von Tieren, bei-
spielsweise von Vögeln, Nester zu bauen, oder von Ameisen, 
Kolonien zu bilden, fest in jedem Menschen verankert.28 Diese 
Archetypen finden sich laut Jung deshalb in Form uns bekann-
ter Symbole auch in Träumen, Mythen und Märchen immer 



42

in ähnlicher Form wieder. So ist beispielsweise die Figur des 
Helden, wie sie in jedem Mythos als Symbol vorkommt, laut 
ihm nichts anderes als ein Produkt der menschlichen Seele. 
Gemäß C. G. Jung sind die Archetypen als »Geheimnisse der 
Seele«29 auch die Quelle, aus denen alle großen Weltreligionen 
hervorgehen. Heilige Schriften seien lediglich ein Ausdruck 
des »ursprünglich geheimen Offenbarungswissens«.30

Damit ginge unser aller Unterbewusstsein auf objekti-
ve Gesetzmäßigkeiten zurück. An sich ergibt das auch Sinn: 
Die menschliche Evolution, das Zusammenspiel von Nerven, 
der menschliche Körper und alle Vorgänge, die zur Ausbil-
dung unserer Psyche führen, folgen, wie wir aus den Natur-
wissenschaften wissen, übergreifenden Gesetzmäßigkeiten. 
Wieso sollte der Geist, der daraus hervorgeht, komplett sub-
jektiv, strukturlos und uneinheitlich sein? Selbst wenn jeder 
ein Brötchen als etwas anderes bezeichnet, unsere Vorstel-
lungen von Brötchen besitzen doch Gemeinsamkeiten. Das, 
was wir als höchst individuell und subjektiv erfahren – unser 
Bewusstsein, unsere Vernunft, unseren Geist –, hat eine ge-
meinsame Wurzel.

Auf diese Weise begeben sich die Geisteswissenschaften 
auf eine Reise zu ihren Ursprüngen  – und finden objekti-
ve Gemeinsamkeiten in symbolhaften Mustern. Sie fangen 
an, sich in Symbolen darzustellen und von subjektivem Emp-
finden loszusagen. Zahlreiche geisteswissenschaftliche Strö-
mungen zeigen diese Entwicklung, zum Beispiel die analyti-
sche Philosophie, der logische Empirismus oder die Idee der 
Universalgrammatik, laut der allen Sprachen gemeinsame 
grammatikalische Prinzipien zugrunde liegen, die den Men-
schen angeboren sind.



43

Was nun? –  
Auf den Spuren eines kleinsten 

gemeinsamen Nenners

Mit welchem Ergebnis kehren wir von der Reise in die unter-
schiedlichen Regionen der Natur- und Geisteswissenschaf-
ten zurück? Nachdem sich beide Disziplinen in den letzten 
Jahrhunderten weit auseinanderentwickelt haben, liegen sie 
heute gar nicht so weit voneinander entfernt. Die Naturwis-
senschaften stellen fest, dass ihr Werkzeugkoffer, der ihnen 
viele bahnbrechende Erkenntnisse ermöglichte, an seine 
Grenzen stößt. Experimente in den Tiefen ihres Fachgebietes 
sind nicht mehr möglich. Aus Physik wird Metaphysik. Wo 
Messinstrumente einst Objektivität herstellten, bleiben nur 
noch abstrakte Prinzipien. Damit nähern sich die Naturwis-
senschaften geisteswissenschaftlichen Methoden.

Geisteswissenschaften stoßen umgekehrt auf abstrak-
te, zeitlose und universelle Prinzipien. So finden sich Natur- 
und Geisteswissenschaften plötzlich im gleichen Raum wie-
der, ob sie wollten oder nicht. Es verwundert deshalb nicht, 
dass selbst oder gerade Nobelpreisträger eine neue Verbin-
dung zwischen beiden Bereichen in Erwägung ziehen und 
eine zentrale Ordnung vermuten.

Werner Heisenberg: »Natürlich wissen wir, daß für uns 
die Wirklichkeit von der Struktur unseres Bewußtseins ab-
hängt; der objektivierbare Bereich ist nur ein kleiner Teil 
unserer Wirklichkeit. Aber auch dort, wo nach dem subjek-
tiven Bereich gefragt wird, ist die zentrale Ordnung wirk-
sam und verweigert uns das Recht, die Gestalten dieses Be-
reichs als Spiel des Zufalls oder der Willkür zu betrachten. 
Allerdings kann es im subjektiven Bereich, sei es des Einzel-
nen oder der Völker, viel Verwirrung geben.«31



44

Max Planck: »Sie [Naturwissenschaft und Religion] 
sind, wie wir gesehen haben, keineswegs im Widerspruch 
miteinander, sondern sie lauten übereinstimmend dahin, 
daß erstens eine von den Menschen unabhängige vernünfti-
ge Weltordnung existiert und daß zweitens das Wesen die-
ser Weltordnung niemals direkt erkennbar ist, sondern nur 
indirekt erfaßt beziehungsweise geahnt werden kann. Die 
Religion benutzt hierfür ihre eigentümlichen Symbole, die 
exakte Naturwissenschaft ihre auf Sinnesempfindungen be-
gründeten Messungen. Nichts hindert uns also, und unser 
nach einer einheitlichen Weltanschauung verlangender Er-
kenntnisbetrieb fordert es, die beiden überall wirksamen 
und doch geheimnisvollen Mächte, die Weltordnung der 
Naturwissenschaft und den Gott der Religion, miteinander 
zu identifizieren. […] Wohin und wie weit wir also blicken 
mögen, zwischen Religion und Naturwissenschaft finden 
wir nirgends einen Widerspruch, wohl aber gerade in den 
entscheidenden Punkten volle Übereinstimmung.«32

Wolfgang Pauli: »Die vollständige Trennung von Wissen 
und Glauben ist sicher nur ein Notbehelf für sehr begrenz-
te Zeit.«33

Obwohl Natur- und Geisteswissenschaften auf der Suche 
nach den Gesetzmäßigkeiten der Welt eigentlich schon 
immer im gleichen Teich fischten, wehren sich viele Wissen-
schaftler gegen den Gedanken, dass sie auch die gleichen Fi-
sche angeln könnten. Beide Bereiche beschäftigen sich mit 
den gleichen Fragen, doch kaum jemand kommt auf die 
Idee, bereichsübergreifend zu denken und nach gemeinsa-
men Mustern zu suchen. Der Blick über den Tellerrand hin-
aus, der noch bis vor wenigen Hundert Jahren Standard in 
intellektuellen Kreisen war, fehlt den meisten Menschen in 
unserer Zeit – besonders in intellektuellen Kreisen. Ein sol-
cher Blick gilt geradezu als unerlaubt oder unwissenschaft-
lich. Das ist schade, denn in Verbindung könnten die Wis-
senschaften durchaus mehr erreichen.



45

Häufig wird vergessen, dass Natur- und Geisteswissen-
schaften vor ihrer Scheidung stets zusammen gedacht wur-
den. So taten es die Gelehrten alter Zeiten, zu denen wir 
noch heute aufblicken. Allerdings fiel ihnen das aufgrund 
des begrenzten Wissensschatzes auch deutlich leichter. Je 
weiter man in der Zeit zurückblickt, desto eher konnten Ge-
lehrte damals das Wissen der Welt studieren. Leonardo da 
Vinci wird zu Recht als Universalgelehrter bezeichnet. Er be-
schäftigte sich nicht nur mit den bildenden Künsten, son-
dern auch mit Architektur, Biologie, Physik und Mechanik 
auf für damalige Verhältnisse hohem Niveau. Auch Goe-
the war nicht nur in der Literatur gewandt, sondern auch 
in den Rechts- und Naturwissenschaften. Im Rahmen sei-
ner anatomischen Forschungen entdeckte er sogar einen 
Knochen im menschlichen Schädel, der ihm zu Ehren häu-
fig auch als Os Goethei bezeichnet wird. Pythagoras, Aris-
toteles, Archimedes, Seneca, Cicero – allesamt in mehreren 
Disziplinen umfassend gebildet. Heute ist der Aufbau eines 
solchen Universalwissens fast unmöglich. Daher geht es vie-
len Forschern eher darum, in immer kleinere Dimensionen 
vorzustoßen. Um heute noch neue Erkenntnisse zu erlangen, 
müssen sich Forschungen immer weiter spezialisieren. Aus 
Generalisten wurden zwangsweise Spezialisten. Wer sich 
aber Schritt für Schritt voneinander entfernt, verlernt das 
»Zusammendenken«.

Unser größerer Wissensschatz heute versperrt uns den 
Blick auf das große Ganze und macht uns gleichzeitig über-
heblich. Die heutige Sicht auf Gelehrte der Vergangenheit äh-
nelt meist der eines Erwachsenen auf ein ahnungsloses Kind, 
dem viele Eigenschaften noch fehlen. Zwar bestaunen wir 
noch heute, wie die alten Ägypter so monumentale Gebäude 
wie die Pyramiden bauen konnten oder wie sich die Minoi-
sche Hochkultur rund 2.000 Jahre halten konnte. Oder wie 
Platon, Goethe, da Vinci und andere derartige Meisterwer-
ke hervorbringen konnten. Trotzdem fühlen wir uns weiter-



46

entwickelt und in jeder Hinsicht wissender als Menschen der 
Vorzeit. Zu Recht? Was ist, wenn frühere Gelehrte mehr von 
universellen Naturgesetzen wussten, als wir es heute tun? 
Wir sollten zumindest in Erwägung ziehen, dass alte Gelehr-
te einen besseren Überblick über archetypische, universelle 
Prinzipien hatten als wir heute. Sofern es Universalprinzi-
pien gibt, so ist es wahrscheinlich, dass Universalgelehrte 
diese am ehesten als gemeinsame Muster erkannten. Im heu-
tigen Zeitalter der Spezialisierung und Säkularisierung fällt 
uns diese Vorstellung schwer.

Wie die Entwicklungen der Natur- und Geisteswissen-
schaften zeigen, läuft am Ende alles wissenschaftliche Den-
ken auf ein prinzipielles, ein symbolisches Denken hinaus. 
Die Gemeinsamkeiten zwischen Natur- und Geisteswissen-
schaften lassen sich in dieser Hinsicht nicht mehr bestreiten. 
Wie aber lassen sie sich beschreiben? Wenn die Gemeinsam-
keiten in Prinzipien liegen, wie erklären wir diese Prinzipien, 
unabhängig von Natur- und Geisteswissenschaften, sondern 
stattdessen anhand einer gemeinsamen Grundlage?

Hier hilft der Blick auf einen seit Menschengedenken be-
stehenden kleinsten gemeinsamen Nenner beider Disziplinen.




