Charles de Bovelles
Das Buch iiber den Weisen

Lateinisch - Deutsch









CHARLES DE BOVELLES

Das Buch tiber den Weisen

Lateinisch—Deutsch

Ubersetzt,
mit einer Einleitung und Anmerkungen
herausgegeben von

NIKOLAUS EGEL

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 785

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet tiber portal.dnb.de abrufbar.

ISBN 978-3-7873-5013-1
eBook (PDF) 978-3-7873-5014-8

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:

Felix Meiner Verlag GmbH
Richardstrafle 47, 22081 Hamburg
info@meiner.de

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der
KNIPEX-Werk C. Gustav Putsch KG.

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2025.
Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag behilt sich die Verwertung
der urheberrechtlich geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke des
Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte Nutzung
ist hiermit ausgeschlossen. Satz: Jens-Soren Mann. Druck und Bindung:
Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf
alterungsbestindigem Werkdruckpapier.
Printed in Germany



INHALT

Einleitung. Von Nikolaus Egel ............... ... . ..o, IX
1. Die Welt des Charlesde Bovelles .....................coiiin.. X
2. Ernst Cassirer und das Buch iiber den Weisen ...................... X
3. Charles de Bovelles: Lebenund Werk ........................... XIIT
3.1 Geburtund Zeit in Paris . .........covitiieniienniieenee.n. XIII
3.2 Die Pilgerfahrt des Geistes .................... ... ... XIX

3.3 1511: Que hoc volumine continentur. Das Buch iiber den Weisen
im Zusammenhang mit den anderen Werken und die spateren

Jahre ... XXIII

4. Das Buch iiber den Weisen ............couuiiiiuiiiieniiieennn.. XXVI
4.1 Die Selbsterkenntnis des Weisen....................c.o.vv.... XXVI
4.2 Die Weisheit als immaterielle Erkenntnis ................... XXXI
4.3 Der Weise: der Spiegel der Welt und das Auge aller Dinge .... xxxI1v
4.4 Der Weise als dreifacher Mensch ......................... XXXVIII

5. Schlussbemerkungen ............ .. ... .. i XLI
5.1 Giovanni Pico della Mirandola: Die Wiirde des Menschen ... .. XLII
5.2 Michel de Montaigne und Raimundus Sabundus ............. XLIV
5.3 Gianfrancesco Pico della Mirandola und die Moderne ....... XLVII

6. Zudieser Ausgabe ... ... LI

CHARLES DE BOVELLES
DAS BUCH UBER DEN WEISEN
Widmungsbrief an Guillaume Briconnet .............................. 3

KAPITEL 1 Es gibt so viele Abstufungen bei den Menschen wie bei

den wahrnehmbaren Dingen ........................... 9

KAPITEL 2 Uber die vier Rangstufen der Menschen entsprechend

den Elementender Welt ................................ 15

KAPITEL 3 Dass man bei den Képfen der natiirlichen Wesen eine

dreifache Unterscheidung findet ........................ 19

KAPITEL 4 Dass der Mensch auf drei Arten als Mensch bezeichnet

WIEd oo 23



VI

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

KAPITEL

5

6

7

8

9

10

11

15
16

17

18

19

20
21
22
23

24

25

INHALT

Dass nur die Vernunft eine erwachsene und
vollkommene Tochter der Naturist .....................

Dass nur der Weise ein wahrer Menschist ............

Dass der Weise und der Tor der Natur nach ahnlich sind
und sich nur durch die Tugend unterscheiden .........

Der Fortschritt und der Vorteil des Weisen ............

Weitere Vergleiche zwischen dem Weisen und dem
Toren, die aus der Natur des Spiegels gewonnen werden .

Weitere Vergleiche zwischen dem Weisen und dem
Toren, die von den Eigenschaften von Mund, Magen
und Herz abgeleitet werden ..........................

Vergleich des Weisen mit der Sonne und den Planeten . .

Von der Bestdndigkeit und den wahren Giitern des
Weisen ...

Uber die Unsterblichkeit der Seele ...................

Uber die zukiinftige Wiederauferstehung des Kérpers
und seine Unsterblichkeit ...........................

Der Geist des Weisen ist wie ein stédndiger Feiertag ... ..
Das Mafd und die Bestdndigkeit des Weisen ...........

Der Weise schenkt jedem Ding das Interesse, das es
verdient . ...

Uber die wahre Freiheit des Weisen ...................

Dass der Weise das Ziel aller Dinge ist und wie ein
GottaufderErde ......... ... il

Es gibt zwei intelligible Welten .......................
Dass der Mensch ein Teil des Universums ist ..........
Die Pilgerfahrt der menschlichen Seele ................
Jede Erkenntnis ist eine Art von Dreizahl ..............

Nichts ist fiir den Menschen eigenttimlich und
charakteristisch, aufier der Gemeinschaft mit allem ...

Vergleich der urspriinglichen menschlichen Substanz
mit der menschlichen Bildung ........................

35

39
43

47

51

55

61
63

67
71

73

77
85



KAPITEL 26

KAPITEL 27

KAPITEL 28

KAPITEL 29

KAPITEL 30

KAPITEL 31

KAPITEL 32

KAPITEL 33

KAPITEL 34

KAPITEL 35
KAPITEL 36

KAPITEL 37

KAPITEL 38

KAPITEL 39

KAPITEL 40
KAPITEL 41

KAPITEL 42

KAPITEL 43

KAPITEL 44

INHALT

Der Mensch ist der Spiegel des Weltganzen ............

Warum die phonizischen Weisen den Menschen
iblicherweise in Form einer Schlange darstellten

Die Erkenntnis erfordert keine Teilung des sich selbst
untersuchenden Seienden

Dass nur die Verehrer Christi sich mit Recht rithmen
konnen, die gottliche und heiligste Dreifaltigkeit zu
kennen ..........coooiiiii

Die sinnlich wahrnehmbaren Zeichen, die die gottliche
und hochste Dreifaltigkeit erkennen lassen

Warum die Romer den Weisen als Janus mit zwei und
vier Gesichtern darstellten

Eine andere Art, den viergesichtigen Weisen zu verstehen

Die vier Gesichter des Weisen konnen auf zwei Arten
dargestellt werden

Die Weisheit ist, sowohl auf der Subjekt- als auch auf
der Objektseite, immateriell

Die stummen Tiere haben keine Kenntnis von Gott . ...
Die Zahl Zehn wird in der Erkenntnis wieder geehrt ...

Dass jede Erkenntnis durch ihre Kréfte auf Gott
gerichtet ist

Gott ist die Lichtquelle, der Engel ist der erste Spiegel
des Lichts

Weiteres tiber die verschiedenen Arten der Gottes-
betrachtung

Gott zeigt sich wie die Sonne in drei Erscheinungen . . ..

Gott ist dreifach inwendig und auswendig

Warum die Sonne sich ohne Form zeigt, wihrend der
Mond als fleckiges Gesicht erscheint

Der Mensch ist das zweite und letzte Bild Gottes und
geschaffen, um in ihn aufgenommen zu werden ... ... ..

Welche die eigentiimlichen Gegenstédnde der engelhaften
und menschlichen Betrachtung sind

VII

115

123

125

129

131

151
155

159

163
165
173

175

181

183
189
197

201

205



VIII

KAPITEL 45

KAPITEL 46

KAPITEL 47

KAPITEL 48

KAPITEL 49

KAPITEL 50

KAPITEL 51

INHALT

Es gibt drei Dinge, die als Objekte gesehen und gegeben
werden; und drei spekulative und betrachtende Krifte . .

Wenn sie sich nach oben wendet, findet die tierische
Sinnlichkeit ihre Grenze im Menschen ................

Dass der Engel ohne Gestalt und Bild weif3, der Mensch
aber mit Gestaltund Bild ..................... ... ...,

Dass die Sonne und der Mond die Symbole aller
geschaffenen Weisheitsind ...........................

Von der Unveranderlichkeit Gottes und dem Fall des
Engelsund des Menschen ............................

Auf der Spur des Weisen anhand einer Analogie mit
den sichtbaren Augen, der Sonne und dem Mond ......

Ermunterung fiir den, der ein Weiser seinwill ........

Anmerkungen ............

Bibliographie

Namenregister ............oiiuuiiiiiiiiiiiiii i



EINLEITUNG

1. Die Welt des Charles de Bovelles

Die Welt, die sich dem Blick des Menschen im 16. Jahrhundert darbot, regte
zum Nachdenken, aber auch zum Zweifeln an. Die Zunahme von Beobach-
tungen und wissenschaftlichen Uberlegungen liefs das zerbrechliche Netz
der Klassifizierungen und der Ordnung, das im Mittelalter bereits durch den
Streit um die Universalien und den Nominalismus in Mitleidenschaft gezo-
gen worden war, von allen Seiten aufreifen.

Das Wissen schien mehr die Neugierde als die Erkenntnis zu nahren; das
Bizarre herrschte iiber das Normale; magische Lehren aus Agypten, Nekro-
mantie und Astrologie, hellenistischer Neuplatonismus, frithchristlicher
Mystizismus und die Koinzidenzlehre des Nikolaus von Kues, die bisher eher
esoterisches Wissen darstellten, wurden durch die Fortschritte des Buch-
drucks schnell verbreitet und rezipiert; der Gelehrte war mehr ein Sammler
und Verbreiter von Merkwiirdigkeiten und alten Weisheiten als ein Forscher.
Die Theologie, die sich nicht von einer Metaphysik befreien konnte, die un-
geeignet war, die Wissenschaften in ihrem Wandel zu unterstiitzen, befand
sich selbst schon seit langerer Zeit in einer Krise. Die alten Wirklichkeiten
schwankten in ihrer verpflichtenden Wirkung; bisher »sicheres« Wissen zer-
fiel in Fraktale, die nach einer neuen Zusammensetzung verlangten.

Doch auch die Welt selbst hatte sich von einer alles umgreifenden Totali-
tit, in welcher der Mensch einen sicheren — oder doch zumindest einen fes-
ten — Ort hatte, in eine Vielfalt von Weltaspekten aufgeldst, was Montaigne
wenige Jahre nach Charles de Bovelles mit den Worten: »Ich schildere nicht
das Sein, ich schildere das Unterwegssein«' auf den Punkt bringen sollte. Die
Entdeckung der Neuen Welt schuf neue Lebens- und Herrschaftshorizonte,
die Renaissance hatte vorchristliche Lebensformen und Lebenshaltungen der
Bildungsschichten affirmiert, ohne sie fiir die Situation, in der sich die Gesell-
schaft befand, wirklich nutzbar machen zu konnen.?

Eine Folge davon war die Reformation, die die religiose und politische Welt
Europas umgestalten und ins Chaos stiirzen sollte, und die direkt in Charles
de Bovelles’ Lebenszeit fiel. Die Menschen in der franzdsischen Renaissance

1 Michel de Montaigne, Essais, 3 Bde., hg. u. ibers. v. Hans Stilett, Frankfurt/Main
1998, 111, 2, S. 33.

2 Vgl. zu diesem Thema: Philippe Desan (Hrsg.), Humanism in Crisis. The Decline of
the French Renaissance, Ann Arbor 1991.



X EINLEITUNG

»sehen die Welt in einer politischen Entwicklung begriffen, welche die As-
pekte eines geordneten Lebens: auf lange Zeitraume berechnete Wirksam-
keit, personliche Sicherheit, Zusammenarbeit der Parteien, Entfaltung von
Gewerbe, Kunst und Wissenschaft in Frage stellt. [...] Okonomischer Aufstieg
und schwere Krisen wechseln ab, reich gewordene Biirger dringen in die alten
Patrizierschichten ein, ja, depossedieren sie, alle sozialen Gegensitze diffe-
renzieren und verschirfen sich.«?

In diesem Zwielicht versuchte Charles de Bovelles die ihm bekannte geis-
tige Welt darzustellen und ihr, durch das Zuriickgehen in die Tradition, Ord-
nung und sichere Struktur zu geben. Er wollte eine Verbindung zwischen dem
Menschen und der Welt, in seinen Augen: zwischen dem Dunkel und dem
Licht wiederherstellen, die verloren schien.

Darin liegt der Zauber dieses Textes. In ihm zeigt sich eine geistige Welt im
Ubergang aus dem Mittelalter in die Renaissance, mit noch festen Wurzeln
in der Bildung des Mittelalters (Ramon Llull, Dionysius Areopagita, Johannes
Scotus Eriugena zéhlten zu seinen wichtigsten Quellen) und doch an vielen
Stellen bereits in die Zukunft weisend. Das Frontispiz, das dem Druck des
Liber de Sapiente vorangestellt ist, in dem Fortuna mit dem Gliicksrad und
Sapientia mit dem klaren Spiegel der Weisheit einander gegeniibersitzen:
Fortuna mit verbundenen Augen auf einer Kugel, Sapientia offenen Blickes
auf einer sicher gegriindeten sedes quadrata, macht diese Gegensitze sinn-
fallig.*

2. Ernst Cassirer und das Buch iiber den Weisen

Was Charles de Bovelles mit dem Buch iiber den Weisen geschaffen hat, ist
eine Meditation tiber die Welt aus dem Blick eines Philosophen und eines
Mystikers, die das Denken der Renaissance auf eigenartige Weise zusammen-
fasst und wie in einem Kaleidoskop aufzeichnet. Das Buch iiber den Weisen
ist ein schriftliches Gemélde, das die darin imaginierte und aus einer langen
Tradition herrithrende Ordnung der Welt in der Vorstellung der Renaissance
mit hellen Farben zu zeichnen versucht.

Dabher ist es erstaunlich, dass Charles de Bovelles ein im deutschsprachi-
gen Raum nach wie vor unbekannter Autor ist, sodass von ihm hierzulande

3 Max Horkheimer, Montaigne und die Funktion der Skepsis, in: Zeitschrift fir
Sozialforschung VII, 1938, S.1-54, S.1.

* Vgl. dazu: Thomas Leinkauf, Grundriss Philosophie des Humanismus und der
Renaissance (1350-1600), Band 1, Hamburg 2017, S.38



NIKOLAUS EGEL XI

noch immer die Worte von Joseph Dippel aus dem Jahr 1865 gelten konnen,
dass man von ihm »noch kaum mehr als den Namen und einige wenige
Andeutungen«® kennt. Das ist bedauerlich, ist er doch eine der facettenreichs-
ten und merkwiirdigsten Denker des 16. Jahrhunderts, der sich in keine Kate-
gorie so recht einfiigen will, wihrend er zugleich die Philosophie der italie-
nischen Renaissance und ihre Vermittlung nach Frankreich zusammenfasst
und auf einzigartige Weise weiterdenkt.

Infolgedessen hat bereits Ernst Cassirer das Buch iiber den Weisen, das
im Jahr 1511 veroffentlicht wurde und das »in seiner Zeit als ein grofSes
Werk gefeiert wurde, nur um dann bereits zwanzig Jahre spéter vergessen zu
werden«® als die »vielleicht merkwiirdigste und in mancher Hinsicht charak-
teristischste Schopfung der Renaissance-Philosophie«” bezeichnet. Und das
nicht ohne Grund, handelt es sich bei diesem Buch doch nicht nur um ein
Werk, in dem sich wie »nirgends sonst [...] Altes und Neues, Uberlebtes und
Zeugungskriftiges auf so engem Raume nebeneinander [finden]«®, sondern
zugleich auch um eine der schonsten Darstellungen der Weisheit dieser Epo-
che als des allumfassenden Wissens des durch Tugend und Bildung zur Voll-
kommenheit gelangten Menschen, »das die unmittelbare Weiterbildung und
die systematische Durchfiithrung des Grundgedankens von Picos Rede [iiber
die Wiirde des Menschen] bildet«®. Fast auf eine Stufe mit Giovanni Pico und
den anderen grofSen Geisteshelden der italienischen Renaissance konne man
Bovelles stellen, da in seinen »schematisch-allegorischen Darstellungen des
Weltganzen [...] Gedanken von so echt spekulativem Gehalt und von so eigen-
artig neuer Priagung verwoben [sind], daf3 man bisweilen unmittelbar an die
groflen Systeme des modernen philosophischen Idealismus, an Leibniz oder
Hegel gemahnt wird«*.

Dass wir Cassirer zu Beginn dieser Einleitung nennen, hat seinen Grund
darin, dass mit ihm die moderne Rezeptionsgeschichte des Charles de Bo-
velles zu Anfang des 20. Jahrhunderts tiberhaupt erst beginnt, bzw. — wie

5 Joseph Dippel, Versuch einer systematischen Darstellung der Philosophie des
Carolus Bovillus nebst einem kurzen Lebensabrisse, Wiirzburg 1865, S.14.

6 Pierre Magnard, Introduction, in: Charles de Bovelles, Le livre su sage, lat.-frz.,
hg. u. tibers. v. Pierre Magnard, Paris 1982, S. 4 [Ubers. N.E.].

7 Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance,
Darmstadt 1963, S. 93.

8 Ebd.

® Ebd.

10 Ebd., S.94. — Ausdriicklich gegen diese Gleichsetzung mit Hegel siehe: Emmanuel
Faye, Philosophie et Perfection de ’homme. De la Renaissance a Descartes, Paris 1998,
S.100ff.



XII EINLEITUNG

Eugenio Garin schreibt — »mit dem Wirken Ernst Cassirers, als Historiker
und Philosoph, die ernsthafte Beschéftigung mit Charles de Bovelles und die
Riickbesinnung auf sein Werk fiir eine neue Lektiire«' ihren Ursprung nahm.

So hatte er bereits im Jahr 1906 in seiner Studie Das Erkenntnisproblem in
der Philosophie und Wissenschaft der Neueren Zeit auf Charles de Bovelles
als Nachfolger des Denkens des Nikolaus von Kues und dessen Theorie der
coincidentia oppositorum in Frankreich hingewiesen. Seine Einschitzung
fasst klar die Bedeutung des Charles de Bovelles fiir die européische Philoso-
phie- und Geistesgeschichte zusammen:

»Die nichste geschichtliche Wirkung, die die Erkenntnislehre des Nicolaus
Cusanus austibte, und die Art, in der sie sich im Bewuf3tsein der Zeitgenossen
spiegelte, stellt sich uns am deutlichsten in den Schriften eines Mannes dar,
der nach den ersten Voraussetzungen seiner Philosophie noch voéllig in der
Scholastik wurzelt, der aber zugleich als Mathematiker und Physiker eine Er-
neuerung des empirischen Weltbildes anstrebt und damit die Naturanschau-
ung der Renaissance in wichtigen Hauptziigen vorbereitet. Carolus Bovillus
hat die erste Anregung zu seinem logischen und naturphilosophischen Sys-
tem durch die personliche Lehre des Faber Stapulensis erhalten, der ein eif-
riger Anhdnger des Aristoteles, zugleich aber einer der ersten Schiiler Cusas
[sic!] und der Herausgeber seiner Schriften war. Die Doppelrichtung, die sei-
nem Denken damit gegeben war, ist hierdurch bereits bezeichnet; denn wih-
rend er auf der einen Seite an der Aristotelischen Auffassung des Intellekts
festhilt und sie seiner Erkenntnislehre zugrunde legt, sucht er andrerseits die
herkémmliche Logik durch das tiefere Prinzip der >Koinzidenz der Gegen-
sitze« zu erginzen und zu befruchten.«'?

Ernst Cassirer war von Bovelles so beeindruckt, dass er eine von seinem Schii-
ler Raymond Klibanski besorgte Edition des Buchs iiber den Weisen seiner
mittlerweile klassischen Studie Individuum und Kosmos in der Philosophie
der Renaissance® aus dem Jahr 1927 anfiigte, die auch die Grundlage des hier
abgedruckten lateinischen Textes sowie der deutschen Ubersetzung bildet.
Im Jahr 1943 hat dann niemand Geringerer als Eugenio Garin den Text als

11 Eugenio Garin, Introduzione, in: Charles de Bovelles, Il libro del sapiente, hg. u.
iibers. v. Eugenio Garin, Turin 1943, *1987, S. VIL

12 Ernst Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der
Neueren Zeit. Erster Band (= Hamburger Ausgabe Bd. 2), hg. v. Tobias Berben, Hamburg
1999 [Originalausgabe 1906], S. 51.

13 Vgl. Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance,
a.a.0,, S.301—412.



NIKOLAUS EGEL XIII

Il libro del sapiente™ ins Italienische iibersetzt, gefolgt von zwei franzosischen
Ubersetzungen von Pierre Magnard (1982)'° und Pierre Quillet (1983)'.

Wir alle sind die Produkte unserer Zeit — und auch die Rezeptionsge-
schichte von grofien wie geringeren Werken unterliegt dhnlichen Schwan-
kungen und Zyklen der Aufmerksamkeit. Auch Charles de Bovelles macht
dabei trotz aller Originalitét seines Denkens keine Ausnahme. Um Bovelles’
Buch iiber den Weisen (im Weiteren: BAW) besser zu verstehen, wollen wir
uns daher im Folgenden mit seiner Lebens- und Gedankenwelt sowie den
geistigen Einfliissen vertraut machen, die ihn als Denker gepriagt haben, und
uns zundchst den historischen Kontext, in dem er gelebt hat, und die intel-
lektuellen Einfliisse, die ihn geprédgt haben, verdeutlichen, bevor wir zu einer
Darstellung des Textes selbst kommen.

3. Charles de Bovelles: Leben und Werk
3.1 Geburt und Zeit in Paris

Uber Charles de Bovelles’ Leben und Werk ist noch immer wenig bekannt."”
Bereits Pierre Magnard hat in der Einleitung in seine franzésische Uberset-
zung des Buches iiber den Weisen einen Eindruck der Biographie und geisti-
gen Einfliisse Charles de Bovelles’ gegeben, aber seine Ausfithrungen auch mit
einer Hoffnung fiir die Zukunft geschlossen:

»Er hatte Jacques Lefévre d’Etaples als Lehrer, er ist durch die eifrige Lektiire
von Nikolaus von Kues, Marsilio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola
genihrt worden; er hatte von der jiingsten Ubersetzung der Werke von Her-
mes Trismegistos und Dionysius Areopagita profitiert und den wiederkeh-
renden Einfluss von Raymond Llull erfahren. Er hatte die Freundschaft von
Humanisten wie Guillaume Budé, Josse Clichtove, Guillaume Briconnet und
Germain de Ganay geteilt und sich mit ihnen ausgetauscht. Er hat die Schweiz,

14 Charles de Bovelles, 11 libro del sapiente, hg. u. tibers. v. Eugenio Garin, Turin 1943,
21987.

15 Charles de Bovelles, Le livre du sage, hg. u. iibers. v. Pierre Magnard, Paris 1982
(ohne lateinischen Text neu herausgegeben: Paris 2010).

16 Die franzosische Ubersetzung von Pierre Quillet findet sich als Appendix zu Ernst
Cassirer, Individu et cosmos dans la philosophie de la Renaissance, Paris 1983.

17 Hingewiesen sei hier auf einen Text, der die ersten Eintréige zu Charles de Bovelles
seit dem 18. Jahrhundert nennt: Henri de Lubac, Le sage selon Charles de Bovelles, in:
Mélanges offerts a M.-D. Chenu, hg. v. André Duval, Paris 1967, S.385-397, S.385ff.



X1V EINLEITUNG

Deutschland, Italien und Spanien auf der Suche nach intellektuellen Begeg-
nungen und unverdffentlichten Manuskripten bereist, bevor er die Mufie und
den Frieden des Kanonikats von Noyon kennenlernte und die Spiritualitit der
Kirchenviter sowie die Mystik Nikolaus von Fliies erlebte. In all dem besteht
die brennende Suche des Charles de Bovelles, dessen Leben nachzuzeichnen
wir anderen, qualifizierteren Menschen iiberlassen wollen.«!®

Diese Hoffnung kann der Autor dieser Einleitung vielleicht nicht erfiillen,
aber er wird doch versuchen, das Leben und Werk des Charles de Bovelles
dem derzeitigen Forschungsstand entsprechend darzustellen.

Charles de Bovelles (oder Bouelles bzw. Bovelle; Lateinisch: Carolus Bovil-
lus®®) wurde im Mirz 1479 in der Picardie als Sohn von Charles de Bovelles,
Herrn von Vieville und Sancourt, geboren.?® Er entstammte einer kleineren,
aber in der Gegend anerkannten und wohlhabenden Adelsfamilie, die tiber
mehrere Landereien in der Picardie verfiigte.* Neben diesen Besitzungen be-
safl der Vater ein Anwesen in Saint-Quentin, in dem unser Philosoph wahr-
scheinlich geboren wurde.?>

Uber die ersten Jahre und die Kindheit von Charles de Bovelles wissen wir
so gut wie nichts, aufSer dass er in der familidren und religiosen Atmosphére
des niederen Adels in der Picardie aufgewachsen ist. Wir lernen ihn besser
kennen, als er im Sommer oder Frithherbst 1493 im Alter von 14 Jahren nach
Paris kam, wo er begann, an der Fakultit der Kiinste an der Pariser Universitat
zu studieren. Uber seine ersten beiden Jahre in der Hauptstadt ist nicht viel
bekannt. Eugenio Garin weist aber darauf hin, dass Bovelles, wie er selbst in

18 Pierre Magnard, Introduction, in: Charles de Bovelles, Le livre su sage, a.a.O., S. 4
[Ubers. N.E.].

19 Siehe zur Diskussion iiber die richtige Schreibweise des Namens: Charles de Bo-
velles, La différence des Langues vulgaires et la variété de la langue francaise, lat.-frz.,
hg. v. Colette Dumont-Demaiziére, Amiens 1972, S. 23, sowie: Joseph M. Victor, Charles
de Bovelles 1479-1553. An intellectual biography, Genf 1978, S.11 Anm. 1.

20 Sjehe zum Geburts- und Sterbedatum von Bovelles: Stanislas Musial, Dates de
naissance et de mort de Charles de Bovelles, in: Charles de Bovelles en son cinquiéme
centenaire 14791979, hg. v. Jean-Claude Margolin, Paris 1982, S.31-57, S. 36.

21 Vgl. Joseph M. Victor, Charles de Bovelles 1479-1553, a.a.O., S.11; Jean-Claude
Margolin, Lettres et Poémes de Charles de Bovelles. Edition critique, introduction
et commentaire du ms. 1134 de la Bibliotheque de 1'Université de Paris, Paris 2002,
S.xiiif.

22 Vgl. Marguerite Laporte, Charles de Bovelles (1479-1566). Apport de quelques
sources noyonnaises. Contribution a une étude sur son séjour a Noyon, in: Moreana 41,
1974, S.37—47, S.37; Colette Dumont-Demaiziére, Charles de Bovelles, La différence des
Langues vulgaires et la variété de la langue francaise, a.a.O., S.17-24.



