






CHARLES DE BOVELLES

Das Buch über den Weisen

Lateinisch–Deutsch

Übersetzt,  
mit einer Einleitung und Anmerkungen  

herausgegeben von
NIKOLAUS EGEL

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek:  
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über portal.dnb.de abrufbar.

ISBN 978-3-7873-5013-1
eBook (PDF) 978-3-7873-5014-8

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:

Felix Meiner Verlag GmbH
Richardstraße 47, 22081 Hamburg 

info@meiner.de

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der  
KNIPEX-Werk C. Gustav Putsch KG.

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2025.  
Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag behält sich die Verwertung  

der urheberrechtlich geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des  
Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte Nutzung  
ist hiermit ausgeschlossen. Satz: Jens-Sören Mann. Druck und Bindung:  

Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf 
alterungsbeständigem Werkdruckpapier.  

Printed in Germany

PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 785



INHALT

Einleitung. Von Nikolaus Egel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 IX
1.	 Die Welt des Charles de Bovelles  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 IX
2.	 Ernst Cassirer und das Buch über den Weisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 X
3.	 Charles de Bovelles: Leben und Werk  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 XIII

3.1	 Geburt und Zeit in Paris . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 XIII
3.2	 Die Pilgerfahrt des Geistes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 XIX
3.3	 1511: Que hoc volumine continentur. Das Buch über den Weisen 

im Zusammenhang mit den anderen Werken und die späteren 
Jahre  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 XXIII

4.	 Das Buch über den Weisen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 XXVI
4.1	 Die Selbsterkenntnis des Weisen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 XXVI
4.2	 Die Weisheit als immaterielle Erkenntnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 XXXI
4.3	 Der Weise: der Spiegel der Welt und das Auge aller Dinge . . . .    	 XXXIV
4.4	 Der Weise als dreifacher Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 XXXVIII

5.	 Schlussbemerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 XLI
5.1	 Giovanni Pico della Mirandola: Die Würde des Menschen . . . . . .     	 XLII
5.2	 Michel de Montaigne und Raimundus Sabundus  . . . . . . . . . . . . . .             	 XLIV
5.3	 Gianfrancesco Pico della Mirandola und die Moderne  . . . . . . . .       	 XLVII

6.	 Zu dieser Ausgabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 LI

CHARLES DE BOVELLES
Das Buch über den Weisen 

Widmungsbrief an Guillaume Briconnet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 3

Kapitel 1	 Es gibt so viele Abstufungen bei den Menschen wie bei 
den wahrnehmbaren Dingen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 9

Kapitel 2	 Über die vier Rangstufen der Menschen entsprechend 
den Elementen der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 15

Kapitel 3	 Dass man bei den Köpfen der natürlichen Wesen eine 
dreifache Unterscheidung findet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 19

Kapitel 4	 Dass der Mensch auf drei Arten als Mensch bezeichnet 
wird . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 23



VI	 Inhalt�

Kapitel 5	 Dass nur die Vernunft eine erwachsene und 
vollkommene Tochter der Natur ist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 27

Kapitel 6	 Dass nur der Weise ein wahrer Mensch ist . . . . . . . . . . . .             	 35

Kapitel 7	 Dass der Weise und der Tor der Natur nach ähnlich sind 
und sich nur durch die Tugend unterscheiden . . . . . . . . .          	 39

Kapitel 8	 Der Fortschritt und der Vorteil des Weisen . . . . . . . . . . . .             	 43

Kapitel 9	 Weitere Vergleiche zwischen dem Weisen und dem 
Toren, die aus der Natur des Spiegels gewonnen werden .  	 47

Kapitel 10	 Weitere Vergleiche zwischen dem Weisen und dem 
Toren, die von den Eigenschaften von Mund, Magen 
und Herz abgeleitet werden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 51

Kapitel 11	 Vergleich des Weisen mit der Sonne und den Planeten . .   	 55

Kapitel 12	 Von der Beständigkeit und den wahren Gütern des 
Weisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 61

Kapitel 13	 Über die Unsterblichkeit der Seele . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 63

Kapitel 14	 Über die zukünftige Wiederauferstehung des Körpers 
und seine Unsterblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 67

Kapitel 15	 Der Geist des Weisen ist wie ein ständiger Feiertag . . . . .      	 71

Kapitel 16	 Das Maß und die Beständigkeit des Weisen . . . . . . . . . . .            	 73

Kapitel 17	 Der Weise schenkt jedem Ding das Interesse, das es 
verdient . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 77

Kapitel 18	 Über die wahre Freiheit des Weisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 85

Kapitel 19	 Dass der Weise das Ziel aller Dinge ist und wie ein 
Gott auf der Erde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 89

Kapitel 20	 Es gibt zwei intelligible Welten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 93

Kapitel 21	 Dass der Mensch ein Teil des Universums ist . . . . . . . . . . .          	 101

Kapitel 22	 Die Pilgerfahrt der menschlichen Seele . . . . . . . . . . . . . . . . .                	 103

Kapitel 23	 Jede Erkenntnis ist eine Art von Dreizahl . . . . . . . . . . . . . . .              	 107

Kapitel 24	 Nichts ist für den Menschen eigentümlich und 
charakteristisch, außer der Gemeinschaft mit allem . . . .   	 109

Kapitel 25	 Vergleich der ursprünglichen menschlichen Substanz 
mit der menschlichen Bildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 113



	 Inhalt� VII

Kapitel 26	 Der Mensch ist der Spiegel des Weltganzen . . . . . . . . . . . . .            	 115

Kapitel 27	 Warum die phönizischen Weisen den Menschen 
üblicherweise in Form einer Schlange darstellten . . . . . . .      	 123

Kapitel 28	 Die Erkenntnis erfordert keine Teilung des sich selbst 
untersuchenden Seienden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 125

Kapitel 29	 Dass nur die Verehrer Christi sich mit Recht rühmen 
können, die göttliche und heiligste Dreifaltigkeit zu 
kennen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 129

Kapitel 30	 Die sinnlich wahrnehmbaren Zeichen, die die göttliche 
und höchste Dreifaltigkeit erkennen lassen . . . . . . . . . . . . .            	 131

Kapitel 31	 Warum die Römer den Weisen als Janus mit zwei und 
vier Gesichtern darstellten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 151

Kapitel 32	 Eine andere Art, den viergesichtigen Weisen zu verstehen 	 155

Kapitel 33	 Die vier Gesichter des Weisen können auf zwei Arten 
dargestellt werden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 159

Kapitel 34	 Die Weisheit ist, sowohl auf der Subjekt- als auch auf 
der Objektseite, immateriell . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 163

Kapitel 35	 Die stummen Tiere haben keine Kenntnis von Gott . . . . .    	 165

Kapitel 36	 Die Zahl Zehn wird in der Erkenntnis wieder geehrt . . . .   	 173

Kapitel 37	 Dass jede Erkenntnis durch ihre Kräfte auf Gott 
gerichtet ist  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 175

Kapitel 38	 Gott ist die Lichtquelle, der Engel ist der erste Spiegel 
des Lichts  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 181

Kapitel 39	 Weiteres über die verschiedenen Arten der Gottes
betrachtung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 183

Kapitel 40	 Gott zeigt sich wie die Sonne in drei Erscheinungen . . . . .    	 189

Kapitel 41	 Gott ist dreifach inwendig und auswendig . . . . . . . . . . . . . .             	 197

Kapitel 42	 Warum die Sonne sich ohne Form zeigt, während der 
Mond als fleckiges Gesicht erscheint . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 201

Kapitel 43	 Der Mensch ist das zweite und letzte Bild Gottes und 
geschaffen, um in ihn aufgenommen zu werden . . . . . . . . .        	 205

Kapitel 44	 Welche die eigentümlichen Gegenstände der engelhaften 
und menschlichen Betrachtung sind . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 207



VIII	 Inhalt�

Kapitel 45	 Es gibt drei Dinge, die als Objekte gesehen und gegeben 
werden; und drei spekulative und betrachtende Kräfte . . .  	 213

Kapitel 46	 Wenn sie sich nach oben wendet, findet die tierische 
Sinnlichkeit ihre Grenze im Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . .                	 215

Kapitel 47	 Dass der Engel ohne Gestalt und Bild weiß, der Mensch 
aber mit Gestalt und Bild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 219

Kapitel 48	 Dass die Sonne und der Mond die Symbole aller 
geschaffenen Weisheit sind . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 223

Kapitel 49	 Von der Unveränderlichkeit Gottes und dem Fall des 
Engels und des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 225

Kapitel 50	 Auf der Spur des Weisen anhand einer Analogie mit 
den sichtbaren Augen, der Sonne und dem Mond . . . . . . .      	 229

Kapitel 51	 Ermunterung für den, der ein Weiser sein will  . . . . . . . . .        	 237

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 249

Bibliographie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 259

Namenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 271



EINLEITUNG

1.  Die Welt des Charles de Bovelles 

Die Welt, die sich dem Blick des Menschen im 16. Jahrhundert darbot, regte 
zum Nachdenken, aber auch zum Zweifeln an. Die Zunahme von Beobach-
tungen und wissenschaftlichen Überlegungen ließ das zerbrechliche Netz 
der Klassifizierungen und der Ordnung, das im Mittelalter bereits durch den 
Streit um die Universalien und den Nominalismus in Mitleidenschaft gezo-
gen worden war, von allen Seiten aufreißen. 

Das Wissen schien mehr die Neugierde als die Erkenntnis zu nähren; das 
Bizarre herrschte über das Normale; magische Lehren aus Ägypten, Nekro
mantie und Astrologie, hellenistischer Neuplatonismus, frühchristlicher 
Mystizismus und die Koinzidenzlehre des Nikolaus von Kues, die bisher eher 
esoterisches Wissen darstellten, wurden durch die Fortschritte des Buch-
drucks schnell verbreitet und rezipiert; der Gelehrte war mehr ein Sammler 
und Verbreiter von Merkwürdigkeiten und alten Weisheiten als ein Forscher. 
Die Theologie, die sich nicht von einer Metaphysik befreien konnte, die un-
geeignet war, die Wissenschaften in ihrem Wandel zu unterstützen, befand 
sich selbst schon seit längerer Zeit in einer Krise. Die alten Wirklichkeiten 
schwankten in ihrer verpflichtenden Wirkung; bisher »sicheres« Wissen zer-
fiel in Fraktale, die nach einer neuen Zusammensetzung verlangten.

Doch auch die Welt selbst hatte sich von einer alles umgreifenden Totali-
tät, in welcher der Mensch einen sicheren – oder doch zumindest einen fes-
ten – Ort hatte, in eine Vielfalt von Weltaspekten aufgelöst, was Montaigne 
wenige Jahre nach Charles de Bovelles mit den Worten: »Ich schildere nicht 
das Sein, ich schildere das Unterwegssein«1 auf den Punkt bringen sollte. Die 
Entdeckung der Neuen Welt schuf neue Lebens- und Herrschaftshorizonte, 
die Renaissance hatte vorchristliche Lebensformen und Lebenshaltungen der 
Bildungsschichten affirmiert, ohne sie für die Situation, in der sich die Gesell-
schaft befand, wirklich nutzbar machen zu können.2 

Eine Folge davon war die Reformation, die die religiöse und politische Welt 
Europas umgestalten und ins Chaos stürzen sollte, und die direkt in Charles 
de Bovelles’ Lebenszeit fiel. Die Menschen in der französischen Renaissance 

1  Michel de Montaigne, Essais, 3 Bde., hg. u. übers. v. Hans Stilett, Frankfurt/Main 
1998, III, 2, S. 33. 

2  Vgl. zu diesem Thema: Philippe Desan (Hrsg.), Humanism in Crisis. The Decline of 
the French Renaissance, Ann Arbor 1991. 



X	 Einleitung�

»sehen die Welt in einer politischen Entwicklung begriffen, welche die As-
pekte eines geordneten Lebens: auf lange Zeiträume berechnete Wirksam-
keit, persönliche Sicherheit, Zusammenarbeit der Parteien, Entfaltung von 
Gewerbe, Kunst und Wissenschaft in Frage stellt. […] Ökonomischer Aufstieg 
und schwere Krisen wechseln ab, reich gewordene Bürger dringen in die alten 
Patrizierschichten ein, ja, depossedieren sie, alle sozialen Gegensätze diffe-
renzieren und verschärfen sich.«3

In diesem Zwielicht versuchte Charles de Bovelles die ihm bekannte geis-
tige Welt darzustellen und ihr, durch das Zurückgehen in die Tradition, Ord-
nung und sichere Struktur zu geben. Er wollte eine Verbindung zwischen dem 
Menschen und der Welt, in seinen Augen: zwischen dem Dunkel und dem 
Licht wiederherstellen, die verloren schien. 

Darin liegt der Zauber dieses Textes. In ihm zeigt sich eine geistige Welt im 
Übergang aus dem Mittelalter in die Renaissance, mit noch festen Wurzeln 
in der Bildung des Mittelalters (Ramon Llull, Dionysius Areopagita, Johannes 
Scotus Eriugena zählten zu seinen wichtigsten Quellen) und doch an vielen 
Stellen bereits in die Zukunft weisend. Das Frontispiz, das dem Druck des 
Liber de Sapiente vorangestellt ist, in dem Fortuna mit dem Glücksrad und 
Sapientia mit dem klaren Spiegel der Weisheit einander gegenübersitzen: 
Fortuna mit verbundenen Augen auf einer Kugel, Sapientia offenen Blickes 
auf einer sicher gegründeten sedes quadrata, macht diese Gegensätze sinn-
fällig.4

2.  Ernst Cassirer und das Buch über den Weisen

Was Charles de Bovelles mit dem Buch über den Weisen geschaffen hat, ist 
eine Meditation über die Welt aus dem Blick eines Philosophen und eines 
Mystikers, die das Denken der Renaissance auf eigenartige Weise zusammen-
fasst und wie in einem Kaleidoskop aufzeichnet. Das Buch über den Weisen 
ist ein schriftliches Gemälde, das die darin imaginierte und aus einer langen 
Tradition herrührende Ordnung der Welt in der Vorstellung der Renaissance 
mit hellen Farben zu zeichnen versucht.

Daher ist es erstaunlich, dass Charles de Bovelles ein im deutschsprachi-
gen Raum nach wie vor unbekannter Autor ist, sodass von ihm hierzulande 

3  Max Horkheimer, Montaigne und die Funktion der Skepsis, in: Zeitschrift für 
Sozialforschung VII, 1938, S. 1–54, S. 1. 

4  Vgl. dazu: Thomas Leinkauf, Grundriss Philosophie des Humanismus und der 
Renaissance (1350–1600), Band 1, Hamburg 2017, S. 38 



	 Nikolaus Egel� XI

noch immer die Worte von Joseph Dippel aus dem Jahr 1865 gelten können, 
dass man von ihm »noch kaum mehr als den Namen und einige wenige 
Andeutungen«5 kennt. Das ist bedauerlich, ist er doch eine der facettenreichs-
ten und merkwürdigsten Denker des 16. Jahrhunderts, der sich in keine Kate
gorie so recht einfügen will, während er zugleich die Philosophie der italie-
nischen Renaissance und ihre Vermittlung nach Frankreich zusammenfasst 
und auf einzigartige Weise weiterdenkt.

Infolgedessen hat bereits Ernst Cassirer das Buch über den Weisen, das 
im Jahr 1511 veröffentlicht wurde und das »in seiner Zeit als ein großes 
Werk gefeiert wurde, nur um dann bereits zwanzig Jahre später vergessen zu 
werden«6 als die »vielleicht merkwürdigste und in mancher Hinsicht charak-
teristischste Schöpfung der Renaissance-Philosophie«7 bezeichnet. Und das 
nicht ohne Grund, handelt es sich bei diesem Buch doch nicht nur um ein 
Werk, in dem sich wie »nirgends sonst […] Altes und Neues, Überlebtes und 
Zeugungskräftiges auf so engem Raume nebeneinander [finden]«8, sondern 
zugleich auch um eine der schönsten Darstellungen der Weisheit dieser Epo-
che als des allumfassenden Wissens des durch Tugend und Bildung zur Voll-
kommenheit gelangten Menschen, »das die unmittelbare Weiterbildung und 
die systematische Durchführung des Grundgedankens von Picos Rede [über 
die Würde des Menschen] bildet«9. Fast auf eine Stufe mit Giovanni Pico und 
den anderen großen Geisteshelden der italienischen Renaissance könne man 
Bovelles stellen, da in seinen »schematisch-allegorischen Darstellungen des 
Weltganzen […] Gedanken von so echt spekulativem Gehalt und von so eigen-
artig neuer Prägung verwoben [sind], daß man bisweilen unmittelbar an die 
großen Systeme des modernen philosophischen Idealismus, an Leibniz oder 
Hegel gemahnt wird«10.

Dass wir Cassirer zu Beginn dieser Einleitung nennen, hat seinen Grund 
darin, dass mit ihm die moderne Rezeptionsgeschichte des Charles de Bo-
velles zu Anfang des 20. Jahrhunderts überhaupt erst beginnt, bzw. – wie 

5  Joseph Dippel, Versuch einer systematischen Darstellung der Philosophie des 
Carolus Bovillus nebst einem kurzen Lebensabrisse, Würzburg 1865, S. 14. 

6  Pierre Magnard, Introduction, in: Charles de Bovelles, Le livre su sage, lat.-frz., 
hg. u. übers. v. Pierre Magnard, Paris 1982, S. 4 [Übers. N. E.]. 

7  Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, 
Darmstadt 21963, S. 93. 

8  Ebd. 
9  Ebd. 

10  Ebd., S. 94. – Ausdrücklich gegen diese Gleichsetzung mit Hegel siehe: Emmanuel 
Faye, Philosophie et Perfection de l’homme. De la Renaissance à Descartes, Paris 1998, 
S. 100 ff. 



XII	 Einleitung�

Eugenio Garin schreibt – »mit dem Wirken Ernst Cassirers, als Historiker 
und Philosoph, die ernsthafte Beschäftigung mit Charles de Bovelles und die 
Rückbesinnung auf sein Werk für eine neue Lektüre«11 ihren Ursprung nahm. 

So hatte er bereits im Jahr 1906 in seiner Studie Das Erkenntnisproblem in 
der Philosophie und Wissenschaft der Neueren Zeit auf Charles de Bovelles 
als Nachfolger des Denkens des Nikolaus von Kues und dessen Theorie der 
coincidentia oppositorum in Frankreich hingewiesen. Seine Einschätzung 
fasst klar die Bedeutung des Charles de Bovelles für die europäische Philoso-
phie- und Geistesgeschichte zusammen:

»Die nächste geschichtliche Wirkung, die die Erkenntnislehre des Nicolaus 
Cusanus ausübte, und die Art, in der sie sich im Bewußtsein der Zeitgenossen 
spiegelte, stellt sich uns am deutlichsten in den Schriften eines Mannes dar, 
der nach den ersten Voraussetzungen seiner Philosophie noch völlig in der 
Scholastik wurzelt, der aber zugleich als Mathematiker und Physiker eine Er-
neuerung des empirischen Weltbildes anstrebt und damit die Naturanschau-
ung der Renaissance in wichtigen Hauptzügen vorbereitet. Carolus Bovillus 
hat die erste Anregung zu seinem logischen und naturphilosophischen Sys-
tem durch die persönliche Lehre des Faber Stapulensis erhalten, der ein eif-
riger Anhänger des Aristoteles, zugleich aber einer der ersten Schüler Cusas 
[sic!] und der Herausgeber seiner Schriften war. Die Doppelrichtung, die sei-
nem Denken damit gegeben war, ist hierdurch bereits bezeichnet; denn wäh-
rend er auf der einen Seite an der Aristotelischen Auffassung des Intellekts 
festhält und sie seiner Erkenntnislehre zugrunde legt, sucht er andrerseits die 
herkömmliche Logik durch das tiefere Prinzip der ›Koinzidenz der Gegen-
sätze‹ zu ergänzen und zu befruchten.«12 

Ernst Cassirer war von Bovelles so beeindruckt, dass er eine von seinem Schü-
ler Raymond Klibanski besorgte Edition des Buchs über den Weisen seiner 
mittlerweile klassischen Studie Individuum und Kosmos in der Philosophie 
der Renaissance13 aus dem Jahr 1927 anfügte, die auch die Grundlage des hier 
abgedruckten lateinischen Textes sowie der deutschen Übersetzung bildet. 
Im Jahr 1943 hat dann niemand Geringerer als Eugenio Garin den Text als 

11  Eugenio Garin, Introduzione, in: Charles de Bovelles, Il libro del sapiente, hg. u. 
übers. v. Eugenio Garin, Turin 1943, 21987, S. VII. 

12  Ernst Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der 
Neueren Zeit. Erster Band (= Hamburger Ausgabe Bd. 2), hg. v. Tobias Berben, Hamburg 
1999 [Originalausgabe 1906], S. 51. 

13  Vgl. Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, 
a. a. O., S. 301–412. 



	 Nikolaus Egel� XIII

Il libro del sapiente14 ins Italienische übersetzt, gefolgt von zwei französischen 
Übersetzungen von Pierre Magnard (1982)15 und Pierre Quillet (1983)16. 

Wir alle sind die Produkte unserer Zeit – und auch die Rezeptionsge-
schichte von großen wie geringeren Werken unterliegt ähnlichen Schwan-
kungen und Zyklen der Aufmerksamkeit. Auch Charles de Bovelles macht 
dabei trotz aller Originalität seines Denkens keine Ausnahme. Um Bovelles’ 
Buch über den Weisen (im Weiteren: BdW) besser zu verstehen, wollen wir 
uns daher im Folgenden mit seiner Lebens- und Gedankenwelt sowie den 
geistigen Einflüssen vertraut machen, die ihn als Denker geprägt haben, und 
uns zunächst den historischen Kontext, in dem er gelebt hat, und die intel-
lektuellen Einflüsse, die ihn geprägt haben, verdeutlichen, bevor wir zu einer 
Darstellung des Textes selbst kommen. 

3.  Charles de Bovelles: Leben und Werk 

3.1	 Geburt und Zeit in Paris

Über Charles de Bovelles’ Leben und Werk ist noch immer wenig bekannt.17 
Bereits Pierre Magnard hat in der Einleitung in seine französische Überset-
zung des Buches über den Weisen einen Eindruck der Biographie und geisti-
gen Einflüsse Charles de Bovelles’ gegeben, aber seine Ausführungen auch mit 
einer Hoffnung für die Zukunft geschlossen: 

»Er hatte Jacques Lefèvre d’Etaples als Lehrer, er ist durch die eifrige Lektüre 
von Nikolaus von Kues, Marsilio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola 
genährt worden; er hatte von der jüngsten Übersetzung der Werke von Her-
mes Trismegistos und Dionysius Areopagita profitiert und den wiederkeh-
renden Einfluss von Raymond Llull erfahren. Er hatte die Freundschaft von 
Humanisten wie Guillaume Budé, Josse Clichtove, Guillaume Briconnet und 
Germain de Ganay geteilt und sich mit ihnen ausgetauscht. Er hat die Schweiz, 

14  Charles de Bovelles, Il libro del sapiente, hg. u. übers. v. Eugenio Garin, Turin 1943, 
21987. 

15  Charles de Bovelles, Le livre du sage, hg. u. übers. v. Pierre Magnard, Paris 1982 
(ohne lateinischen Text neu herausgegeben: Paris 2010). 

16  Die französische Übersetzung von Pierre Quillet findet sich als Appendix zu Ernst 
Cassirer, Individu et cosmos dans la philosophie de la Renaissance, Paris 1983. 

17  Hingewiesen sei hier auf einen Text, der die ersten Einträge zu Charles de Bovelles 
seit dem 18. Jahrhundert nennt: Henri de Lubac, Le sage selon Charles de Bovelles, in: 
Mélanges offerts a M.-D. Chenu, hg. v. André Duval, Paris 1967, S. 385–397, S. 385 ff. 



XIV	 Einleitung�

Deutschland, Italien und Spanien auf der Suche nach intellektuellen Begeg-
nungen und unveröffentlichten Manuskripten bereist, bevor er die Muße und 
den Frieden des Kanonikats von Noyon kennenlernte und die Spiritualität der 
Kirchenväter sowie die Mystik Nikolaus von Flües erlebte. In all dem besteht 
die brennende Suche des Charles de Bovelles, dessen Leben nachzuzeichnen 
wir anderen, qualifizierteren Menschen überlassen wollen.«18 

Diese Hoffnung kann der Autor dieser Einleitung vielleicht nicht erfüllen, 
aber er wird doch versuchen, das Leben und Werk des Charles de Bovelles 
dem derzeitigen Forschungsstand entsprechend darzustellen. 

Charles de Bovelles (oder Bouelles bzw. Bovelle; Lateinisch: Carolus Bovil-
lus19) wurde im März 1479 in der Picardie als Sohn von Charles de Bovelles, 
Herrn von Vieville und Sancourt, geboren.20 Er entstammte einer kleineren, 
aber in der Gegend anerkannten und wohlhabenden Adelsfamilie, die über 
mehrere Ländereien in der Picardie verfügte.21 Neben diesen Besitzungen be-
saß der Vater ein Anwesen in Saint-Quentin, in dem unser Philosoph wahr-
scheinlich geboren wurde.22 

Über die ersten Jahre und die Kindheit von Charles de Bovelles wissen wir 
so gut wie nichts, außer dass er in der familiären und religiösen Atmosphäre 
des niederen Adels in der Picardie aufgewachsen ist. Wir lernen ihn besser 
kennen, als er im Sommer oder Frühherbst 1493 im Alter von 14 Jahren nach 
Paris kam, wo er begann, an der Fakultät der Künste an der Pariser Universität 
zu studieren. Über seine ersten beiden Jahre in der Hauptstadt ist nicht viel 
bekannt. Eugenio Garin weist aber darauf hin, dass Bovelles, wie er selbst in 

18  Pierre Magnard, Introduction, in: Charles de Bovelles, Le livre su sage, a. a. O., S. 4 
[Übers. N.E.]. 

19  Siehe zur Diskussion über die richtige Schreibweise des Namens: Charles de Bo-
velles, La différence des Langues vulgaires et la variété de la langue francaise, lat.-frz., 
hg. v. Colette Dumont-Demaizière, Amiens 1972, S. 23, sowie: Joseph M. Victor, Charles 
de Bovelles 1479–1553. An intellectual biography, Genf 1978, S. 11 Anm. 1. 

20  Siehe zum Geburts- und Sterbedatum von Bovelles: Stanislas Musial, Dates de 
naissance et de mort de Charles de Bovelles, in: Charles de Bovelles en son cinquième 
centenaire 1479–1979, hg. v. Jean-Claude Margolin, Paris 1982, S. 31–57, S. 36. 

21  Vgl. Joseph M. Victor, Charles de Bovelles 1479–1553, a. a. O., S. 11; Jean-Claude 
Margolin, Lettres et Poèmes de Charles de Bovelles. Édition critique, introduction 
et commentaire du ms. 1134 de la Bibliothèque de l’Université de Paris, Paris 2002,  
S. xiii f. 

22  Vgl. Marguerite Laporte, Charles de Bovelles (1479–1566). Apport de quelques 
sources noyonnaises. Contribution à une étude sur son séjour à Noyon, in: Moreana 41, 
1974, S. 37–47, S. 37; Colette Dumont-Demaizière, Charles de Bovelles, La différence des 
Langues vulgaires et la variété de la langue francaise, a. a. O., S. 17–24.


