HUTTEL
DIE GEBURT DES VAMPIRS
ZU KLAMPEN






SIMEON ELIAS HUTTEL

Die Geburt des Vampirs

Zur Geistesgeschichte
einer Schreckensvision

T

zu Klampen



Simeon Elias Hiittel, geboren 1995, hat Philoso-
phie, Geschichte und Kunstgeschichte studiert.
Gegenwirtig ist er Doktorand an der Universi-
tit Oldenburg und arbeitet als wissenschaftli-
cher Mitarbeiter im Karl-Jaspers-Haus. Zuletzt
ist von ihm erschienen »Europa. Im Blick be-
deutender Kartographen der frithen Neuzeit«.



27

39

61
69
85
107
127

137

Inhalt

Ein Phantom wird geboren
Schatten der Aufklirung

Goethes leidender Vampir:
Erlosung durch Genuss

Der Vampir als Gentleman

Die untote Verfiihrerin

Der Fiirst der Finsternis

Der Vampir der tausend Gesichter
Der Vampir ist tot, es lebe der Vampir!

Quellenverzeichnis






Ein Phantom wird geboren

‘Wann wurde der Vampir geboren? Eine paradoxe Frage. Un-
tote werden nicht geboren. Sie erstehen aus ihren Gribern
und beginnen dann, ihr Unwesen zu treiben. Dennoch: In der
Geschichte der menschlichen Kultur gibt es fiir alles einen
Anfang. Eine so tiefsitzende Furcht wie die vor dem Vampir
muss irgendwann begonnen haben. Die Menschen miissen
erst eine unsagbare Angst vor der korperlichen Hiille eines
Toten entwickelt haben, als einem Leichnam, der nicht zur
Ruhe gekommen ist. Und sie miissen dem Blut, das dieser
Wiederginger saugte, eine besondere Bedeutung beigemes-
sen haben. Lisst sich ein bestimmter geschichtlicher Augen-
blick benennen, bei dem sich erstmals von Vampiren sprechen
lasst? Existiert am Ende gar so etwas wie eine kulturgeschicht-
liche Geburtsurkunde, die es uns erlaubt, das wahre Alter des
untoten Bluttrinkers zu datieren? Das Alter eines Phantoms,
ungleich reicher an Jahren als die diisteren schriftstellerischen
Fiktionen des 19. Jahrhunderts?

»Blut ist ein ganz besonderer Saft«, bemerkt Goethes
Mephistopheles, als dieser den Vertrag mit Faust abschliefit.
Der Doktor soll diesen Teufelspakt mit dem fliissigen Inhalt
seiner eigenen Adern besiegeln. Die schlichte Feststellung ist
in Wahrheit die Erwiderung des Mephisto auf eine skeptische
Bemerkung Fausts, die wie eine Reflexion auf Leben und Tod
wirkt: >»Allein ein Pergament, beschrieben und beprigt, / Ist



ein Gespenst, vor dem sich alle scheuen. / Das Wort erstirbt
schon in der Feder«. Damit dieses Wort nicht ersterbe, da-
mit es fortleben konne, muss der Doktor den Pakt auf diese
Weise bekriftigen. Dieser purpurne Lebenssaft garantiert die
Geschiftsbeziehung zwischen dem Teufel und seinem Klien-
ten, scheint dem Buchstaben selbst eine vitale Dauerhaftigkeit
zu verleihen, die gewdShnlicher Tinte niemals zukidme. Dieser
Vertrag ist gekoppelt an die unbedingte Bedingung des Lebens
dessen, der ihn abschliefit: eben an das Blut.

Nun ist Mephistopheles kein Vampir. Er ist — sicherlich
nicht minder beunruhigend — der Leibhaftige selbst. Aller-
dings reflektiert Goethe mit dieser Metapher eine uralte Uber-
lieferung, die das Blut zum Medium des Lebens und die Adern
einer jeden Kreatur zum eigentlichen Sitz ihrer Vitalitit erhebt.
Warum also das Blut nicht trinken, warum es nicht genieflen,
um sich der Lebenskrifte derer zu bemichtigen, durch deren
Venen es pulsiert? Warum das Blut nicht nutzen, um selbst
starker und michtiger zu werden? Warum aus der Vitalitat
eines anderen nicht eigene Lebenskraft schopfen? Ein Ge-
danke, der in vielen alten Kulturen naheliegend gewesen zu
sein scheint. Das biblische Buch Deuteronomium rat: »Doch
beherrsche dich und geniefle kein Blut; denn Blut ist Lebens-
kraft und du sollst nicht zusammen mit dem Fleisch die Le-
benskraft verzehren.« Man tue gut daran, es fortzuschiitten,
scheinbar achtlos. Es ist, als diirfe dieses Blut auf gar keinen
Fall genutzt werden.

Sehr viel deutlicher noch duflert sich die Bibel im Buch
Levitikus, das den Konsum des Blutes mit aller Ausdriicklich-
keit untersagt und von seiten Gottes hirteste Strafen androht:
»Jeder Mann aus dem Haus Israel oder jeder Fremde in eurer
Mitte, der irgendwie Blut genief3t, gegen einen solchen werde
ich mein Angesicht wenden und ihn aus der Mitte seines Vol-



kes ausmerzen. Die Lebenskraft des Fleisches sitzt nimlich im
Blut. Dieses Blut habe ich euch gegeben, damit ihr auf dem Al-
tar fiir euer Leben die Siihne vollzieht; denn das Blut ist es, das
fiir ein Leben siihnt. Deshalb habe ich zu den Israeliten gesagt:
Niemand unter euch darf Blut genief3en, auch der Fremde, der
in eurer Mitte lebt, darf kein Blut genieflen. «

Wer aber war dieser Fremde, der — unter den Israeliten le-
bend - Blut genoss? Vielleicht ein Angehoriger benachbarter
Stimme, ein ammonitischer Gétzendiener aus dem Siiden,
oder aber ein Sprossling des mit den Hebréern traditionell ver-
feindeten Konigreichs Edom? Ein Auswirtiger, der sich den
strikten Ritualgeboten der Juden, der Anweisung, nur mehr
das Fleisch geschichteter, also regelrecht ausgebluteter Tiere
zu genieflen, nur widerstrebend fiigen wollte? Ein Verehrer al-
ter semitischer Gotter, der sich den rituellen Weisungen dieses
einen Gottes JHWH nur unwillig beugen mochte?

Aber sogar in den Reihen der Israeliten selbst scheint es
einen bemerkenswerten Widerstand gegen den Verzehr »blut-
leeren« Fleisches gegeben zu haben. Warum sonst hitte der
Gott der Juden seinen Gldubigen mit solcher Unmissverstind-
lichkeit die hirtesten Strafen androhen sollen, wenn sie auch
nur einen Tropfen dieses Lebenssaftes auf ihre Lippen gelan-
gen lieflen? »Blut ist ein ganz besonderer Saft« und schon in
frithester Zeit mit einem Tabu belegt. Im Buch Levitikus wird
das Blut als eine Art heiliger Stoff bezeichnet, ein unmittelbar
gottliches Element, insofern doch alles Leben von Gott ist.
Den Inhalt von Adern und Venen zu konsumieren, das hiefle,
sich in den Besitz aller Rechte des Lebens zu setzen und Gott
verhohnen zu wollen.

Diese rituelle Bedeutung des Blutgebrauches, von seiten
der judischen Tradition scharf bedugt, scheint sich wie ein
roter Faden durch die gesamte Kulturgeschichte Europas und



des Nahen Ostens zu ziehen. So etwa erwog Jacob Grimm
in seiner Deutschen Mythologie, ob der germanisch-nordische
Begriff des blot, der eine Opferhandlung zugunsten der Got-
ter von Walhalla bezeichnet, mit der Idee des Blutes in Ver-
bindung stehe. Mircea Eliade unterdessen fiihrt in seinem
ethnologischen Klassiker »Schamanismus und archaische
Extasetechnik« das Beispiel des fili, des Barden oder Sangers
der alten keltischen Religion, an. Bedarf dieser einer Antwort
von seinen Goéttern, so isst er das Fleisch eines Stieres, trinkt
dessen Blut und schlift eingehiillt in den Hauten dieses mach-
tigen Tieres. Und John Milton schlief8lich, der grof3e englische
Dichter des 17. Jahrhunderts, schildert in seinem Epos vom
verlorenen Paradies den Go6tzen Moloch, die Personifikation
des Menschenopfers. Dieser héllische Ddmon, im ammoniti-
schen Heiligtum von Rabbah thronend, erscheint in diesen
Versen als mit Blut beschmiert, verdiinnt von den Tranen der
Eltern geopferter Kinder.

Ganz gleich, ob diese Beispiele der Wirklichkeit realer
historischer Kulte entsprechen oder ob sie Ergebnisse nach-
triglicher Uberzeichnung sind: In ihnen deuten sich auf sub-
tile Weise zentrale Elemente der spiteren Vampirtradition
an. Unwillkiirlich kann man sich hier sogar schon an Bram
Stokers Figur Renfield erinnert fithlen, an jenen unberechen-
baren Psychopathen, dessen zerriitteter Geist auf ritselhafte
Art mit den Weisungen des Grafen Dracula in Verbindung zu
stehen scheint. In seiner kleinen Zelle fingt und verspeist Ren-
field zuerst Fliegen, spiter dann auch Spinnen, und verlangt
schliefflich nach Mausen und Katzen. Renfield scheint wie
besessen von dem Gedanken, starker zu werden, indem er sich
rohes, sozusagen blutiges Leben zu eigen macht.

Aber von Vampiren im eigentlichen Sinne dieses Wortes
kann man bei allen diesen Beispielen noch nicht sprechen.

10



Ganz gleich, ob das Blut — wie bei den Kelten — das Medium
einer besonderen Inspiration, einer tiefen, geradezu poetischen
Verbindung mit den Géttern ist oder ob es — wie im Judentum -
Objekt eines religiosen Tabus und Kultgegenstand von Got-
zen ist, die dem JHWH gegeniiberstehen: Was hier fehlt, ist
die paradoxe Idee des lebendigen Toten, die Vorstellung von
einem Leichnam, der nicht zur Ruhe kommt und Ubles bewirkt.
Dabei scheint auch dieser Gedanke alt zu sein: Die friih-
und hochmittelalterlichen Sagas des alten Nordens sind voll
von Beschreibungen des draugr, eines boswilligen Wieder-
gingers, der in den Grabhiigeln ein sehr vitales Nachleben
fithrt, der Grabriuber in Kampfe verwickelt und besonders
um die Mittwinterzeit herum zu einer konkreten Bedrohung
fiir Mensch und Vieh wird. Die Sagas fithren unterschiedliche
Merkmale fiir diesen draugr an, doch gibt es Eigenschaften, die
die allermeisten dieser Untoten zu teilen scheinen: Ihr Aufle-
res verweist haufig auf ihre Todesart, und sie stellen eine in
der Tat einschiichternde Erscheinung dar. Der draugr ist grof3
und stark und wird als duflerst schwergewichtig beschrieben.
Schleifen ihn Mianner, die es leid sind, immer wieder von ihm
angegriffen zu werden, gefesselt iiber den Boden, so wird er
desto schwerer, wenn sie ihre Last in die Nahe einer Kirche
ziehen. In der Regelist der draugr gewalttitig und dumm, aber
manchmal gibt er AuBlerungen von sich, die man als geradezu
hellsichtig und poetisch bezeichnen koénnte. Nicht unihnlich
der stidosteuropdischen Erscheinung des eigentlichen Vam-
pirs, fir den sich ab dem spiteren Mittelalter dhnliches nach-
weisen ldsst, wird der draugr haufig vernichtet, indem man ihn
enthauptet und seine korperlichen Uberreste anschlieend
verbrennt.
Zwar ist eine iibermiflige Gier, ein Hunger nach Fleisch
oder ein Durst nach Blut, kein unhintergehbares Kennzei-

11



chen des draugr. Er scheint in vielem noch weit entfernt vom
eigentlichen Vampir. Dennoch findet sich im fiinften Buch der
Dinenchronik des Saxo Grammaticus, einem Geschichtswerk
des ausgehenden 12. Jahrhunderts, eine Begebenheit niederge-
schrieben, die stark in Richtung eines blutgierigen Wiedergin-
gers zu verweisen scheint. Nach der altnordischen Mythologie,
deren Elemente Saxo nochmals aufnahm, ist die Seele eines
Toten kein metaphysisches Abstraktum, das sich einfach von
seinem Korper 16st, sondern sie ist und bleibt Personlichkeit
und verfiigt auch weiterhin tiber die alltdglichen Bediirfnisse
von Speis’ und Trank. Dies ist auch der Grund fiir die reichen
Grabbeigaben in Form von Proviant und Naturalien, die die
Nordgermanen ihren Toten zugedachten. Saxo schildert nun,
wie der Nordmann Aswid an einer Krankheit stirbt und — wohl
im Hinblick auf die lange Wanderung, die er nun ins Toten-
reich zuriickzulegen haben wird - zusammen mit reichhalti-
gen Speisen, seinem Hund und seinem Pferd in einem Grab-
hiigel beigesetzt wird. Asmund, ein anderer Nordmann, der
dem Aswid zu Lebzeiten einen Freundschaftsschwur abgelegt
hatte, beschlie8t, dem Toten in sein Grab zu folgen und sich
ebenfalls beisetzen zu lassen.

‘Was nun geschieht, liest sich bei Saxo Grammaticus beinah
wie der Plot zu einem modernen Horrorfilm: Fremde Krie-
ger kommen in die Gegend und traktieren den versiegelten
Grabhiigel mit Himmern, in der Hoffnung, auf Schitze zu
stoflen. In das Innere der Totenstitte vordringend, machen
die Krieger schliellich vor einer tiefen dunklen Mulde halt.
Einer ihrer Ménner wird deshalb in einem Korb hinabgelas-
sen. Schon nach kurzer Zeit wird den Kriegern, die oben war-
ten, zu verstehen gegeben, den Korb wieder hinaufzuziehen.
Doch wie grof8 ist ihr Schrecken, als sie bemerken, was sie
hier ins flackernde Licht ihrer Fackeln gezerrt haben: Nicht

12



ihr vertrauter Gefahrte sitzt in dem Korb, sondern der iiber
und tber mit Blut verschmierte, bleiche Asmund. Entsetzt
fliehen die Krieger und lassen Asmund in die Tiefen des Gra-
bes zuriickstiirzen.

Weshalb diese heftige Reaktion? Haben die fremden Krie-
ger in das verheerte Gesicht eines Untoten geblickt? Noch
wihrend die Grabrauber panisch die Totenstitte verlassen, ver-
sucht sich der ungliickliche Asmund zu erkliren: Der Leich-
nam seines einstigen Gefihrten Aswid sei jah und plétzlich
erwacht. Die Seele des Toten sei durch ein seltsames Unter-
nehmen der Hollenkrifte — dies Saxos Konzession an den
neuen christlichen Glauben - aus der Unterwelt wieder em-
porgeschickt worden, habe ihre einstige fleischliche Hiille von
neuem belebt und einem ungeheuerlichen Hunger stattgege-
ben. Erst habe sich Aswid auf die Leiber seines Hundes und
seines Pferdes gestiirzt, auf die Grabbeigaben also, dann aber
habe er seinen einstigen Freund angefallen. Der ungliickliche
Asmund sei gezwungen gewesen, einen verzweifelten Ring-
kampf mit dem Untoten auszutragen. Dass er tiber und tiber
mit Blut verschmiert sei, erklirt Asmund damit, dass ihm der
hungrige Wiederginger ein Ohr abgebissen habe.

Beinhaltet das fiinfte Buch der Gesta Danorum die ge-
suchte Geburtsurkunde des Vampirs? Aus dem Bericht des
Saxo Grammaticus lassen sich jedenfalls mehrere Merkmale
destillieren, die der untote Aswid mit dem Vampir zu teilen
scheint: Erstens kreisen alle Motive dieses Wiedergingers um
eine unermessliche und schier unstillbaren Gier nach Leben.
Zweitens liegt der Grund fiir seine Existenz im Willen dunk-
ler, geradezu satanischer Michte sowie im Unvermogen seiner
Seele, zur Ruhe zu kommen.

Vielleicht konnte man noch ein drittes wichtiges Merkmal
der Vampirerzahlung in der Gesta Danorum angedeutet fin-

13



den, wenn man auf die genaue Wortwahl des ungliicklichen
Asmund achtet: Die Rufe, mit denen der Zuriickgelassene die
fliechenden Grabrauber zuriickzuhalten versucht, sind in der
Tat herzerweichend. Der grissliche Boden, der zerbrockelnde
Grabhiigel und die gewaltige Flut des Schmutzes hitten die
Anmut seines jugendlichen Antlitzes getriibt und seinen ge-
wohnten Mut und seine Kraft geschwicht. Aulerdem habe
er mit dem Toten in einem kréftezehrenden Kampf gerungen
und dabei eine betrichtliche Last auf sich genommen.

Die Verheerung seines Gesichtes und seines Korpers fihrt
Asmund somit wenigstens teilweise auf die Gegenwart des
Wiedergingers zuriick. Dieser scheint nicht allein das kérper-
liche Wohlbefinden seines einstigen Freundes bedroht zu ha-
ben, sondern er hat ihn auch seiner Jugend und vitalen Frische
beraubt. Damit hat Aswid seinem einstigen Freund selbst das
Aussehen eines Toten aufgeprigt, dhnlich, wie der Vampir sei-
nen Opfern die Totenblisse verleiht.

Ist nun dieser untote Nordmann, dieser neubeseelte Leich-
nam aus einem skandinavischen Hiigelgrab, der erste be-
kannte Fall, auf den die Diagnose des Vampirismus zutrifft?
Zugegeben: Dem grauenerregenden Aswid fehlt eine ganze
Reihe von Eigenschaften des Vampirs. Einmal ganz davon ab-
gesehen, dass ihm die Hinterlist, Tiicke und Subtilitit mo-
derner Roman-Vampire vollkommen abgeht, ist ein zentrales
Grundmoment des Vampirismus hier nicht gegeben: das Blut-
saugen. Auch kann er, insofern doch Hund und Pferd bei der
Beerdigungszeremonie bereits hingeschlachtet worden waren,
zumindest teilweise als » Aasfresser« gelten. In Aswid scheint
noch viel vom alten draugr nordischer Sagen zu stecken. Er ist
eine tumbe wandelnde Leiche und diirfte die Besucher des
modernen Horrorkinos eher an einen stumpfsinnigen Zombie
denn an einen wirklichen Vampir gemahnen. Diese schauer-

14



