HEGEL-STUDIEN BEIHEFT 79

Markus Gante

Das Wissen der
Freiheit

Hegels Theorie des absoluten Geistes



HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE



HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE Beiheft 79

In Verbindung mit
Walter Jaeschke (t) und Ludwig Siep herausgegeben von
Michael Quante und Birgit Sandkaulen

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Markus Gante

Das Wissen der Freiheit

Hegels Theorie des absoluten Geistes

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber ¢https:/portal.dnb.de) abrufbar.
ISBN 978-3-7873-5017-9
ISBN eBook 978-3-7873-5018-6

Umschlagabbildung: © Ruth Tesmar / VG Bild-Kunst 2020

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstrafle 47, 22081 Hamburg
info@meiner.de

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025. Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag behalt
sich die Verwertung der urheberrechtlich geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir
Zwecke des Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte Nutzung
ist hiermit ausgeschlossen. Satz: satz & sonders, Diilmen. Druck: Stiickle, Etten-
heim. Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruckpapier. Printed in Germany


https://portal.dnb.de
mailto:info@meiner.de

Inhalt

1.

Einleitung ... ... . . .

1.1. Expositionder These ........... ... . ... . ... ......

1.2. Lokalisierung in der Forschungsdiskussion ...............
1.2.1. Objektiver Geist ............ .. ... ... ... ..
1.2.2. Absoluter Geist . .. ............... ... .. ... ....

1.3. Methodeund Aufbau ........... .. ... .. . ...

Die Freiheit des objektiven Geistes . ... ...................

2.1. Sittliche Substanz und Formen des Wissens . .............
2.2. Gewohnheit und >blof§ formale Sittlichkeit< . ..............
2.3. Patriotismus und Verfassung ................ .. .. .....

2.4. Zweite Natur und Reflexivitat: Die Endlichkeit des
objektiven Geistes . . .. ... ..

Selbstwissen und Selbstkonstitution: Zur Logik des
absoluten Geistes . ........... ... .. .. ..

3.1. Freiheit und Selbstbeziiglichkeit innerhalb der
Wissenschaft der Logik . ........ .. .. .. .. . ... ...

3.1.1. Theorie und Praxis der Idee: Von der Idee des
WahrenunddesGuten .........................

3.1.2. Die absolute Idee: Selbstwissen und Transparenz .. ...
3.2. Einheit und Differenz der Freiheit(en): Hegels
Geschichtsphilosophie ......... .. .. .. .. .. ... ...
3.2.1. Geist als Selbstkonstitution und Selbstwissen ........
3.2.2. Volksgeister und Weltgeist ......................
3.2.3. Eine antiessentialistische Teleologie der wissenden
Selbstbestimmung ............ ... ... . ... .. ...
3.3. Die sozialtheoretische Dimension des absoluten Geistes . . ...

3.3.1. Artifizielle Trennung: Die Interdependenz des
objektiven und absoluten Geistes . ................



4. Zur Darstellung des absoluten Geistes

4.1.
4.2.

4.3.

4.4.

4.5.

Inhalt

3.3.2. Die Aufldsung der wesenhaften Bestimmtheit in

der Dynamik von Selbstwissen/Selbstkonstitution .. ..

Der absolute Geist in der Enzyklopadie .. ...............
Kunst in begrifflicher Hinsicht .......................

4.2.1. Das Medium der Selbstverstindigung: Das Schone

und die Anschauung .. ....... ... .. L oL
4.2.2. Form und Inhalt: Das Schone und dasIdeal .........

4.2.3. Ausschluss des Naturschénen und der >grofien

Theoriec ... ... ..
4.2.4. Das Reich der Schatten und die Welt der Erscheinung . .

Die symbolische Kunst ............ ... ... ... ... ....
4.3.1. Der Begriff des Symbols und des Zeichens . . .. .......

4.3.2. Der Phonix und die unbewusste Symbolik:
Welches Wissen des Geistes von sich kann das

Symbol ausdriicken? ......... .. ... ... . L

4.3.3. Von Pyramiden und dem Ritsel der Sphinx:
Welches Wissen des Geistes von sich kann das

Symbol nicht ausdriicken? .......... ... ... ......

Die klassische Kunst . .......... .. ...

4.4.1.>Die schonste Freiheit<: Zur Identitit von

Individualitat und Sittlichkeit . ...................

4.4.2. Alte und neue Gotter: Von der Macht der Natur

zur MachtdesSchonen . ........... ... ... .......

4.4.3. Das Dasein des Ideals: Heroenzeit, Individualitat
und Skulptur. Welches Wissen des Geistes von sich

kann das Ideal ausdriicken? .....................

4.4.4. Das Uberschreiten des Zentis: Das Schicksal und
der Anthropomorphismus. Welches Wissen des
Geistes von sich kann das Ideal nicht ausdriicken?

4.4.5. Die doppelte Vergangenheit der Kunst und ihre

Autonomie ........ .. .. e

Religion in begrifflicher Hinsicht ......................

4.5.1. Das Medium der Selbstverstindigung: Gott und

die Vorstellung .. ........ ... ... .. .. .. ...

4.5.2. Der metaphysische Begriff Gottes: Gott als Objekt

des WISSEns . ...

103

107

113
117

120
124

130
134

139
140

145

152
156

158

163

164

168



Inhalt

4.5.3. Gewissheit, Glauben, Vorstellung, Denken:
Die Formen des Wissensvon Gott . ...............

4.5.4. Der Kultus: Das Wissen als Grundlage des
Praktischen - Religion als soziales Verhiltnis ........
4.6. Dievollendete Religion .. ............. ... ... ... ......
4.6.1. Autoritdt und das Zeugnis des Geistes . . . ...........

4.6.2. Element I: Metaphysischer Begriff und
ontologischer Gottesbeweis .....................

4.6.3. Element II: Vorstellung, empirisches Dasein und
die Gottlichkeit des Menschen. Welches Wissen
des Geistes von sich kann die christliche Religion
ausdriicken? .. ... ...

4.6.4. Element III: Die Gemeinde und ihr Vergehen.
Welches Wissen des Geistes von sich kann die
christliche Religion nicht ausdriicken? .............
4.7. Philosophie in begrifflicher Hinsicht . . .. ................
4.7.1. Das Medium der Selbstverstindigung: Das Denken . . . .

4.7.2. Eine Wahrheit und viele Philosophien:
Was bedeutet es, dass Wahrheit eine Geschichte hat? . . .

4.7.3. Das Wissen der Freiheit: Geist als Definition des
Absoluten . ........ . . ..
4.8. Dieneue Philosophie ......... .. .. .. .. ... ...

4.8.1. Das Metanarrativ: Die Transformation substanzieller
Bestimmtheit in Selbstbestimmung . ...............

4.8.2. Das Subjekt als Prinzip: Hegels Weg von Descartes
bis Schelling. Welches Wissen des Geistes kann die
Philosophie ausdriicken? .......................

4.8.3. Absolute Selbstbestimmung: Gibt es ein Wissen
des Geistes, das die Philosophie nicht ausdriicken kann?

4.9. Analytische Zusammenfassung des Arguments ............

Transparenz und zweite Natur: Das Problem der
Selbstbestimmung ......... .. ... .. ... ... ...

5.1. Absolute Transparenz und notwendige Bewusstlosigkeit.
Zur Debatte zwischen Pippin und Menke ................
5.2. Naturalisierungskritik ohne Option auf Selbsttransparenz

5.3. Retroaktivitit und selbstgewéhlte Passivitat ..............

216



Inhalt

5.4. Bewusstsein oder Verschwinden der Voraussetzung:

Die Rolle der ersten Natur ............. ... ... ... ..... 297
5.5. Was tun mit der Fortschrittsgeschichte? ................. 300
5.6. Welche Freiheit: Triumph der Selbstbestimmung oder die

Fahigkeit, endlich sein zukénnen? ..................... 310
Danksagung .......... . ... e 317
Siglenverzeichnis ... ....... .. ... . ... ... .. ... ... . ... ... 319

Literaturverzeichnis . ... ..... .. ... .. .. .. .. .. . . . .. .. . ... 323



1. Einleitung

1.1. Exposition der These

Gegenstand dieser Studie ist Hegels Begriff der Freiheit zwischen dem objekti-
ven und dem absoluten Geist. Die Uberlegungen sind innerhalb der Debatte
um den moglichen Freiheitsgehalt des Begriffes der zweiten Natur angesie-
delt. Mein anleitender Grundgedanke lautet in einer sehr kondensierten und
explikationsbediirftigen Fassung, dass Geist ein dynamisches Verhiltnis von
Selbstkonstitution und Selbstwissen beschreibt. Ist Geist die umfassende Fa-
higkeit der menschlichen Lebensform, ihre soziale Welt frei zu instituieren,
operiert jede konkrete Gesellschaft mit einem bestimmten Verstindnis davon,
was Freiheit ist und was ihre Institutionen wiinschenswerterweise darstellen
sollten.! Freiheit gibt es nicht an sich, sondern als ein Wissen der Freiheit oder
als ein Selbstwissen des Geistes. Hieraus ergeben sich drei Thesen, die es im
Verlauf der Studie auszuweisen gilt.

(i) Auf der hegelimmanenten Ebene erweist sich ein Ausschluss des System-
teils des absoluten Geistes aus der Diskussion um den Freiheitsbegriff als eine
unzuldssige Verkiirzung. Ich mochte dafiir argumentieren, objektiven und ab-
soluten Geist als eine blof8 artifizielle Trennung innerhalb der menschlichen
Sozialitat zu betrachten, die sich im Rahmen jeder Gesellschaft in einem amal-
gamierten Verhaltnis befinden. Konkret heif$t das: Es existiert keine Freiheit
unabhingig davon, was Geist als seine Freiheit weif8 — dieses Wissen ist his-
torisch divergent und unterliegt selbst einer Freiheitsgeschichte. Der absolute
Geist ist die Reflexionsinstanz eines grundlegenden Selbstwissens des Geistes,
auf Basis dessen seine soziale Welt instituiert wird. Innerhalb der Institutionen
der sozialen Welt, dem objektiven Geist, tritt dieses Selbstwissen des Geistes

! Um Missverstindnisse zu vermeiden, verwende ich Lebensform als allgemeineren Begriff

gegeniiber konkreten historischen Gesellschaftsformationen. Eine Lebensform ist etwas,
wortiber sich — grob gesagt — naturhistorische Urteile im Sinne Thompsons bilden las-
sen; Gesellschaft bezeichnet dagegen eine spezifische historische Konstellation. Lebensform
nutze ich also nicht — wie hdufig im Anschluss an Wittgenstein - als Sammelbegriff fiir
soziale Praktiken, sondern setze fiir konkrete Praxisformen den Begriff Gesellschaft ein.
Dieses Vorgehen hat freilich seine Nachteile, da der Gesellschaftsbegriff oft als hochgradig
abstrakter Terminus fiir eine fragliche Einheit des Sozialen dient (vgl. Khurana 2007a).
Im Kontext einer Auseinandersetzung mit Hegel ist es jedoch hilfreich, zwischen Geist
schlechthin (der menschlichen Lebensform) und bestimmten historischen Konstellationen
des Geistes (Gesellschaften) zu unterscheiden.



10 Einleitung

jedoch nicht als Resultat seiner Freiheit, sondern in naturhafter Form auf.2 Aus
Hegels Perspektive ist diese Verkehrung notwendig, weil objektiver Geist sich
nur dadurch stabilisieren kann - d. h., Elemente als sittlich verbindlich aus-
weisen kann - indem er gewisse Elemente des menschlichen Zusammenlebens
der kollektiven Gestaltbarkeit entzieht. Geist ist somit in jeder konkreten Form
der Selbstbestimmung durch ein Wissen von sich bestimmt, das als solches
innerhalb dieser konkreten Form der Selbstbestimmung nicht thematisch wer-
den kann. Der absolute Geist ist die Reflexionsinstanz dieses grundlegenden
Selbstwissens, seine Geschichte ist die Geschichte des Wissens von der Freiheit
des Geistes und als solche integraler Bestandteil der Freiheitstheorie Hegels.

(ii) Tritt man einen Schritt hinter die Sprache Hegels zuriick, ldsst sich
sagen, Geist beschreibt die Doppelbewegung seiner eigenen Naturalisierung
und ihrer Kritik. Hieraus folgt eine These zum Begriff der zweiten Natur. In-
nerhalb der aktuellen Debatte zum Begriff der zweiten Natur wird in erster
Linie die Frage danach diskutiert, ob sich ein Naturalismus ausfindig machen
lasst, der Geist nicht als Gegensatz zur Natur begreift — die prominentesten
Positionen sind sicherlich McDowells Naturalismus der zweiten Natur (1996)
sowie Thompsons (2008) und Boyles (2017) Fassungen von Vernunft als Form
einer spezifischen Natiirlichkeit des Menschen. Weil es sich hierbei um pri-
mar anthropologische Fragen handelt, sind die sozialtheoretischen Aspekte
des Begriffes der zweiten Natur nicht von ausschlaggebendem Interesse. Be-
fasst sich diese Debatte in erster Linie mit einem aristotelischen Begriff der
zweiten Natur, mochte ich dafiir argumentieren, dass fiir ein umfassenderes
Bild der menschlichen Sozialitat ebenso die kritische Tradition dieses Begriffes
einbezogen werden muss. Ist die Leitfrage der aristotelischen Debatte, wie es
moglich ist, Geist nicht als etwas zu betrachten, das aus der Natur herausfillt,
ist die sozialtheoretisch spannende Frage die, was es heif3t, dass Geist sich
selbst zur Natur wird. Unter Einbezug der ersten These heifst das, Geist be-
darf sowohl naturalisierter Formen seiner selbst zur Stabilitét seiner objektiven
Daseinsformen als Bedingung sozialer Reproduktion als auch die (kritische)
Thematisierung dieser Naturhaftigkeit, die stets die Drohung mit sich fiihrt,
bestimmte Gestalten des Geistes als alternativlos, unausweichlich und unver-
anderbar aufzufassen.

An dieser Stelle ist ein erlduternder Vorgriff nétig. Hegel entwickelt seine
Theorie des absoluten Geistes in erster Linie als eine Zivilisationsgeschichte

2 Instruktiv heif’t es hierzu in Luhmanns Zettelkasten: »Identititen werden »natiirlich« erlebt,

wenn und soweit sie nicht auf andere Moglichkeiten bezogen (funktionalisiert) werden,
also soweit sie stereotyp in Geltung stehen. Hierbei ist wichtig zu beachten, dass Natiir-
lichkeit ein unvermeidbares Einstellungsmerkmal des menschlichen Erlebens ist, das nur
in bestimmten intendierten Richtungen durchbrochen, nicht aber als solches aufgehoben
werden kann.« (ZK I, 57,4e7b1e96a)

Hegel-Studien



Exposition der These 11

verschiedener Formen geistigen Selbstwissens. Allgemein gesprochen be-
schreibt der absolute Geist Praxisformen menschlicher Selbstthematisierung
(Kunst, Religion, Philosophie). Wenn ich in der zweiten Kernthese dem abso-
luten Geist eine kritische Funktion zuspreche, bedeutet dies zunichst, dass die
Formen gesellschaftlicher Selbstthematisierung transformative Effekte haben.
Es wire natiirlich nicht sinnvoll, die griechische Kunstreligion oder das Chris-
tentum als bewusste Kritik zu beschreiben. Sie sind vielmehr Formen geistiger
Selbstthematisierung, die die absolute Giiltigkeit naturhafter Momente noch
nicht zum Problem erhoben haben. Erst mit dem Epochenumbruch zur Friih-
moderne, der fiir Hegel insbesondere durch die Reformation und den Beginn
der neuzeitlichen Philosophie markiert wird, findet die geistige Selbstthema-
tisierung vor dem Hintergrund der Idee menschlicher Selbstbestimmung statt
und der absolute Geist gewinnt eine explizit kritische Dimension. Im Rahmen
dieser Studie wird dies als Ubergang von nicht-intentionaler zu intentionaler
Selbstthematisierung oder Kritik beschrieben.

(iii) Ausgehend von der Doppelbewegung von Naturalisierungen und ih-
rer Kritik lassen sich die sozialtheoretischen Implikationen meines Vorschlages
als eine Problematisierung des Begriffes der Selbstbestimmung verstehen. Ist
die menschliche Lebensform auf ein bestimmtes Wissen von sich angewiesen,
heif3t das, alle Selbstbestimmung ist bestimmte Selbstbestimmung. Hegel, so
hoffe ich wenigstens im Rahmen dieser Studie zu zeigen, fithrt die Begriffe ei-
nes transparenten Selbstwissens des Geistes mit seiner Fahigkeit zur absoluten
Selbstbestimmung eng - solange eine Gesellschaft sich an ein gegebenes Gesetz
bindet, sei es von den Géttern, Natur, Geschichte oder Okonomie diktiert, ist
sie nicht in einem umfassenden Sinne frei. Freiheit ist somit nur durch die
Kritik naturhafter Voraussetzungen innerhalb des Selbstwissens des Geistes
moglich.

Wir haben zu einer bestimmten Zeit bestimmte Vorstellungen, z. B. von Gott,
vom Staat usf. Bei aller dieser eigenen Einsichten kann es der Fall sein, dafl eine
grundlose Annahme, eine bewufitlose Voraussetzung die Basis von allem Fol-
genden ausmacht. Die Menschen sagen zwar, sie hitten selbst gedacht, und das
Selbstdenken kann auch stattgefunden haben; aber dieses Selbstdenken hat eine
bestimmte Grenze, doch ohne, daf§ man sie selbst bemerkte. (V 6: 302f.)

Diese Konstellation wird problematisch, da Hegels Begriff des objektiven Geis-
tes die soziale Welt konstitutiverweise durch eine solche bewusstlose Voraus-
setzung beschrankt. So wird die Moglichkeit, Freiheit als Selbstbestimmung zu
realisieren, zu einem prekdren Unterfangen — und der Begriff der Selbstbestim-
mung verschiebt sich von der Frage nach einem positiven Inhalt derselben (ei-
ner richtigen Art, sich selbst zu bestimmen) zu einem Begriff, dessen Aufgabe
es in erster Linie ist, auf den vorldufigen Charakter jeder konkreten Daseins-

Beiheft 79



12 Einleitung

form des Geistes und somit ihre Transformierbarkeit hinzuweisen. Mit ande-
ren Worten: Moglichkeiten bereitzustellen, die ein Erstarren der menschlichen
Lebensform in zweiter Natur verhindern, deren Formen uns ungliicklich ma-
chen moégen, gar das planetare Leben als Ganzes gefahrden, aber scheinbar
unausweichlich und naturhaft sind.? Die Thematisierung und Transformation
eben dieser bewusstlosen Voraussetzungen ist die systematische Funktion des
absoluten Geistes.

1.2. Lokalisierung in der Forschungsdiskussion
1.2.1. Objektiver Geist

Innerhalb der letzten Jahre hat Hegels Philosophie des Geistes in Bezug
auf Fragen der Sozialtheorie und der Frage nach der menschlichen Freiheit
durch die anerkennungstheoretischen Vorschldge Axel Honneths und Frede-
rick Neuhousers eine Form der Breitenwirksamkeit entwickelt, die finfzig
Jahre zuvor noch nicht denkbar schien. Zweifelsfrei musste fiir dieses Pro-
jekt eine Rekonstruktion Hegels geleistet werden, die ein freieres Vokabular
tiber innersystematische Strenge favorisierte; Umfang und Produktivitat der
Rezeption wiesen diesen Zugriff auf Hegel als gelungen und gewinnbringend
aus. Seine Relevanz ist schwer zu {iberschétzen. Fiir die innersystematische
Betrachtung Hegels folgte allerdings, dass die Auseinandersetzung mit der
Theorie des objektiven Geistes auch unabhéngig von den restlichen System-
teilen erfolgen konnen sollte, weil sie entweder als nicht notwendig erachtet
werden, um die Theorie des objektiven Geistes zu begreifen (Neuhouser 2000,
4), oder gar die rationalen Einsichten aufgrund ihrer Verbindung zu nicht
»rehabilitierbar[en]« Begriffen untergraben sollen (Honneth 2001, 14 u. vgl.
2013, 17). Die Isolation des objektiven Geistes geht in zwei Richtungen inner-
halb des Systems: Sie exkludiert die Wissenschaft der Logik und den absoluten
Geist.# Die prominentesten Vorschldge dazu, wie sich der Bereich der Logik

8 Zur Alternativlosigkeit als Kategorie der politischen Theorie vgl. Séville 2017, dhnliche
Uberlegungen finden sich bereits bei Ulrich Beck (1986, 280ff.).

* Die Philosophie des subjektiven Geistes hingegen findet durch den Begriff der Gewohnheit
starken Anklang in der Diskussion um Hegels Sozialphilosophie. Susanne Hermann-Si-
nai (2020) argumentiert, dass fiir Hegel Argumentationsstrukturen des subjektiven Geistes
konstitutiv innerhalb des objektiven Geistes sind, insofern die Begrifflichkeiten blofer Ge-
wohnheit und ethischer Gewohnheit nicht dasselbe beschreiben und aufeinander angewie-
sen sind. Mark Alznauer hingegen kritisiert die Einebnung der Unterscheidung zwischen
subjektivem und objektivem Geist in den quasi-transzendentalen Lesarten, gemeint ist hier
Gillian Rose (1995) (vgl. Alznauer 2016, 215), deren Argument darin besteht, individuelle
Akteure nur vor dem Hintergrund einer sie konstituierenden Gemeinschaft zu verstehen

Hegel-Studien



Lokalisierung in der Forschungsdiskussion 13

konstruktiv in Bezug auf sozialtheoretische Fragen verstehen ldsst, stammen
von Robert Brandom (1994; 2001) und Pirmin Stekeler-Weithofer (1992; 2005;
2019; 2020). Mein Thema wird hingegen sein, welche Perspektiven Hegels
Theorie des absoluten Geistes auf die sozialtheoretische Diskussion um die
Freiheit des Geistes er6ffnet.

Das zentralste und stirkste Argument der anerkennungstheoretischen Lek-
tiirevorschldge besteht in der erweiterten Fassung des Freiheitsbegriffes als
sozialer Freiheit gegeniiber der liberalen Auffassung negativer Freiheit oder
Konzeptionen reflexiver Freiheit (Honneth 2013, 44-118). Wihrend negative
Freiheit im Wesentlichen Abwehrrechte des Individuums gegeniiber einer ge-
sellschaftlichen Allgemeinheit verteidigen kann, die als Hindernis der Ver-
wirklichung je individueller Freiheitsbestreben verstanden wird, leidet refle-
xive Freiheit an der »Logik der Nachtréglichkeit« (Honneth 2013, 79f.), weil
sie die soziale Ordnung selbst nicht als Moglichkeitsbedingung des freien Han-
delns auffassen kann. Reflexive Freiheit beschreibt Freiheitsmodelle, die um
den kantischen Autonomiebegriff aufgebaut sind. Autonomie bleibt hier sub-
jektiv, da sie Heteronomie nur auf Ebene der Ausbildung subjektiver Zweckset-
zungen und Wiinsche zuriickweisen kann. Reflexive Freiheit hat dementspre-
chend keinen Zugriff auf die tatsdchlichen materialen Realisierungsbestreben
und Bedingungen der individuellen Zwecke. Der iiberzeugende argumentative
Einwand gegen dieses Modell besteht darin, dass Freiheit sich nicht von ihrem
institutionellen Vollzug losgelost begreifen lasst. Soziale Freiheit ist demnach
das Verstindnis von Freiheit, das die geteilte soziale Welt mitsamt ihren gesell-
schaftlichen Praktiken als Moglichkeitsbedingung von individueller Freiheit
begreift.

Nicht nur die individuellen Absichten sollen dem Maf3stab gentiigen, ihrerseits
ohne jede Fremdeinwirkung zustande gekommen zu sein, sondern auch die du-
Bere, soziale Realitdt soll so vorgestellt werden konnen, dafs sie frei von aller
Heteronomie und jedem Zwang ist. Die Idee der sozialen Freiheit wire dement-
sprechend als Ergebnis einer theoretischen Anstrengung zu verstehen, das dem
Gedanken der reflexiven Freiheit zugrunde gelegte Kriterium auch noch auf jene
Sphire auszudehnen, die herkommlicherweise dem Subjekt als duflere Wirklich-
keit gegeniibergestellt wird. (Honneth 2013, 84)

und somit die »developmental structure« (ebd., 216) zu ignorieren. Alznauer argumentiert
daher fiir eine teleologische Lesart des objektiven Geistes, die ihn nicht als transzendentale
Voraussetzung fasst, sondern den innersystematisch angelegten Entwicklungscharakter be-
riicksichtigt. Ironischerweise wird diese Forderung ohne Hinweis darauf ausgesprochen,
welche Rolle denn der absolute Geist spielen konnte, dessen Relevanz bei Alznauers Argu-
ment auf der Hand zu liegen scheint.

Beiheft 79



14 Einleitung

Die anerkennungstheoretische Position operiert dementsprechend mit einer
Radikalisierung des modernen Begriffes individueller Freiheit, indem sie fragt,
welche sozialen Bedingungen gegeben sein miissen, damit ein Subjekt iiber-
haupt Subjekt werden kann (vgl. Honneth 1994). Liberalen Einwidnden gegen
Konzeptionen positiver Freiheit, wie etwa demjenigen Isaiah Berlins (vgl. Ber-
lin 2002), kann sie entgegnen, dass ihr normatives Kriterium ebenso in der
Integritdt individueller Freiheiten besteht, die auch die liberale Theorietradi-
tion vorgibt zu schiitzen. Soziale Freiheit denkt jedoch, so kann die Anerken-
nungstheorie gegen die liberale Tradition einwenden, beides zusammen: das
modern-liberale Verstindnis individueller Freiheit mitsamt dem institutionel-
len Apparat, der sie erméglicht und schiitzt. Ein Ausgriff auf mehr als Hegels
Theorie des objektiven Geistes und seine anerkennungstheoretischen Schriften
stellt sich innerhalb dieser Theorielinie als nicht notwendig dar.

Neben der Anerkennungstheorie ist Hegels Prominenz in den zeitgends-
sischen Debatten vor allem auf verschiedene non-metaphysical readings zu-
riickzufiihren.> Begrifflich geht dies auf die Arbeiten Klaus Hartmanns zu-
riick, insbesondere der 1972 publizierte Text Hegel: A Non-Metaphysical View.
Hartmanns Vorschlag bestand darin, Hegels Philosophie nicht als einen meta-
physischen Gegenentwurf gegen das kantische Projekt, sondern als eine Kateg-
orientheorie aufzufassen (Hartmann 1972, 104), die den Versuch unternimmt,
die Giiltigkeit der Kategorien innerkategorial zu bestdtigen. »Die Transzenden-
talitdt der kategorialen Begriffe erscheint innerkategorial gewidhrleistet durch
ihr Gedachtsein durch ein abschlieflendes Subjekt, das Denken als kategoriales
oder als absolute Idee. Dies ist die spekulative Fassung des transzendentalen
Gedankens« (Hartmann 1976, 4f.). Im Anschluss an Hartmanns Versuch, eine
kohirente Linie von Kant zu Hegel zu ziehen, erweitern Robert Pippin (1989,
2008) und Terry Pinkard (1994, 2012) dieses Projekt, indem sie mit Hegel die
Vorstellung einer transzendentalen Subjektivitit preisgeben und Subjektivitat
selbst als in historische und sozio-kulturelle Prozesse eingebettet betrachten.
Im deutschsprachigen Raum nannte Habermas diese Verschiebung des Fokus
von monologischer Struktur der Subjektivitdt zur Betrachtung ihrer Genese
in intersubjektiven Kontexten Detranszendentalisierung (Habermas 2004). Die
sozialtheoretische Konsequenz, die hieraus gezogen wurde, wurde von Pip-
pin insbesondere unter dem Begriff der Selbstbestimmung gefasst, die nicht
als individuelles Willkiirrecht, sondern als kollektiver Prozess begriffen wer-
den sollte. Rationalitit der Sozialordnung beschreibt Pippin daher konsequen-
terweise als Zuriickweisung aller duflerlichen Autoritit: »Ethical institutions
which base their claim to authority on a claim about being legislated to by the
nature of man, the will of God, or the accidents of history are thus not objec-

® Zur Terminologie und Abgrenzung zum traditional reading vgl. James Kreines 1997.

Hegel-Studien



Lokalisierung in der Forschungsdiskussion 15

tively rational« (Pippin 2008, 260). Pippin begreift dieses Projekt der Selbst-
bestimmung des Geistes als dezidiert antinaturalistisch, was insbesondere in
seiner Kritik an McDowells Versuch einer aristotelischen Wiederverzauberung
der Natur klar wird (vgl. Pippin 2005). Pinkard hingegen versuchte das Projekt
der Selbstbestimmung des Geistes mit einem neoaristotelisch verstandenen
Begriff der zweiten Natur in Einklang zu bringen. Das zentrale Argument
dieser Interpretation besteht darin, die Sphére des Sozialen schlechthin als
Natur verniinftiger Wesen zu begreifen. Der space of reasons als Ort geteilter
Begriindungspraxis stellt somit den natiirlichen Handlungsspielraum sozialer
Vernunft (Pinkard 1994) dar. Ausgehend von McDowells Uberlegungen zur
Erweiterung des Naturalismusbegriffes — er spricht von einem »naturalism
of second nature« (McDowell 1996, 86) — besteht die Starke dieses Ansatzes
darin, die Entgegensetzung von Geist und Natur zu unterlaufen.é Das soll
durch einen nicht-reduktiven Naturalismus gelingen, der in der Lage ist, den
Begriff der zweiten Natur in Kontinuitdt mit erstnatiirlichen Formen zu den-
ken.” Der Begriff der zweiten Natur stellt sich in dieser Theorietradition als
eine habitualisierte Form des Gebens von Griinden dar, auf die sich alle Mit-
glieder einer sozialen Ordnung qua Teilnahme geeignet haben (vgl. Pinkard
2012, 47). Pinkard weist explizit darauf hin, dass es sich hierbei nicht um eine
essentialistische Feststellung eines vermeintlichen Mensch-Seins handeln soll,
sondern Geistigkeit iiberhaupt darin besteht, sich im gemeinsamen Handeln
auf prinzipiell revidierbare, geteilte Zielsetzungen zu berufen.

Hegel therefore does not have a theory of how human nature matches up with
social life in better or worse ways. Rather, he has a theory of how humans col-
lectively hold themselves to certain goals that turn out to be »untrue« because
they impose what seem to be impossible commitments on themselves. Such com-
mitments express something false, not because the commitments fail to fit the
independently established moral facts but because they fail to present a workable
form of life. (Pinkard 2012, 127)

Kritik der sozialen Welt ist dann die Frage danach, ob eine bestimmte Praxis
des Griinde-Gebens eine funktionierende Gesellschaft konstituieren kann und
présentiert sich folgerichtig als eine Fassung des Funktionalismus, wobei das
Scheitern als Unbewohnbarkeit der Welt aufgefasst wird (Pinkard 2012, 147-
172). Ab welchem Punkt die Welt als unbewohnbar gelten muss, ist keine Frage

¢ Zu den Differenzen des hegelianischen Neoaristotelismus und McDowell vgl. Thompson

2017 u. Pinkard 2017b.

Die Idee einer solchen Kontinuitat wurde in den letzten Jahren insbesondere durch die
Rede von transformativen Modellen des Selbstbewusstseins bestdrkt. Vgl. zu diesem Thema
insbesondere Kern/Kietzmann 2017.

Beiheft 79



