


HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE



HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE Beiheft 79

In Verbindung mit 
Walter Jaeschke ( †) und Ludwig Siep herausgegeben von 
Michael Quante und Birgit Sandkaulen

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Markus Gante 

Das Wissen der Freiheit
Hegels Theorie des absoluten Geistes

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 

Daten sind im Internet über 〈https://portal.dnb.de 〉 abrufbar. 

ISBN 978-3-7873-5017-9 

ISBN eBook 978-3-7873-5018-6

Umschlagabbildung: © Ruth Tesmar / VG Bild-Kunst 2020

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung: 

Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstraße 47, 22081 Hamburg 

info@meiner.de 

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025. Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag behält 

sich die Verwertung der urheberrechtlich geschützten Inhalte dieses Werkes für 

Zwecke des Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte Nutzung 

ist hiermit ausgeschlossen. Satz: satz & sonders, Dülmen. Druck: Stückle, Etten‍

heim. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier. Printed in Germany 

https://portal.dnb.de
mailto:info@meiner.de


Inhalt

1. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9 

1.1. Exposition der These . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9 

1.2. Lokalisierung in der Forschungsdiskussion . . . . . . . . . . . . . . . 12 
1.2.1. Objektiver Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12 
1.2.2. Absoluter Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17 

1.3. Methode und Aufbau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25 

2. Die Freiheit des objektiven Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31 

2.1. Sittliche Substanz und Formen des Wissens . . . . . . . . . . . . . . 32 

2.2. Gewohnheit und ›bloß formale Sittlichkeit‹ . . . . . . . . . . . . . . . 47 

2.3. Patriotismus und Verfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53 

2.4. Zweite Natur und Reflexivität: Die Endlichkeit des 

objektiven Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60 

3. Selbstwissen und Selbstkonstitution: Zur Logik des 
absoluten Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65 

3.1. Freiheit und Selbstbezüglichkeit innerhalb der 

Wissenschaft der Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70 
3.1.1. Theorie und Praxis der Idee: Von der Idee des 

Wahren und des Guten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71 
3.1.2. Die absolute Idee: Selbstwissen und Transparenz . . . . . 80 

3.2. Einheit und Differenz der Freiheit(en): Hegels 

Geschichtsphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84 
3.2.1. Geist als Selbstkonstitution und Selbstwissen . . . . . . . . 85 
3.2.2. Volksgeister und Weltgeist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91 
3.2.3. Eine antiessentialistische Teleologie der wissenden 

Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95 

3.3. Die sozialtheoretische Dimension des absoluten Geistes . . . . . 99 
3.3.1. Artifizielle Trennung: Die Interdependenz des 

objektiven und absoluten Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . 100 



6 Inhalt 

3.3.2. Die Auflösung der wesenhaften Bestimmtheit in 

der Dynamik von Selbstwissen / Selbstkonstitution . . . . 103 

4. Zur Darstellung des absoluten Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107 

4.1. Der absolute Geist in der Enzyklopädie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113 

4.2. Kunst in begrifflicher Hinsicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117 
4.2.1. Das Medium der Selbstverständigung: Das Schöne 

und die Anschauung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120 
4.2.2. Form und Inhalt: Das Schöne und das Ideal . . . . . . . . . 124 
4.2.3. Ausschluss des Naturschönen und der ›großen 

Theorie‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130 
4.2.4. Das Reich der Schatten und die Welt der Erscheinung . . 134 

4.3. Die symbolische Kunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139 
4.3.1. Der Begriff des Symbols und des Zeichens . . . . . . . . . . . 140 
4.3.2. Der Phönix und die unbewusste Symbolik: 

Welches Wissen des Geistes von sich kann das 

Symbol ausdrücken? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145 
4.3.3. Von Pyramiden und dem Rätsel der Sphinx: 

Welches Wissen des Geistes von sich kann das 

Symbol nicht ausdrücken? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152 

4.4. Die klassische Kunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156 
4.4.1. ›Die schönste Freiheit‹: Zur Identität von 

Individualität und Sittlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158 
4.4.2. Alte und neue Götter: Von der Macht der Natur 

zur Macht des Schönen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163 
4.4.3. Das Dasein des Ideals: Heroenzeit, Individualität 

und Skulptur. Welches Wissen des Geistes von sich 

kann das Ideal ausdrücken? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164 
4.4.4. Das Überschreiten des Zentis: Das Schicksal und 

der Anthropomorphismus. Welches Wissen des 

Geistes von sich kann das Ideal nicht ausdrücken? . . . . 168 
4.4.5. Die doppelte Vergangenheit der Kunst und ihre 

Autonomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173 

4.5. Religion in begrifflicher Hinsicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177 
4.5.1. Das Medium der Selbstverständigung: Gott und 

die Vorstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180 
4.5.2. Der metaphysische Begriff Gottes: Gott als Objekt 

des Wissens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185 



Inhalt 7 

4.5.3. Gewissheit, Glauben, Vorstellung, Denken: 

Die Formen des Wissens von Gott . . . . . . . . . . . . . . . . 192 
4.5.4. Der Kultus: Das Wissen als Grundlage des 

Praktischen – Religion als soziales Verhältnis . . . . . . . . 200 

4.6. Die vollendete Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203 
4.6.1. Autorität und das Zeugnis des Geistes . . . . . . . . . . . . . . 205 
4.6.2. Element I: Metaphysischer Begriff und 

ontologischer Gottesbeweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210 
4.6.3. Element II: Vorstellung, empirisches Dasein und 

die Göttlichkeit des Menschen. Welches Wissen 

des Geistes von sich kann die christliche Religion 

ausdrücken? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216 
4.6.4. Element III: Die Gemeinde und ihr Vergehen. 

Welches Wissen des Geistes von sich kann die 

christliche Religion nicht ausdrücken? . . . . . . . . . . . . . 222 

4.7. Philosophie in begrifflicher Hinsicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231 
4.7.1. Das Medium der Selbstverständigung: Das Denken . . . . 233 
4.7.2. Eine Wahrheit und viele Philosophien: 

Was bedeutet es, dass Wahrheit eine Geschichte hat? . . . 238 
4.7.3. Das Wissen der Freiheit: Geist als Definition des 

Absoluten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247 

4.8. Die neue Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254 
4.8.1. Das Metanarrativ: Die Transformation substan zieller 

Bestimmtheit in Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . 255 
4.8.2. Das Subjekt als Prinzip: Hegels Weg von Descartes 

bis Schelling. Welches Wissen des Geistes kann die 

Philosophie ausdrücken? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257 
4.8.3. Absolute Selbstbestimmung: Gibt es ein Wissen 

des Geistes, das die Philosophie nicht ausdrücken kann? 269 

4.9. Analytische Zusammenfassung des Arguments . . . . . . . . . . . . 273 

5. Transparenz und zweite Natur: Das Problem der 
Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277 

5.1. Absolute Transparenz und notwendige Bewusstlosigkeit. 

Zur Debatte zwischen Pippin und Menke . . . . . . . . . . . . . . . . 280 

5.2. Naturalisierungskritik ohne Option auf Selbsttransparenz . . . 287 

5.3. Retroaktivität und selbstgewählte Passivität . . . . . . . . . . . . . . 293 



8 Inhalt 

5.4. Bewusstsein oder Verschwinden der Voraussetzung: 

Die Rolle der ersten Natur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297 

5.5. Was tun mit der Fortschrittsgeschichte? . . . . . . . . . . . . . . . . . 300 

5.6. Welche Freiheit: Triumph der Selbstbestimmung oder die 

Fähigkeit, endlich sein zu können? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310 

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317 

Siglenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319 

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323 



1. Einleitung

1.1. Exposition der These

Gegenstand dieser Studie ist Hegels Begriff der Freiheit zwischen dem objekti‍

ven und dem absoluten Geist. Die Überlegungen sind innerhalb der Debatte 

um den möglichen Freiheitsgehalt des Begriffes der zweiten Natur angesie‍

delt. Mein anleitender Grundgedanke lautet in einer sehr kondensierten und 

explikationsbedürftigen Fassung, dass Geist ein dynamisches Verhältnis von 

Selbstkonstitution und Selbstwissen beschreibt. Ist Geist die umfassende Fä‍

higkeit der menschlichen Lebensform, ihre soziale Welt frei zu instituieren, 

operiert jede konkrete Gesellschaft mit einem bestimmten Verständnis davon, 

was Freiheit ist und was ihre Institutionen wünschenswerterweise darstellen 

sollten.1 Freiheit gibt es nicht an sich, sondern als ein Wissen der Freiheit oder 

als ein Selbstwissen des Geistes. Hieraus ergeben sich drei Thesen, die es im 

Verlauf der Studie auszuweisen gilt.

(i) Auf der hegelimmanenten Ebene erweist sich ein Ausschluss des System‍

teils des absoluten Geistes aus der Diskussion um den Freiheitsbegriff als eine 

unzulässige Verkürzung. Ich möchte dafür argumentieren, objektiven und ab‍

soluten Geist als eine bloß artifizielle Trennung innerhalb der menschlichen 

Sozialität zu betrachten, die sich im Rahmen jeder Gesellschaft in einem amal‍

gamierten Verhältnis befinden. Konkret heißt das: Es existiert keine Freiheit 

unabhängig davon, was Geist als seine Freiheit weiß – dieses Wissen ist his‍

torisch divergent und unterliegt selbst einer Freiheitsgeschichte. Der absolute 

Geist ist die Reflexionsinstanz eines grundlegenden Selbstwissens des Geistes, 

auf Basis dessen seine soziale Welt instituiert wird. Innerhalb der Institutionen 

der sozialen Welt, dem objektiven Geist, tritt dieses Selbstwissen des Geistes 

1 Um Missverständnisse zu vermeiden, verwende ich Lebensform als allgemeineren Begriff 

gegenüber konkreten historischen Gesellschaftsformationen. Eine Lebensform ist etwas, 

worüber sich – grob gesagt – naturhistorische Urteile im Sinne Thompsons bilden las‍

sen; Gesellschaft bezeichnet dagegen eine spezifische historische Konstellation. Lebensform 

nutze ich also nicht – wie häufig im Anschluss an Wittgenstein – als Sammelbegriff für 

soziale Praktiken, sondern setze für konkrete Praxisformen den Begriff Gesellschaft ein. 

Dieses Vorgehen hat freilich seine Nachteile, da der Gesellschaftsbegriff oft als hochgradig 

abstrakter Terminus für eine fragliche Einheit des Sozialen dient (vgl. Khurana 2007a). 

Im Kontext einer Auseinandersetzung mit Hegel ist es jedoch hilfreich, zwischen Geist 

schlechthin (der menschlichen Lebensform) und bestimmten historischen Konstellationen 

des Geistes (Gesellschaften) zu unterscheiden.



10 Einleitung 

jedoch nicht als Resultat seiner Freiheit, sondern in naturhafter Form auf.2 Aus 

Hegels Perspektive ist diese Verkehrung notwendig, weil objektiver Geist sich 

nur dadurch stabilisieren kann – d. h., Elemente als sittlich verbindlich aus‍

weisen kann – indem er gewisse Elemente des menschlichen Zusammenlebens 

der kollektiven Gestaltbarkeit entzieht. Geist ist somit in jeder konkreten Form 

der Selbstbestimmung durch ein Wissen von sich bestimmt, das als solches 

innerhalb dieser konkreten Form der Selbstbestimmung nicht thematisch wer‍

den kann. Der absolute Geist ist die Reflexionsinstanz dieses grundlegenden 

Selbstwissens, seine Geschichte ist die Geschichte des Wissens von der Freiheit 

des Geistes und als solche integraler Bestandteil der Freiheitstheorie Hegels.

(ii) Tritt man einen Schritt hinter die Sprache Hegels zurück, lässt sich 

sagen, Geist beschreibt die Doppelbewegung seiner eigenen Naturalisierung 
und ihrer Kritik. Hieraus folgt eine These zum Begriff der zweiten Natur. In‍

nerhalb der aktuellen Debatte zum Begriff der zweiten Natur wird in erster 

Linie die Frage danach diskutiert, ob sich ein Naturalismus ausfindig machen 

lässt, der Geist nicht als Gegensatz zur Natur begreift – die prominentesten 

Positionen sind sicherlich McDowells Naturalismus der zweiten Natur (1996) 

sowie Thompsons (2008) und Boyles (2017) Fassungen von Vernunft als Form 

einer spezifischen Natürlichkeit des Menschen. Weil es sich hierbei um pri‍

mär anthropologische Fragen handelt, sind die sozialtheoretischen Aspekte 

des Begriffes der zweiten Natur nicht von ausschlaggebendem Interesse. Be‍

fasst sich diese Debatte in erster Linie mit einem aristotelischen Begriff der 

zweiten Natur, möchte ich dafür argumentieren, dass für ein umfassenderes 

Bild der menschlichen Sozialität ebenso die kritische Tradition dieses Begriffes 

einbezogen werden muss. Ist die Leitfrage der aristotelischen Debatte, wie es 

möglich ist, Geist nicht als etwas zu betrachten, das aus der Natur herausfällt, 

ist die sozialtheoretisch spannende Frage die, was es heißt, dass Geist sich 

selbst zur Natur wird. Unter Einbezug der ersten These heißt das, Geist be‍

darf sowohl naturalisierter Formen seiner selbst zur Stabilität seiner objektiven 

Daseinsformen als Bedingung sozialer Reproduktion als auch die (kritische) 

Thematisierung dieser Naturhaftigkeit, die stets die Drohung mit sich führt, 

bestimmte Gestalten des Geistes als alternativlos, unausweichlich und unver‍

änderbar aufzufassen.

An dieser Stelle ist ein erläuternder Vorgriff nötig. Hegel entwickelt seine 

Theorie des absoluten Geistes in erster Linie als eine Zivilisationsgeschichte 

2 Instruktiv heißt es hierzu in Luhmanns Zettelkasten: »Identitäten werden ›natürlich‹ erlebt, 

wenn und soweit sie nicht auf andere Möglichkeiten bezogen (funktionalisiert) werden, 

also soweit sie stereotyp in Geltung stehen. Hierbei ist wichtig zu beachten, dass Natür‍

lichkeit ein unvermeidbares Einstellungsmerkmal des menschlichen Erlebens ist, das nur 

in bestimmten intendierten Richtungen durchbrochen, nicht aber als solches aufgehoben 

werden kann.« (ZK I, 57,4e7b1e96a)

Hegel-Studien 



Exposition der These 11 

verschiedener Formen geistigen Selbstwissens. Allgemein gesprochen be‍

schreibt der absolute Geist Praxisformen menschlicher Selbstthematisierung 

(Kunst, Religion, Philosophie). Wenn ich in der zweiten Kernthese dem abso‍

luten Geist eine kritische Funktion zuspreche, bedeutet dies zunächst, dass die 

Formen gesellschaftlicher Selbstthematisierung transformative Effekte haben. 

Es wäre natürlich nicht sinnvoll, die griechische Kunstreligion oder das Chris‍

tentum als bewusste Kritik zu beschreiben. Sie sind vielmehr Formen geistiger 

Selbstthematisierung, die die absolute Gültigkeit naturhafter Momente noch 

nicht zum Problem erhoben haben. Erst mit dem Epochenumbruch zur Früh‍

moderne, der für Hegel insbesondere durch die Reformation und den Beginn 

der neuzeitlichen Philosophie markiert wird, findet die geistige Selbstthema‍

tisierung vor dem Hintergrund der Idee menschlicher Selbstbestimmung statt 

und der absolute Geist gewinnt eine explizit kritische Dimension. Im Rahmen 

dieser Studie wird dies als Übergang von nicht-intentionaler zu intentionaler 

Selbstthematisierung oder Kritik beschrieben.

(iii) Ausgehend von der Doppelbewegung von Naturalisierungen und ih‍

rer Kritik lassen sich die sozialtheoretischen Implikationen meines Vorschlages 

als eine Problematisierung des Begriffes der Selbstbestimmung verstehen. Ist 

die menschliche Lebensform auf ein bestimmtes Wissen von sich angewiesen, 

heißt das, alle Selbstbestimmung ist bestimmte Selbstbestimmung. Hegel, so 

hoffe ich wenigstens im Rahmen dieser Studie zu zeigen, führt die Begriffe ei‍

nes transparenten Selbstwissens des Geistes mit seiner Fähigkeit zur absoluten 

Selbstbestimmung eng – solange eine Gesellschaft sich an ein gegebenes Gesetz 

bindet, sei es von den Göttern, Natur, Geschichte oder Ökonomie diktiert, ist 

sie nicht in einem umfassenden Sinne frei. Freiheit ist somit nur durch die 

Kritik naturhafter Voraussetzungen innerhalb des Selbstwissens des Geistes 

möglich.

Wir haben zu einer bestimmten Zeit bestimmte Vorstellungen, z. B. von Gott, 

vom Staat usf. Bei aller dieser eigenen Einsichten kann es der Fall sein, daß eine 

grundlose Annahme, eine bewußtlose Voraussetzung die Basis von allem Fol‍

genden ausmacht. Die Menschen sagen zwar, sie hätten selbst gedacht, und das 

Selbstdenken kann auch stattgefunden haben; aber dieses Selbstdenken hat eine 

bestimmte Grenze, doch ohne, daß man sie selbst bemerkte. (V 6: 302 f.)

Diese Konstellation wird problematisch, da Hegels Begriff des objektiven Geis‍

tes die soziale Welt konstitutiverweise durch eine solche bewusstlose Voraus‍
setzung beschränkt. So wird die Möglichkeit, Freiheit als Selbstbestimmung zu 

realisieren, zu einem prekären Unterfangen – und der Begriff der Selbstbestim‍

mung verschiebt sich von der Frage nach einem positiven Inhalt derselben (ei‍

ner richtigen Art, sich selbst zu bestimmen) zu einem Begriff, dessen Aufgabe 

es in erster Linie ist, auf den vorläufigen Charakter jeder konkreten Daseins‍

Beiheft 79 



12 Einleitung 

form des Geistes und somit ihre Transformierbarkeit hinzuweisen. Mit ande‍

ren Worten: Möglichkeiten bereitzustellen, die ein Erstarren der menschlichen 

Lebensform in zweiter Natur verhindern, deren Formen uns unglücklich ma‍

chen mögen, gar das planetare Leben als Ganzes gefährden, aber scheinbar 

unausweichlich und naturhaft sind.3 Die Thematisierung und Transformation 

eben dieser bewusstlosen Voraussetzungen ist die systematische Funktion des 

absoluten Geistes.

1.2. Lokalisierung in der Forschungsdiskussion

1.2.1. Objektiver Geist

Innerhalb der letzten Jahre hat Hegels Philosophie des Geistes in Bezug 

auf Fragen der Sozialtheorie und der Frage nach der menschlichen Freiheit 

durch die anerkennungstheoretischen Vorschläge Axel Honneths und Frede‍

rick Neuhousers eine Form der Breitenwirksamkeit entwickelt, die fünfzig 

Jahre zuvor noch nicht denkbar schien. Zweifelsfrei musste für dieses Pro‍

jekt eine Rekonstruktion Hegels geleistet werden, die ein freieres Vokabular 

über innersystematische Strenge favorisierte; Umfang und Produktivität der 

Rezeption wiesen diesen Zugriff auf Hegel als gelungen und gewinnbringend 

aus. Seine Relevanz ist schwer zu überschätzen. Für die innersystematische 

Betrachtung Hegels folgte allerdings, dass die Auseinandersetzung mit der 

Theorie des objektiven Geistes auch unabhängig von den restlichen System‍

teilen erfolgen können sollte, weil sie entweder als nicht notwendig erachtet 

werden, um die Theorie des objektiven Geistes zu begreifen (Neuhouser 2000, 

4), oder gar die rationalen Einsichten aufgrund ihrer Verbindung zu nicht 

»rehabilitierbar[en]« Begriffen untergraben sollen (Honneth 2001, 14 u. vgl. 

2013, 17). Die Isolation des objektiven Geistes geht in zwei Richtungen inner‍

halb des Systems: Sie exkludiert die Wissenschaft der Logik und den absoluten 
Geist.4 Die prominentesten Vorschläge dazu, wie sich der Bereich der Logik 

3 Zur Alternativlosigkeit als Kategorie der politischen Theorie vgl. Séville 2017, ähnliche 

Überlegungen finden sich bereits bei Ulrich Beck (1986, 280 ff.).

4 Die Philosophie des subjektiven Geistes hingegen findet durch den Begriff der Gewohnheit 

starken Anklang in der Diskussion um Hegels Sozialphilosophie. Susanne Hermann-Si‍

nai (2020) argumentiert, dass für Hegel Argumentationsstrukturen des subjektiven Geistes 

konstitutiv innerhalb des objektiven Geistes sind, insofern die Begrifflichkeiten bloßer Ge‍
wohnheit und ethischer Gewohnheit nicht dasselbe beschreiben und aufeinander angewie‍

sen sind. Mark Alznauer hingegen kritisiert die Einebnung der Unterscheidung zwischen 

subjektivem und objektivem Geist in den quasi-transzendentalen Lesarten, gemeint ist hier 

Gillian Rose (1995) (vgl. Alznauer 2016, 215), deren Argument darin besteht, individuelle 

Akteure nur vor dem Hintergrund einer sie konstituierenden Gemeinschaft zu verstehen 

Hegel-Studien 



Lokalisierung in der Forschungsdiskussion 13 

konstruktiv in Bezug auf sozialtheoretische Fragen verstehen lässt, stammen 

von Robert Brandom (1994; 2001) und Pirmin Stekeler-Weithofer (1992; 2005; 

2019; 2020). Mein Thema wird hingegen sein, welche Perspektiven Hegels 

Theorie des absoluten Geistes auf die sozialtheoretische Diskussion um die 

Freiheit des Geistes eröffnet.

Das zentralste und stärkste Argument der anerkennungstheoretischen Lek‍

türevorschläge besteht in der erweiterten Fassung des Freiheitsbegriffes als 

sozialer Freiheit gegenüber der liberalen Auffassung negativer Freiheit oder 

Konzeptionen reflexiver Freiheit (Honneth 2013, 44–118). Während negative 

Freiheit im Wesentlichen Abwehrrechte des Individuums gegenüber einer ge‍

sellschaftlichen Allgemeinheit verteidigen kann, die als Hindernis der Ver‍

wirklichung je individueller Freiheitsbestreben verstanden wird, leidet refle‍

xive Freiheit an der »Logik der Nachträglichkeit« (Honneth 2013, 79 f.), weil 

sie die soziale Ordnung selbst nicht als Möglichkeitsbedingung des freien Han‍

delns auffassen kann. Reflexive Freiheit beschreibt Freiheitsmodelle, die um 

den kantischen Autonomiebegriff aufgebaut sind. Autonomie bleibt hier sub‍

jektiv, da sie Heteronomie nur auf Ebene der Ausbildung subjektiver Zweckset‍

zungen und Wünsche zurückweisen kann. Reflexive Freiheit hat dementspre‍

chend keinen Zugriff auf die tatsächlichen materialen Realisierungsbestreben 

und Bedingungen der individuellen Zwecke. Der überzeugende argumentative 

Einwand gegen dieses Modell besteht darin, dass Freiheit sich nicht von ihrem 

institutionellen Vollzug losgelöst begreifen lässt. Soziale Freiheit ist demnach 

das Verständnis von Freiheit, das die geteilte soziale Welt mitsamt ihren gesell‍

schaftlichen Praktiken als Möglichkeitsbedingung von individueller Freiheit 

begreift.

Nicht nur die individuellen Absichten sollen dem Maßstab genügen, ihrerseits 

ohne jede Fremdeinwirkung zustande gekommen zu sein, sondern auch die äu‍

ßere, soziale Realität soll so vorgestellt werden können, daß sie frei von aller 

Heteronomie und jedem Zwang ist. Die Idee der sozialen Freiheit wäre dement‍

sprechend als Ergebnis einer theoretischen Anstrengung zu verstehen, das dem 

Gedanken der reflexiven Freiheit zugrunde gelegte Kriterium auch noch auf jene 

Sphäre auszudehnen, die herkömmlicherweise dem Subjekt als äußere Wirklich‍

keit gegenübergestellt wird. (Honneth 2013, 84)

und somit die »developmental structure« (ebd., 216) zu ignorieren. Alznauer argumentiert 

daher für eine teleologische Lesart des objektiven Geistes, die ihn nicht als transzendentale 

Voraussetzung fasst, sondern den innersystematisch angelegten Entwicklungscharakter be‍

rücksichtigt. Ironischerweise wird diese Forderung ohne Hinweis darauf ausgesprochen, 

welche Rolle denn der absolute Geist spielen könnte, dessen Relevanz bei Alznauers Argu‍

ment auf der Hand zu liegen scheint.

Beiheft 79 



14 Einleitung 

Die anerkennungstheoretische Position operiert dementsprechend mit einer 

Radikalisierung des modernen Begriffes individueller Freiheit, indem sie fragt, 

welche sozialen Bedingungen gegeben sein müssen, damit ein Subjekt über‍

haupt Subjekt werden kann (vgl. Honneth 1994). Liberalen Einwänden gegen 

Konzeptionen positiver Freiheit, wie etwa demjenigen Isaiah Berlins (vgl. Ber‍

lin 2002), kann sie entgegnen, dass ihr normatives Kriterium ebenso in der 

Integrität individueller Freiheiten besteht, die auch die liberale Theorietradi‍

tion vorgibt zu schützen. Soziale Freiheit denkt jedoch, so kann die Anerken‍

nungstheorie gegen die liberale Tradition einwenden, beides zusammen: das 

modern-liberale Verständnis individueller Freiheit mitsamt dem institutionel‍

len Apparat, der sie ermöglicht und schützt. Ein Ausgriff auf mehr als Hegels 

Theorie des objektiven Geistes und seine anerkennungstheoretischen Schriften 

stellt sich innerhalb dieser Theorielinie als nicht notwendig dar.

Neben der Anerkennungstheorie ist Hegels Prominenz in den zeitgenös‍

sischen Debatten vor allem auf verschiedene non-metaphysical readings zu‍

rückzuführen.5 Begrifflich geht dies auf die Arbeiten Klaus Hartmanns zu‍

rück, insbesondere der 1972 publizierte Text Hegel: A Non-Metaphysical View. 

Hartmanns Vorschlag bestand darin, Hegels Philosophie nicht als einen meta‍

physischen Gegenentwurf gegen das kantische Projekt, sondern als eine Kateg‍
orientheorie aufzufassen (Hartmann 1972, 104), die den Versuch unternimmt, 

die Gültigkeit der Kategorien innerkategorial zu bestätigen. »Die Transzenden‍

talität der kategorialen Begriffe erscheint innerkategorial gewährleistet durch 

ihr Gedachtsein durch ein abschließendes Subjekt, das Denken als kategoriales 

oder als absolute Idee. Dies ist die spekulative Fassung des transzendentalen 

Gedankens« (Hartmann 1976, 4 f.). Im Anschluss an Hartmanns Versuch, eine 

kohärente Linie von Kant zu Hegel zu ziehen, erweitern Robert Pippin (1989, 

2008) und Terry Pinkard (1994, 2012) dieses Projekt, indem sie mit Hegel die 

Vorstellung einer transzendentalen Subjektivität preisgeben und Subjektivität 

selbst als in historische und sozio-kulturelle Prozesse eingebettet betrachten. 

Im deutschsprachigen Raum nannte Habermas diese Verschiebung des Fokus 

von monologischer Struktur der Subjektivität zur Betrachtung ihrer Genese 

in intersubjektiven Kontexten Detranszendentalisierung (Habermas 2004). Die 

sozialtheoretische Konsequenz, die hieraus gezogen wurde, wurde von Pip‍

pin insbesondere unter dem Begriff der Selbstbestimmung gefasst, die nicht 

als individuelles Willkürrecht, sondern als kollektiver Prozess begriffen wer‍

den sollte. Rationalität der Sozialordnung beschreibt Pippin daher konsequen‍

terweise als Zurückweisung aller äußerlichen Autorität: »Ethical institutions 

which base their claim to authority on a claim about being legislated to by the 

nature of man, the will of God, or the accidents of history are thus not objec‍

5 Zur Terminologie und Abgrenzung zum traditional reading vgl. James Kreines 1997.

Hegel-Studien 



Lokalisierung in der Forschungsdiskussion 15 

tively rational« (Pippin 2008, 260). Pippin begreift dieses Projekt der Selbst‍

bestimmung des Geistes als dezidiert antinaturalistisch, was insbesondere in 

seiner Kritik an McDowells Versuch einer aristotelischen Wiederverzauberung 

der Natur klar wird (vgl. Pippin 2005). Pinkard hingegen versuchte das Projekt 

der Selbstbestimmung des Geistes mit einem neoaristotelisch verstandenen 

Begriff der zweiten Natur in Einklang zu bringen. Das zentrale Argument 

dieser Interpretation besteht darin, die Sphäre des Sozialen schlechthin als 

Natur vernünftiger Wesen zu begreifen. Der space of reasons als Ort geteilter 

Begründungspraxis stellt somit den natürlichen Handlungsspielraum sozialer 
Vernunft (Pinkard 1994) dar. Ausgehend von McDowells Überlegungen zur 

Erweiterung des Naturalismusbegriffes – er spricht von einem »naturalism 

of second nature« (McDowell 1996, 86) – besteht die Stärke dieses Ansatzes 

darin, die Entgegensetzung von Geist und Natur zu unterlaufen.6 Das soll 

durch einen nicht-reduktiven Naturalismus gelingen, der in der Lage ist, den 

Begriff der zweiten Natur in Kontinuität mit erstnatürlichen Formen zu den‍

ken.7 Der Begriff der zweiten Natur stellt sich in dieser Theorietradition als 

eine habitualisierte Form des Gebens von Gründen dar, auf die sich alle Mit‍

glieder einer sozialen Ordnung qua Teilnahme geeignet haben (vgl. Pinkard 

2012, 47). Pinkard weist explizit darauf hin, dass es sich hierbei nicht um eine 

essentialistische Feststellung eines vermeintlichen Mensch-Seins handeln soll, 

sondern Geistigkeit überhaupt darin besteht, sich im gemeinsamen Handeln 

auf prinzipiell revidierbare, geteilte Zielsetzungen zu berufen.

Hegel therefore does not have a theory of how human nature matches up with 

social life in better or worse ways. Rather, he has a theory of how humans col‍

lectively hold themselves to certain goals that turn out to be »untrue« because 

they impose what seem to be impossible commitments on themselves. Such com‍

mitments express something false, not because the commitments fail to fit the 

independently established moral facts but because they fail to present a workable 

form of life. (Pinkard 2012, 127)

Kritik der sozialen Welt ist dann die Frage danach, ob eine bestimmte Praxis 

des Gründe-Gebens eine funktionierende Gesellschaft konstituieren kann und 

präsentiert sich folgerichtig als eine Fassung des Funktionalismus, wobei das 

Scheitern als Unbewohnbarkeit der Welt aufgefasst wird (Pinkard 2012, 147–

172). Ab welchem Punkt die Welt als unbewohnbar gelten muss, ist keine Frage 

6 Zu den Differenzen des hegelianischen Neoaristotelismus und McDowell vgl. Thompson 

2017 u. Pinkard 2017b.

7 Die Idee einer solchen Kontinuität wurde in den letzten Jahren insbesondere durch die 

Rede von transformativen Modellen des Selbstbewusstseins bestärkt. Vgl. zu diesem Thema 

insbesondere Kern / Kietzmann 2017.

Beiheft 79 


