VOLKER LEPPIN

Spurensuche



MYSTIK
IN GESCHICHTE UND GEGENWART

Texte und Untersuchungen

Abteilung I - Christliche Mystik

Begriindet von Margot Schmidt und Helmut Riedlinger
Herausgegeben von Volker Leppin

Band 23

frommann-holzboog



VOLKER LEPPIN

Spurensuche

Mystische Frommigkeit in Mittelalter

und Neuzeit

Stuttgart-Bad Cannstatt 2026



Dieser Band wurde gedrucke mit Unterstiitzung der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD)

Bibliografische Information
der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.dnb.de abrufbar

ISBN 978-3-7728-2990-1
eISBN 978-3-7728-3659-6

© 2026 frommann-holzboog Verlag e. K. - Eckhart Holzboog
Kénig-Karl-Strafle 277 - 70372 Stuttgart-Bad Cannstatt
produktsicherheit@frommann-holzboog.de - www.frommann-holzboog.de
Satz: Satzpunkt Ursula Ewert GmbH, Bayreuth
Gesamtherstellung: Laupp & Gébel, Gomaringen
Gedruckt auf siurefreiem und alterungsbestandigem Papier



Inhalt

Y0 o S 7
Einleitung .. ... . o 9

Mystik und Institution als bleibende Provokation am Beispiel
des Franziskus .. ...... ... .. . . . . Is

Mechthild von Magdeburg. Reprisentation Christi
imvisiondren Buch . ........ ... .. .. .. .. . 33

Begine und Beichtvater. Zu den Dominikanerpartien

im FliefSenden Licht der Gottheit Mechthilds von Magdeburg .. ... ... 59
Gottes Sein und Gottes Nihe. Zur Bedeutung des Satzes

»Esse est Deusc fiir ein Verstindnis von Meister Eckharts Mystik . ... 71
Die Komposition von Meister Eckharts Maria-Martha-Predigt . . . . . . 91

Werke und Werkkritik. Innere und dufere Frommigkeit
bei Meister Eckhart . ....... ... .. .. ... .. . . . . 107

Gradualismus und Immediatisierung in Meister Eckharts
Liber Benedictus. Geistliche Begleitung im Horizont

spatmittelalterlicher Frommigkeit ......... . ... . ... . oL 125

»Als wir diese spise essent, so werden wir gessen«.
Reale und metaphorische Nihe Christi bei Johannes Tauler ........ 139

Externe Personkonstitution bei Johannes Tauler ................. 151



6 INHALT

Die Verbindung von Augustinismus und Mystik im spiten
Mittelalter und in der frithen reformatorischen Bewegung ......... 163

Passionsmystik bei Luther ...... ... ... . ... o i 185
»Ein Kuchen werden«. Mystische Ziige in Luthers Abendmahlslehre .. 213
Spanische Mystik im deutschsprachigen Luthertum.

Transkonfessionelle Interferenzen im Zeitalter der Konfessionen

am Beispiel von Johann Arndts Pardiesgirtlein . ... ............ ... 229

Bach und die mystische Tradition. Uberlegungen anhand

von Texten seines Vokalwerks . .......... ... ... ... . ... ... .... 241
Quellen ... 263
Abkiirzungsverzeichnis. . ... oo o oo oo 269
Forschungsliteratur ........ ... ... ... . . i 271
Ortsverzeichnis . ... ... i 290
Personenverzeichnis . .. ....... ... . . 291
Sachverzeichnis . ........ ... . 293

Ersterscheinungsverzeichnis . .. ...... ... ... . oo 295



Vorwort

Dieses Buch fasst Forschungen aus beinahe dreiflig Jahren zusammen. Seine
Whurzeln reichen sogar noch ein weiteres Jahrzehnt zuriick. Als Student hatte
ich die Méglichkeit, auf einer Sommerakademie der Studienstiftung des deut-
schen Volkes ein Seminar iiber Meister Eckhart zu besuchen, das Georg Steer,
der Grandseigneur der germanistischen Eckhartforschung leitete. Wir wurden
mit Texten konfrontiert, die bekannt waren, und mit solchen, die noch unter
Georg Steers Hinden auf die Edition warteten. Mir erschlossen sich Wel-
ten, die mir im Studium der evangelischen Theologie nicht begegnet waren:
die Mystik des Mittelalters. Ich verschlang Eckharts Predigten im Original,
in Quints Ubersetzung, in der eleganteren Ubersetzung von Dietmar Mieth.
Wissenschaftlich ging ich aber zunichst einen anderen Weg, der mich in die
Scholastik und in die lutherische Apokalyptik fiihrte.

Ein Zufall brachte mich wieder auf die Mystik: Kurz nach meiner Habili-
tation im Jahre 1997 erhielt ich die Einladung zu einem Vorstellungsvortrag
in Mainz, mit dem ausdriicklichen Hinweis, ich mége doch bitte etwas zur
Epoche der Reformation vortragen. Dazu hatte ich nichts parat — im Ha-
bilitationsverfahren hatte ich ja gerade Uberschneidungen mit den Epochen
vermieden, zu denen ich meine Qualifikationsschriften verfasst hatte. Ich
wusste mir nicht anders zu helfen, als die kleine Bonner Lutherausgabe, die
mir meine Eltern zum Beginn meines Theologiestudiums geschenkt hatten,
zu lesen — und mit einem Male stief§ ich auf Texte, die mir bekannt vorkamen.
Nicht weil sie nach Luther klangen. Sondern weil sie nach Eckhart klangen,
genauer, wie ich dann herausfand: nach Johannes Tauler. Von da an wurde die
Mystik, gerade im Ubergang vom Mittelalter zur Reformation zu einem mei-
ner wichtigsten Forschungsgebiete. Wenn mein Eindruck nicht ganz falsch
ist, hat das dazu beigetragen, dass die Chance fiir evangelische Theologiestu-
dierende, im Laufe ihrs Studiums etwas iiber Mystik zu héren, sich gegeniiber
meiner eigenen Studienzeit deutlich erhoht hat. Das wire schon einmal was.
Fir mich selbst war es eine Reise in begeisternde Texte und Zusammenhinge
aus vielen Jahrhunderten — und ich hoffe, dass die hier gesammelten Aufsitze
einen Eindruck von eben dieser Faszinationskraft vermitteln konnen.



8 VORWORT

Dass diese Arbeiten auch als Beitrag zu lutherischer Theologie und From-
migkeit anerkannt werden, zeigt mir der namhafte Druckkostenzuschuss
der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD),
fir den ich herzlich danke. Das Buch erscheint nicht in einer theologischen
Reihe, sondern in »Mystik in Geschichte und Gegenwart«. Ich bin dem Ver-
lag frommann-holzboog dafiir dankbar, dass er mir vor einigen Jahren die
Verantwortung fiir diese Reihe tibertragen hat und wir sie gemeinsam wieder
in Schwung bringen konnten. Mein Dank hierfiir gilt Frau Ute Miihlbach
und fiir diesen eigenen Band besonders Herrn Jakob Kiimmerer. Seine griind-
liche Lektiire war eine grofle Freude und Hilfe, ebenso wie die unermiidliche
Arbeit von Marko Eichele (Yale Divinity School), der den Entstehungsprozess
begleitet und mitgestaltet hat. Besonders dankbar aber bin ich allen Lesenden,
die sich anregen lassen — und in positiver Aufnahme und Kritik wiederum
mich anregen werden.

New Haven, 31. August 2025 Volker Leppin



Einleitung

Dass Mystik schwer zu definieren ist, ist ein altbekanntes Problem — ein Ver-
stindnis des Phinomens ergibt sich eher aus der Untersuchung seiner ein-
zelnen Erscheinungen als aus einer trennscharfen Bestimmung des Inhalts.
Die folgenden Aufsitze spiegeln auch im wissenschaftlichen Leben ihres Au-
tors unterschiedliche Versuche wider, das Phinomen der Mystik zu fassen.
Die interdisziplindre Arbeit an den Texten hat fiir die deutsche Debatte ein
weitgehend literaturhistorisches Verstindnis nahegelegt, wie es Kurt Ruh ge-
fasst hat. Er hat ein »Korpus mystischen Schrifttums« definiert, das vor allem
durch ein »Traditionsgeflecht« gegenseitiger Beziige bestimmt ist." Was zur
Mystik gehort, wird also durch literarische Zusammenhinge definiert. Das
ist ein pragmatisch sinnvoller Weg, der allerdings dazu fiihrt, tiber etwas zu
sprechen, fiir dessen Erfassung, wie Ruh schreibt, »Erfahrungsinhalt« zentral
ist,> diesen Erfahrungsinhalt aber nicht zum leitenden Kriterium zu nehmen.
Das ist auch eine Stirke. Der Erfahrungsbegriff wurde in die Mystikforschung
von William James (1842-1910) eingebracht. Fiir ihn war in einem philoso-
phisch-psychologischen Zugriff Mystik eine besondere Erscheinungsform je-
ner religiosen Erfahrung, tiber die er im Studienjahr 1901/02 seine Gifford
Lectures hielt. Mystik war damit Teil der religiosen Psychologie. Diese starke
Betonung der Erfahrung ist nicht unwidersprochen geblieben. Forscher wie
Denys Turner* und, im deutschen Sprachraum besonders prominent, Kurt
Flasch’ haben davor gewarnt, dass eine zu starke Betonung der Erfahrungs-
dimension drohen kénnte, das philosophische Gewicht mystischer Texte zu
verdringen. Und auch historisch muss natiirlich an die Selbstverstindlichkeit
erinnert werden, dass Erfahrung als subjektives Phinomen sich dem histori-

1 K. Ruh, Geschichte der abendlindischen Mystik, Bd.1, Miinchen 1990, S. 13-15.

2 Ruh (1990), S. 13.

3 W. James, The Varieties of Religious Experience. A study in the human nature, New York
1902, S. 370—420.

4 D.Turner, The Darkness of God. Negativity in Christian Mysticism, Cambridge 1995.

s K. Flasch, »Die Intention Meister Eckharts«, in: ders., Studien zu Meister Eckhart,
Frankfurt am Main 2022, S. 21-51.



10 EINLEITUNG

schen Zugriff entzieht. Das ist wiederum die Stirke von Ruhs Versuch, Mys-
tik tiber objektivierbare Textzusammenhinge statt tiber subjektive Erfahrung
zu erschlieflen.

Doch sprechen die Mystikerinnen und Mystiker ihrem Anspruch nach
tiber Erfahrung — genau dies hat mich im Zuge der Forschung, die sich in den
Beitrigen dieses Bandes niedergeschlagen hat, dazu gebracht, nach Moglich-
keiten zu suchen, Mystik nicht allein literarisch von den Texten her zu ver-
stehen, sondern als Ausdruck von Frommigkeit. Geschichte der Frommigkeit
oder der Spiritualitit ist ein gut etabliertes Feld der Forschung. Aus histori-
scher Sicht gilt: »Frommbeit ldsst sich nicht fassen, aber frommes Verhalten
lasst sich beschreiben.«® Darin driicke sich ein legitimes Interesse an der sozia-
len Praxis religioser Einstellungen aus. Die darin implizierte Selbstbegrenzung
hat Berndt Hamm allerdings als »iiberzogen oder zumindest zu wenig diffe-
renziert« kritisiert’” und dafiir pladiert, in normativen und regulativen Quel-
len eine »Theoriegestalt von Frommigkeitc, ja, eine implizite »Frommigkeits-
theorie« zu finden.® Unter den Quellen, die solche Theorie enthalten, finden
sich dann auch etwa Lieder und Gebete,® also Textsorten, die nicht externe
Reflexion der Frommigkeitspraxis sind, sondern deren Teil.

Schaut man auf Frommigkeitstheorie in Texten — und man kénnte in all-
gemeinerer Sicht auch Bilder hinzuftigen —, so bleibt selbstverstindlich das
Innenleben der historischen Subjekte verschlossen. Dieses untersuchen zu
wollen, wire ein methodisch unangemessenes Bemiihen. Aber man erreicht
Frommigkeit in einer Reflexionsgestalt, die den Weg zu einer mehrstufigen
Anniherung erméglicht: Es gibt Texte, die als Theorie nicht-teilnehmend die
Phinomene von Frommigkeit reflektieren. Das diirfte allerdings in Moderne
und Frither Neuzeit der weitaus geringere Teil der zuginglichen Quellen sein.
Selbst bei einem scholastischen Sentenzenkommentar darf man fragen, ob
dessen Autor hier in reiner Distanz zu seinem Gegenstand steht. In der Regel
hat man es mit Texten zu tun, die sich unmittelbar auf eine Frommigkeits-
praxis bezichen, an der die Autorinnen und Autoren selbst teilhaben. Diese
Texte konnen wie Gebetbiicher normativ sein, sie kdnnen auch den Anspruch
erheben, nicht nur iiber, sondern auch aus Erfahrung zu sprechen. Damit

6 H. Molitor, »Frommigkeit in Spitmittelalter und frither Neuzeit als historisch-me-
thodisches Problemc, in: Festgabe fiir Ernst Walter Zeeden, hg.v. H. Rabe u.a., Miinster
1976, S. 120, hier: S. 14.

7 B. Hamm, Religiositit im spiten Mittelalter. Spannungspole, Newaufbriiche, Normierun-
gen, hg.v. R. Friedrich und W. Simon, Tiibingen 2011 (Spatmittelalter, Humanismus,
Reformation s54), S. 9o.

8 Hamm (20m), S. 93.

9 Ebd.



EINLEITUNG 11

ist nichts dartiber gesagt, ob diese Erfahrung stattgefunden hat — die Infra-
gestellung einer solchen Erfahrungsrealitit ist legitim und kann nicht durch
Behauptungen beiseitegeschoben werden. Allerdings enthalten diese Texte
in der Regel keinen Hinweis darauf, dass ihre inhaltlichen Botschaften nicht
als real wahrgenommen werden sollten. Fiir die Zeitgenossinnen und Zeit-
genossen zumindest handelte es sich bei der berichteten Erfahrung um eine
Erfahrungsrealitit, und als solche ist sie auch ernst zu nehmen, ohne dass mo-
derne Forschung diese Realitit affirmativ zugrunde legen miisste oder auch
nur kénnte.

Wie schon angedeutet, ist mystische Frommigkeit in besonderer Weise kri-
tischen Fragen ausgesetzt, und zugleich ist sie eine Art Paradefall der From-
migkeitsgeschichte. Die dreibindige Geschichte der Spiritualitir (im Original
Christian Spirituality)® macht schon in der Einfiihrung zur deutschen Aus-
gabe deutlich, dass Spiritualitit hier in engem Zusammenhang mit Mystik
verstanden wird." Nicht zufillig ist einer der Hauptherausgeber der Theologe
Bernard McGinn, der Nestor der gegenwirtigen internationalen Mystikfor-
schung. Ahnlich wie Bernde Hamm hat er entschieden davor gewarnt, »Erfah-
ren und Verstehen« auseinanderzureiflen.”> Manchmal lisst sich beides nicht
genau unterscheiden — wesentlich bleibt die methodische Vorsicht gegeniiber
dem Gegenstand. Und vor diesem Hintergrund hat er Mystik stirker inhalt-
lich als Kurt Ruh als das definiert, was »das betrifft, was man unmittelbare
bzw. direkte Gegenwart Gottes nennen kann«.” Meine eigenen Forschungen
haben sich auf diese Bestimmung zubewegt, freilich mit einem leichten Vor-
behalt. Statt von »Gegenwart Gottes« mochte ich, mit einem gemeinsam mit
Berndt Hamm entwickelten Begriff,™ von der Erfahrung der Nihe Gottes als
Zentrum mystischer Frommigkeit sprechen. Gegeniiber der an die Realpri-
senz Gottes in der Eucharistie erinnernden Rede von der Gegenwart Gottes,
riickt dies durch die riumliche Perspektive den Aspekt der personalen Begeg-
nung mit Gott etwas stirker in den Mittelpunkt. Diese Bestimmung teilt aber
mit McGinns Anregung die Hervorhebung, dass es sich hier um Phinomene

10 B. McGinn u.a. (Hg.), Geschichte der christlichen Spiritualitiit, 3 Bde., Wiirzburg
1993-1997.

11 J. Sudbrack, »Einfiihrung, in: Geschichte der christlichen Spiritualizit, Bd. 1, hg.v. B.
McGinn u.a., Wiirzburg 1993, S. 11—20, hier: S. 11.

12 B. McGinn, Die Mystik im Abendland, Bd. 1, Freiburg 1994, S. 12.

13 McGinn (1994), S. 16.

14 B. Hamm, V. Leppin (Hg.), Gottes Nihe unmittelbar erfabren. Mystik im Mittelalter
und bei Martin Luther, Tiibingen 2007 (Spitmittelalter und Reformation. Neue Reihe
36).



Mystik und Institution als bleibende Provokation
am Beispiel des Franziskus

Uber Mystik und Institution bei Franz schreiben zu wollen und beides auch
noch in Verbindung miteinander zu setzen, bedeutet, an gleich zwei Stellen
weitreichende Probleme der Forschung zu beriihren. Das eine betrifft die
Mystik: Bernard McGinn hat in seiner groffen Geschichte der Mystik des
Abendlandes darauf hingewiesen, dass Franz als Mystiker par excellence ins-
besondere durch die Erzihlung von der Stigmatisierung gilt," die ihrerseits
historisch fraglich ist. Im Blick auf die Schriften selbst hingegen wird McGinn
sehr vorsichtig, spricht davon, dass diese »implizit ein mystisches Element«
enthalten,” in der Mehrzahl aber »nicht explizit mystischen Charakters« sei-
en. Er setzt sich damit von dem bedeutenden Franziskus-Forscher Oktavian
Schmucki ab, der eine grofle Studie ausdriicklich dem Nachweis einer »Mys-
tik des hl. Franziskus von Assisi im Lichte seiner »Schriften« gewidmet hat.*
Damit ist hier deutlich eine Forschungsdifferenz markiert.

In gewisser Weise gilt eine solche auch fiir das Verhiltnis von Franz zur In-
stitution: Insbesondere in der Biographie aus der Feder Helmut Felds’ hat ein
Gedanke wissenschaftlich Kontur gewonnen, der sich mit Vorstellungen von
Franz von Assisi oft verbindet: dass er im Grunde allem Institutionellen fern
gestanden habe und nach seinem Tode eine Art kirchlicher Vereinnahmung
stattgefunden habe,® die sehr rasch aus dem Rebellen einen Heiligen gemacht

1 B. McGinn, Die Mystik im Abendland, Bd. 3: Bliite. Minner und Frauen der neuen
Mpystik (1200-1350), Freiburg u.a. 1999, S. 104.

2 Ebd,, S. 105.

3 Ebd,, S. 110; vgl. B. McGinn, »Was Francis of Assisi a Mystic?«, in: Doors of Understan-
ding. Conversations in global spirituality FS Ewert Cousins, hg.v. S. Chase, Quincy 1997,
S. 145174, hier: S. 151.

4 O. Schmucki, »Zur Mystik des hl. Franziskus von Assisi im Lichte seiner »Schriften«,
in: Beitriige zur Franziskusforschung, hg.v. U. Kopf, L. Lehmann, Kevelaer 2007 (FrFor
48), S. 377—402.

s H. Feld, Franziskus von Assisi. Der Namenspatron des Papstes, Darmstadt 2014.

6 Ebd., S. 319.



16 MYSTIK UND INSTITUTION ALS BLEIBENDE PROVOKATION

habe. Wie ich im Folgenden darlegen werde, unterschitzen solche Deutungen
die enge Bindung des Poverello an die Kirche seiner Zeit. Wenn allerdings
etwas daran sein sollte, dass Franz der Institution der Kirche positiv gegen-
tiber stand, ist erneut im Blick auf die Mystik zu fragen, ob denn tiberhaupt
Kirchlichkeit und Mystik zusammengehen oder beide nicht gewissermafien
natiirliche Feinde sind. Demnach haben die folgenden Uberlegungen drei
Fragen zu behandeln: War Franziskus ein Mystiker? Kann man als Mystiker
kirchlich sein? Und wie gestaltete sich vor diesem Hintergrund Franz’ spezi-
fische Kirchlichkeit?

1. Die mystische Deutung des Franz:
Seraphenvision und Stigmatisierung

Wie erwihnt, hat Bernard McGinn hervorgehoben, dass das, was Franz als
Mpystiker erscheinen ldsst, zunichst das Geschehen der Stigmatisierung, mehr
noch wohl die dem nach den Berichten vorgelagerte Seraphenvision ist.”
Nach dem Bericht des Thomas von Celano sei Franz zwei Jahre vor seinem
Tod auf dem Berge La Verna, wohin er sich auf der Suche nach Einsamkeit zu-
riickgezogen hatte, eine visio Dei widerfahren:® Er sah tiber sich einen Mann
in Gestalt eines Seraphen, also einer jener gefligelten Engelsgestalten, die der
Prophet Jesaja am Thron Gottes geschaut hatte (Jes 6,2), ans Kreuz geschla-
gen.? »Zwei Fliigel waren tiber das Haupt erhoben, zwei waren zum Fliegen
ausgebreitet, zwei schliefllich bedeckten den ganzen Korper«,™ so beschreibt
es Celano. Es handelte sich also offenkundig um eine Vision, in der Chris-
tuserscheinung und anderer Weisen der Selbstoffenbarung Gottes ineinander
glitten.

Insbesondere Bonaventura, bekanntlich selbst ein grofler Mystiker, hat
diese Vision als Auftakt eines Geschehens geschildert, das er als mystische

7 Zu der urspriinglichen Trennung von Seraphenvision und Stigmatisierung s. ebd., S.
258; J. A. Wayne Hellmann, »The Seraph in Thomas of Celano’s Vita prima, in: 7hat
others may know and love. FS Zachary Hayes, hg. von M. E. Cusato, St. Bonaventure/New
York 1997, S. 32f; McGinn (1999), S. 160; P. Bésch, »Redaktionsgeschichtliche Beob-
achtungen zum Bericht iiber die Wundmale in der »Vita Beati Franciscic des Thoms von
Celanog, in: Laur. 50 (2009), S. 111-150, hier: S. 131.

8 1 Cel 94,2 (Fontes Franciscani, S. 370).

9 1 Cel 94,1 (Fontes Franciscani, S. 370).

10 1 Cel 94,2 (Fontes Franciscani, S. 370): »Duae alae supra caput elevabuntur, duae ad
volandum extendebantur, duae denique totum velabant corpus; dhnlich Gef 69,4 (ebd.,
S. 1441).



DIE MYSTISCHE DEUTUNG DES FRANZ 17

Verwandlung deutete. Diese Auffassung floss nicht allein in seine Darstellung
der Legenda des Franziskus ein, in welcher er die Verwandlung des Franz in
Gott hervorhob.™ Vor allem hat Bonaventura sein Itinerarium mentis in Deum
mit der Erinnerung an jene Szene beginnen lassen: Er habe sich nach dem
Vorbild des Ordensgriinders dreiunddreiflig Jahre — also die Lebensspanne
Jesu — nach dessen Tod gleichfalls auf den Berg La Verna begeben und der
Seraphenvision gedacht:™

Im Bedenken dieses Geschehens ist mir sofort erschienen, dass jene Vision uns die
Erhebung unseres Vaters in der Beschauung und den Weg, auf welchem er dorthin
gelangte, darbiete.”

Franz also bietet Vorbild und Anstof fiir jenen Aufstieg zu Gott, zu welchem
Bonaventura anleiten will. Das ist im Blick auf die biographische Auswert-
barkeit von Bonaventuras Schilderung der Geschehnisse in der Legenda des
Franz schon allein deswegen bemerkenswert, weil seine Hinweise ja in das
Jahr 1259 zuriickfithren, also kurz ehe er sich selbst vom Ordenskapitel in
Narbonne den Auftrag geben lief3, die Legenda des Ordensgriinders zu verfas-
sen.” Zumindest fiir dieses Geschehen war der Deutungsrahmen schon vorab
festgelegt.

Was davon tatsichlich Anhalt im Leben des Franziskus hatte, kann und
muss hier nicht im Einzelnen diskutiert werden. Fiir die Seraphenvision ist
die historische Wahrscheinlichkeit méglicherweise sogar etwas hoher als fiir
die Stigmatisierung — allerdings weiff man auch von ihr nur aus zweiter Hand,
durch die Biographen. Und fiir den Hintergrund der Stigmatisierung ist mit
Oktavian Schmucki sogar festzuhalten, dass jenseits der Berichte hieriiber
eine ausgeprigte Nachfolge in Leidensmystik bei Franz nicht festzustellen ist:
»Nicht einmal in seinem Officium Passionis steht der Leidensgedanke Jesu aus-
schliefflich und beherrschend im Vordergrund«.” Von hier aus eine mystische
Frommigkeit herleiten zu wollen, ist daher schwierig.

Man muss zumindest mit der Moglichkeit rechnen, dass die Vorstellung
von Franz Stigmatisierung zwar mystische Frommigkeit angeregt und ge-
formt hat, selbst aber nicht als mystisches Erlebnis festzuhalten ist. Mogli-

11 Bonaventura, Legenda maior XII1,3 (Fontes Franciscani, S. 891).

12 Bonaventura, ltinerarium Prolog (Bonaventura, Ausgewihlte Werke, 2. Bde., aus dem
Lateinischen iibersetzt von Julian Knaup, Darmstadt 2018, Bd. 2, S. 46).

13 Ebd.: »In cuius consideratione statim visum est mihi, quod visio illa praetenderet
ipsius patris suspensionem in contemplando et viam, per quam pervenitur ad eam.«

14 Feld (2014), S. 42.

15 Schmucki (2007), S. 484.



18 MYSTIK UND INSTITUTION ALS BLEIBENDE PROVOKATION

cherweise liegen ihr visiondrer und gegebenenfalls mystischer Charakter von
Anfang an mehr auf Seiten derer, die hiervon berichten, als bei Franz selbst.
Schon die erste Erwihnung der Stigmatisierung durch den Ordensgeneral
Elias von Cortona’ ist so stark von einer Begrifflichkeit des Erscheinens ge-
prigt, dass man bei genauerer Betrachtung woméglich zu dem Ergebnis kom-
men muss, das hier nicht ein physischer Vorgang beschrieben werden sollte,
sondern die visiondre Erfahrung des Umfeldes von Franz, dass an ihm und
durch ihn Christus sichtbar geworden ist.”7 Diese Vision war aber ihrerseits
fiir die Menschen, die sie erfuhren, Realitit — Elias von Cortona wollte tat-
sichlich mitteilen, dass sich in Franz auf bestimmte Weise wiederholt hatte,
dass Christus auf Erden erschien. Mehr und mehr wurde in der Wahrneh-
mung der Franziskaner ihr Ordensgriinder, weil er wie Paulus die stigmata
Christi trug (Gal 6,17)," zum alter Christus, zum zweiten Christus. Er wurde,
so sagen es die Gefihrten, »in jenen, der durch tibergrof3e Liebe gekreuzigt
werden wollte, durch mitleidende Siiffe gewandelt«.” Fiir die Nachfolgenden
also war es klar, dass an Franz eine mystische Wandlung vollzogen worden war.
Angesichts der Schwierigkeiten aber, Seraphenvision und Stigmatisierung his-
torisch zweifelsfrei zu belegen, bleibt man — wie auch in anderen Fragen der
Franz-Forschung — letztlich auf die Schriften von Franz selbst angewiesen,
wenn man seine Frommigkeit nachvollziehen will. Und hier zeigt sich, dass
mystische Elemente sich weniger mit dem Leiden Christi verbinden als mit
anderen Elementen der Gottesverehrung in mystischer Tradition.

2. Franziskus von Assisi — ein Mystiker?

Ein Text, der recht viele Spuren mystischer Frommigkeit zeigt — um die Vor-
sicht McGinns aufzunehmen — sind die Admonitiones, die Ermahnungen
des Franz von Assisi. Bei ihnen handelt es sich um eine Sammlung kleiner

16 E 15-19 (Fontes Franciscani, S. 254); mit der Abkiirzung der Werktitel orientiere
ich mich an Franziskus-Quellen. D. Berg, L. Lehmann (Hg.), Die Schrifien des heiligen
Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse iiber ibn und seinen Orden,
Kevelaer 2014.

17 S. meinen eigenen Versuch hierzu in V. Leppin, Franziskus von Assisi, Darmstadt
2018, S. 280—291.

18 Zur Bedeutung dieser Stelle s. C. Muessig, »Signs of Salvation: The Evolution of
Stigmatic Spirituality Before Francis of Assisi«, in: ChH 82 (2013), S. 40-68.

19 Gef 69,2 (Fontes Franciscani, S. 1441): »in illum qui caritate nimia crucifigi voluit,
transformaretur in dulcedine compassiva«.



FRANZISKUS VON ASSISI — EIN MYSTIKER? 19

Texte, die wohl der geistlichen Begleitung im Orden dienten*® und die gerade
dadurch tiefe Einsichten in die Spiritualitit des Ordensgriinders wie seines
Umfeldes erméglichen. Sie beginnen mit einem Abschnitt tiber den Leib des
Herren, der aber von vorneherein die geistliche Begegnung mit Christus in
den Vordergrund stellt: »Darum sind alle, die den Herrn Jesus der Mensch-
heit nach sahen und ihn nicht nach Geist und Gottheit sahen und glaubten,
dass er der wahre Sohn Gottes ist, verdammt.«*" Entsprechend ist es der Geist
Gottes, der das wahrhafte Empfangen von Leib und Blut bewirke?? — und tiber
diesen sagt Franz, dass er in den Glaubenden wohne.

Nun wird man mit Bernard McGinn zu bedenken haben, dass nicht jede
pneumatologische Wendung schon selbstverstindlich eine mystische ist, aber
der Gesamtzusammenhang in den Admonitiones erdffnet doch zumindest
einen mystischen Resonanzraum, insbesondere in der Verbindung mit der
gleichfalls im Eingangsabschnitt zu findenden Aussage tiber Gott: »Gott be-
wohnt das unzugingliche Licht, und der Geist ist Gott, und niemand hat
Gott jemals gesehen«.” Dies kombiniert nicht allein die Bibelstellen 1 Tim
6,16, Joh 4,24 und vor allem Joh 1,18, sondern rekurriert auch offenkundig auf
den dionysischen Gedanken der Verbindung Gottes mit dem Licht, das zu-
gleich durch sein Strahlen Erkenntnis eréffnet und doch in seiner Unzuging-
lichkeit eben diese Erkenntnis unméglich macht.

Wenn sich hier mystische Anniherungen an die Gotteserkenntnis finden,
so entspricht dem eine mystisch gefirbte Devotion auf Seiten der Glauben-
den. Sie wird in Admonitio 27 ausgedriickt:

Wo Liebe ist und Weisheit, da ist weder Furcht noch Unwissenheit.

Wo Geduld ist und Demut, da ist weder Zorn noch Verwirrung,.

Wo Armut mit Freude ist, da ist weder Begierde noch Habsucht.

Wo Ruhe ist und Betrachtung, da ist weder Sorge noch Unrast.

Wo Furcht des Herrn ist, um sein Haus zu bewachen, da findet der Feind keine Stelle
zum Eindringen.

Wo Barmbherzigkeit ist und Unterscheidungsgabe, da ist weder Uberschwang noch
unmifliige Hirte.*

20 Feld (2014), S. 17.

21 Erm 1,8 (Fontes Franciscani, S. 25): »Unde omnes qui viderunt Dominum Jesum
secundum humanitatem et non viderunt et crediderunt secundum spiritum et divinita-
tem, ipsum esse verum Filium Dei, damnati sunt.«

22 Ebd., 1,12 (Fontes Franciscani, S. 26).

23 Ebd., 1,5 (Fontes Franciscani, S. 25): »Pater lucem habitat inaccessibilem, et spiritus
est Deus, et Deum nemoviditunquam.«

24 Ebd., 27 (Fontes Franciscani, S. 36): »Ubi caritas est et sapientia, ibi nec timor nec
ignorantia. Ubi est patientia et humilitas, ibi nec ira nec perturbatio. Ubi est paupertas



20 MYSTIK UND INSTITUTION ALS BLEIBENDE PROVOKATION

Fir die Einordnung von Franz als Mystiker ist es von nachrangiger Bedeu-
tung, ob er diese Sitze selbst formuliert oder, woftir manches spricht, aus der
monastischen Tradition ibernommen hat,” denn es kann nicht darum gehen,
Franz ein besonders hohes Maf§ an Originalitit in der Hervorbringung mys-
tischer Theologie zuzusprechen. Ein Teilhaber und auch Teilgeber mystischer
Frommigkeit hingegen bleibt er auch dann, wenn er in seine Ermahnungen
mystische Traditionen aus anderen Kontexten aufgenommen hat. Und das
scheint hier der Fall zu sein.

Das Textstiick beschreibt einen ganz auf Gott bezogenen Menschen, der
im Angesicht Gottes seine Niedrigkeit erkennt. Die Demut und die Armut,
die Franz als dessen Ausstattung preist, sind geistliche Haltungen,* die dem
Menschen seinen Ort vor Gott geben. Vor allem aber fiihren sie ihn in die
Ruhe und die meditatio, so das lateinische Wort, das oben mit »Betrachtung:
wiedergegeben wurde: Franz geht auch von einer meditativen Praxis und
Grundhaltung aus, die er seinen Briidern empfiehlt. Im Vordergrund steht fiir
ihn nicht die soziale Praxis moglichst gesteigerter Besitzlosigkeit — diese dient
vielmehr letztlich dem Zweck der geistlichen Vertiefung in Gott. Erst von hier
aus gewinnen dann Tugendiuf8erungen gegeniiber anderen Menschen, wie in
der misericordia, Sinn und Gestalt.

Vor allem aber fiithrt diese Haltung dann in eine neue Form der Gemein-
schaft, die geradezu familidre Strukturen gewinnt: In dem sogenannten Brief
an die Gliubigen, in dem uns mdoglicherweise ein Niederschlag von Franz’
Predigten vorliegt,”” mahnte Franz zunichst gleichfalls zu rechter Demut und
schloss daran die Verheiflung an, dass auf denjenigen, die der Mahnung folg-
ten, der Geist Gottes ruhen werde und er in ihnen Wohnung nehmen wer-
de.”® Dann gelte:

cum laetitia, ibi nec cupido nec avaritia. Ubi est quies et meditatio, ibi neque sollicitudo
neque vagatio. Ubi est timor Domini ad atrium suum custodiendum, ibi inimicus non
potest habere locum ad ingrediendum. Ubi est misericordia et discretio, ibi nec super-
fluitas nec induratio.«

25 J. Hoeberichts, »The Authenticity of Admonition 277 of Francis of Assisi. A discussion
with Carlo Paolazzi and beyonds, in: CFr 75 (2005), S. 499—523, hier: S. 522; A. Jansen,
»Traduction, sens et structure de la 27¢ admonition v. 4—6«, in: Franziskanische Studien
64 (1982), S. 111—127; kritisch hierzu C. Paolazzi, »Cautenticita della Admonitio XXVII
e il lessico di frate Francesco. Una risposta & Jan Hoeberichts«, in: CFr 76 (2006), S.
475-504.

26 Leppin (2018), S. 2481,

27 So die plausible Erklirung in D. Berg, L. Lehrmann (2014), S. 123

28 2 Gl 48 (Fontes Franciscani, S. 83); 1 Gl 6 (ebd., S. 73).



Assisi — Franziskus von Assisi
Augsburg 173, 240

Badeborn 230
Bethanien 188
Bethesda 146, 148, 170
Braunschweig 231

Celle 231
Cluny 147

Eisleben 185, 194-196, 231
Erfurt 73, 117, 126, 178, 190, 194

Gethsemane 192
Golgotha 197, 200
Greccio 29

Heidelberg 125, 198 f.
Helfta 34

Ortsverzeichnis

Jena 231
Jerusalem 121, 251, 260

La Verna 16f.
Leipzig 250

Magdeburg 45, 231, 233
Niirnberg 201, 244 f.

Oberrhein 14, 151, 172
Quedlinburg 230, 232

Valladolid 229
Wartburg 221
Wittenberg 167, 172f., 175, 183, 220f,, 225

Worms 221

Zerbst 33



Personenverzeichnis

Abaelard, Petrus 122

Agnes von Ungarn 117, 125-127, 131, 136 f.

Albertus Magnus 156, 179

Albrecht I. (1255-1308) 125

Alexander Sauter von Ottobeuren 234

Andreas I1I. (1265-1301) von Ungarn 125

Anselm von Canterbury 112, 165

Aristoteles 175

Arndt, Johann 229-234, 236f., 2391, 245,
2471, 253, 255, 259

Arnstein, Wichmann von 45

Athanasius 213

Augustin 76, 140, 145, 153 f,, 163,
169-172, 174-178, 180—-182

Avicenna 79

Baader, Franz von 71, 139

Bach, Johann Sebastian 241-243, 245—
247, 249-251, 253, 255—258, 260—262

Bernhard von Clairvaux 14, 21, 48, 66,
173, 203 f., 218, 222f., 226, 239, 243 1.,
246—248, 253, 257

Bonaventura 16f.

Bradwardine, Thomas 167

Dietrich, Veit 247

Dionysios Areopagita — Pseudo-
Dionysios

Dominikus 63f., 66—70

Eckhart — Meister Eckhart
Elias von Cortona 18
Elisabeth von Thiiringen 59, 69f.

Francke, Johann 233 f.
Franziskus (Franz) von Assisi 13, 15-18,
20-32, 64f., 69

Geiler von Kaysersberg 192, 254
Gerhard, Johann 239, 248, 253
Gerhardt, Paul 252, 257

Gregor von Rimini 167

Groote, Gerhard 168, 175f.
Guigo der Kartduser 235

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 71

Heinrich von Halle 34—40, 43f., 59f., 62,
64, 66, 68—70

Hiltalingen, Johannes 164

Johannes (Jiinger) 197, 201
Johannes de Spina 239
Johannes vom Kreuz 139, 229
Jutta von Sangerhausen 69

Karl V. (1500-1558) 229
Karlstadt, Andreas 221f., 227
Konrad von Marburg 59

Lang, Johannes 175

Leiffer, Georg 194

Leo (Bruder) 22

Luis de Granada 239

Luther, Martin 14, 139, 144, 151f., 160,
163, 165-167, 169 f., 174-183, 185—189,
195—212, 213—221, 223—228, 232 f., 235,
237, 244, 247, 249, 2541, 259



Sachverzeichnis

Abendmahl 11f,, 19, 2527, 29, 45, 55f.,
142f., 147, 172, 185, 192, 202, 204, 207,
213—228, 249

Ablass 227

Adam 169, 176, 197, 200, 211, 224f.

Allgemeines Priestercum 144, 226

Anthropologie (— auch: Gottebenbild-
lichkeit) 13, s1f., 77f., 133 f., 151161,
169f., 175, 189

Antichrist 68

Aristotelismus 72 f., 79, 118, 175, 179

Armut 19f., 31, 67, 115-117, 119

Augustinismus 163-183, 186

Beginen 33, 59—70

Beruf 160

Bild 87, 131, 134, 157, 221

Braut(mystik)21, 53 £, 62, 1731, 216-220,
243-252

Bufle 30, 52f,, 55, 67, 120, 143, 147, 157f.,
171, 196, 227, 243, 258

Demut 191, 26, 31, 53
Devotio moderna 167f., 175f., 181
Dominikaner 40, 60—69, 117

Engel 16 £, 45, 117

Entriickung 45, 50, 52, 105
Erfahrung 9f., 12£,, 37
Erleuchtung 13, 23, 53

Erlsung 13, 26, 65, 165, 210, 225 f.
Erotik 47-50, 53, 55, 249, 251
Eschatologie 54, 65, 681.
Eucharistie — Abendmahl

Fegefeuer 54, 66, 114
Franziskaner 1721, 28-30, 64, 69f., 116
Freiheit 111, 113, 119, 134, 221

Gebet 23, 45, 110, 120, 1911, 232, 237

Gehorsam 31f.

Geistlich 12, 20, 44, 47, 65, 114

Gelassenheit 88, 115, 154

Gender 21, 40, 45f., 48—50, 53, 59, 144

Gewissen 204, 231

Glaube 21, 120, 173, 181, 196, 226

Gnade 165-168, 171, 178f., 189

Gott 12, 19, 22, 71-89, 117, 154, 158, 171

Gottebenbildlichkeit s1, 65, 8688, 156 f.

Gottesgeburt 13, 87, 134, 141-144, 146,
152-159, 173, 177 ., 258 f.

Hiresie 40

Heilige 15, 35 £, 41, 65£., 69, 112 £, 118
Heiliger Geist20, 24, 351, 42
Himmel s4, 67, 249

Holle 54, 114

Identifikation 190, 196, 198 f., 201f., 255

Inkarnation 26, 29, 42, 48, 50, 55,
140—144, 190, 223, 226, 258—261

Innerlichkeit 25—27, 29, 31, 55, 108, 111,
u7f., 120, 133f., 155, 158, 192, 201, 203,
222

Jesus Christus 17-19, 26, 42f., 53, 55, 63,
85, 87, 133, 140, 153, 176, 181, 185 f., 190,
220, 226, 246

Juden 201

Katharer 30
Kirche 15f., 2432, 43, 227, 247



Ersterscheinungsverzeichnis

»Mystik und Institution als bleibende Provokation, in: Provokation — Inspiration — Irri-
tation. Franz von Assisi in der religidsen Auseinandersetzung heute, hg.v. M. Sohn-Kron-
thaler u.a., Innsbruck 2021, S. 13-33.

»Mechthild von Magdeburg. Reprisentation Christi im visiondren Buchc, in: »Dir hat
vor den Frauen nicht gegraut«. Mystikerinnen und Theologinnen in der Christentumsge-
schichte, hg.v. M. Delgado, V. Leppin, Fribourg/Stuttgart 2015 (Studien zur christlichen
Religions- und Kulturgeschichte 19), S. 136-156.

»Begine und Beichtvater. Zu den Dominikanerpartien im »Flieflenden Licht der Gott-
heit« Mechthilds von Magdeburg, in: Religidse Bewegungen im Mittelalter. FS Matthias
Werner, hg.v. E. Biinz, S. Tebruck, H. G. Walther, Kéln u.a. 2007 (Veroffentlichungen
der Historischen Kommission fiir Thiiringen. Kleine Reihe 24), S. 543—554.

»Gottes Sein und Gottes Nihe. Zur Bedeutung des Satzes »Esse est Deus« fiir ein Ver-
stindnis von Meister Eckharts Mystike, in: Gott und Denken. Zeitgendssische und klassi-
sche Positionen zu zentralen Fragen ibrer Verbiltnisbestimmung. FS Friedrich Hermanni,
hg.v. C. Kénig, B. Nonnenmacher, Tiibingen 2020, S. 339-358.

»Die Komposition von Meister Eckharts Maria-Martha-Predigtc, in: ZThK 94 (1997),
S. 69-83.

»Werke und Werkkritik. Innere und duflere Frommigkeit bei Meister Eckharte, in:
Traditionelles und Innovatives in der geistlichen Literatur des Mittelalters. FS Liser, hg.v.
J. Haustein, Stuttgart 2019 (Meister-Eckhart-Jahrbuch. Beihefte 7), S. 25—40.

»Gradualismus und Immediatisierung in Meister Eckharts ,Liber Benedictus®. Geistli-
che Begleitung im Horizont spatmittelalterlicher Frommigkeit, in: Geistliche Beglei-
tung in evangelischer Perspektive. Modelle und Personen der Kirchengeschichte, hg.v. D.
Greiner, Leipzig 2013, S. 71-83.

»Als wir dieses spise essent, so werden wir gessen«. Reale und metaphorische Nihe
Christi bei Johannes Tauler«, in: Metaphorik und Christologie, hg.v. ]. Frey, J. Rohls, R.
Zimmermann, Berlin 2003 (TBT 120), S. 167-177.



296 ERSTERSCHEINUNGSVERZEICHNIS

»Externe Personkonstitution bei Johannes Tauler«, in: SelbstbewufStsein und Person im
Mittelalter, hg.v. G. Mensching, Wiirzburg 2005 (Contradictio 6), S. 55-64 (wieder-
abgedrucke in: Volker Leppin, Transformationen. Studien zu den Wandlungsprozessen in
Theologie und Frommigkeit zwischen Spétmittelalter und Reformation, hg.v. V. Leppin,
Tiibingen 2015 127-136).

»Die Verbindung von Augustinismus und Mystik im spiten Mittelalter und in der
frithen reformatorischen Bewegunge, in: LuJ 85 (2018), S. 130-153.

»Passionsmystik bei Lutherc, in: LuJ 84 (2017), S. 51-81.

»Ein Kuchen werden. Mystische Ziige in Luthers Abendmahlslehre«, in: Von Meister
Eckhart bis Martin Luther, hg.v. V. Leppin, E Léser, Stuttgart 2019 (Meister-Eckhart-
Jahrbuch 13), S. 205-219.

»Spanische Mystik im deutschsprachigen Luthertum. Transkonfessionelle Interferen-
zen im Zeitalter der Konfessionen am Beispiel von Johann Arndts Pardiesgirtleine, in:
Christentum in der Neuzeit. Geschichte, Religion, Mission, Mystik. FS Mariano Delgado,
hg.v. M. Sievernich, K. Vellguth, Freiburg im Breisgau u.a. 2020, S. 542—552.

»Bach und die mystische Tradition. Uberlegungen anhand von Texten seines Vokal-
werks«, in: Bach unter den Theologen. Themen, Thesen, lemperamente, hg.v. 1. Breden-
bach, V. Leppin, C. Schwobel, Tiibingen 2022, S. 1-22.



	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Mystik und Institution als bleibende Provokation am Beispiel des Franziskus
	1. Die mystische Deutung des Franz: Seraphenvision und Stigmatisierung
	2. Franziskus von Assisi – ein Mystiker?
	3. Mystik und Institution
	4. Verinnerlichung des Sakraments
	5. Ehrfurcht gegenüber den Priestern und der Kirche
	Schlussüberlegungen: Die Verbindung von Mystik und Institution

	Mechthild von Magdeburg. Repräsentation Christi im visionären Buch
	1. Mechthild von Magdeburg und ihr Fließendes Licht der Gottheit
	2. Weiblichkeit und Autorität
	3. Entrückung und Repräsentation

	Begine und Beichtvater. Zu den Dominikanerpartien im Fließenden Licht der Gottheit Mechthilds von Magdeburg
	Gottes Sein und Gottes Nähe. Zur Bedeutung des Satzes »Esse est Deus« für ein Verständnis von Meister Eckharts Mystik
	1. Das Opus tripartitum
	2. Eckharts neuplatonische Ontologie
	3. Esse est Deus: der Schöpfergott im neuplatonischen Kosmos
	4. Die imago dei und die Rückkehr des Menschen in Gott

	Die Komposition von Meister Eckharts Maria-Martha-Predigt
	Werke und Werkkritik. Innere und äußere Frömmigkeit bei Meister Eckhart
	Gottes Handeln statt menschlicher Werke
	Partizipation an den Werken Gottes und der Heiligen
	Abweisung des Lohndenkens
	Der Sinn der Werke
	Werk und Intentionalität des Werkes
	Schlussüberlegungen

	Gradualismus und Immediatisierung in Meister Eckharts Liber Benedictus. Geistliche Begleitung im Horizont spätmittelalterlicher Frömmigkeit
	1. Philologische Vorbemerkungen: zur Entstehungssituation
	2. Ein Handbuch der Tröstung im Rahmen spätmittelalterlicher Frömmigkeit
	3. Gradualismus: das Weltverhältnis
	4. Immediatisierung: das Gottesverhältnis
	5. Ein Handbuch geistlicher Begleitung im Kontext

	»Als wir diese spise essent, so werden wir gessen. Reale und metaphorische Nähe Christi bei Johannes Tauler
	1. Inkarnatorische Christologie
	2. Taulers hermeneutische Voraussetzungen
	3. Taulers metaphorisches Material
	4. Die Leistung der Metapher bei Tauler

	Externe Personkonstitution bei Johannes Tauler
	1. Die Gottesgeburt: Vorstellung einer exemplarischen Predigt
	2. Der ›edle Mensch‹ und seine Konstitution durch die Gottesgeburt
	3. Selbstbewusstsein und Person bei Tauler

	Die Verbindung von Augustinismus und Mystik im späten Mittelalter und in der frühen reformatorischen Bewegung
	1. Mystik und Augustinismus im späten Mittelalter
	2. Staupitz’ mystischer Augustinismus
	3. Luthers mystischer Augustinismus

	Passionsmystik bei Luther
	1. Spätmittelalterliche Passionsmystik bei den Augustinereremiten
	2. Entwicklung der Passionsmystik in den Anfängen der reformatorischen Bewegung
	3. Historisierung und Passionsmystik in der reformatorischen Predigt

	»Ein Kuchen werden«. Mystische Züge in Luthers Abendmahlslehre
	1. Transformation der Mystik
	2. Sakramentalisierung: eine Verschiebung in Luthers Mystikverst
	3. Das Bild vom Kuchen als zentrale Metapher in Luthers Theologie

	Spanische Mystik im deutschsprachigen Luthertum
	1. Johann Arndt und die Entdeckung der Mystik
	2. Die deutsche Übersetzung des Hortus Sacer von Alphonso de Orozco
	3. Arndts Aufnahme Orozcos
	4. Mystik und Transkonfessionalität

	Bach und die mystische Tradition. Überlegungen anhand von Texten seines Vokalwerks
	1. Brautmystik
	2. Paradoxale Passionsmystik
	3. Inkarnatorische Mystik
	Schlussüberlegungen

	Quellen
	Abkürzungsverzeichnis
	Forschungsliteratur
	Ortsverzeichnis
	Personenverzeichnis
	Sachverzeichnis
	Ersterscheinungsverzeichnis



