
Volker Leppin
Spurensuche 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



mystik  
in Geschichte und Gegenwart

Texte und Untersuchungen 
 Abteilung I . Christliche Mystik

 
Begründet von Margot Schmidt und Helmut Riedlinger

Herausgegeben von Volker Leppin
 

Band 23

frommann-holzboog

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Stuttgart-Bad Cannstatt 2026

Volker Leppin

Spurensuche

Mystische Frömmigkeit in Mittelalter  
und Neuzeit

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Bibliografische Information
der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar

ISBN 978-3-7728-2990-1
eISBN 978-3-7728-3659-6

© 2026 frommann-holzboog Verlag e. K. · Eckhart Holzboog
König-Karl-Straße 27 · 70372 Stuttgart-Bad Cannstatt 

produktsicherheit@frommann-holzboog.de · www.frommann-holzboog.de
Satz: Satzpunkt Ursula Ewert GmbH, Bayreuth

Gesamtherstellung: Laupp & Göbel, Gomaringen
Gedruckt auf säurefreiem und alterungsbeständigem Papier

Dieser Band wurde gedruckt mit Unterstützung der  
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD)

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 7

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 9

Mystik und Institution als bleibende Provokation am Beispiel  
des Franziskus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 15

Mechthild von Magdeburg. Repräsentation Christi  
im visionären Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 33

Begine und Beichtvater. Zu den Dominikanerpartien  
im Fließenden Licht der Gottheit Mechthilds von Magdeburg . . . . . . . . .        	 59

Gottes Sein und Gottes Nähe. Zur Bedeutung des Satzes  
»Esse est Deus« für ein Verständnis von Meister Eckharts Mystik  . . . . .    	 71

Die Komposition von Meister Eckharts Maria-Martha-Predigt . . . . . . .      	 91

Werke und Werkkritik. Innere und äußere Frömmigkeit  
bei Meister Eckhart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 107

Gradualismus und Immediatisierung in Meister Eckharts  
Liber Benedictus. Geistliche Begleitung im Horizont  
spätmittelalterlicher Frömmigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 125

»Als wir diese spise essent, so werden wir gessen«.  
Reale und metaphorische Nähe Christi bei Johannes Tauler  . . . . . . . . .        	 139

Externe Personkonstitution bei Johannes Tauler  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 151

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



6    Inhalt

Die Verbindung von Augustinismus und Mystik im späten  
Mittelalter und in der frühen reformatorischen Bewegung  . . . . . . . . . .         	 163

Passionsmystik bei Luther . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 185

»Ein Kuchen werden«. Mystische Züge in Luthers Abendmahlslehre . . .  	 213

Spanische Mystik im deutschsprachigen Luthertum.  
Transkonfessionelle Interferenzen im Zeitalter der Konfessionen  
am Beispiel von Johann Arndts Pardiesgärtlein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 229

Bach und die mystische Tradition. Überlegungen anhand  
von Texten seines Vokalwerks  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 241

Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 263
Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 269
Forschungsliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 271
Ortsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 290
Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 291
Sachverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 293
Ersterscheinungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 295

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Vorwort

Dieses Buch fasst Forschungen aus beinahe dreißig Jahren zusammen. Seine 
Wurzeln reichen sogar noch ein weiteres Jahrzehnt zurück. Als Student hatte 
ich die Möglichkeit, auf einer Sommerakademie der Studienstiftung des deut-
schen Volkes ein Seminar über Meister Eckhart zu besuchen, das Georg Steer, 
der Grandseigneur der germanistischen Eckhartforschung leitete. Wir wurden 
mit Texten konfrontiert, die bekannt waren, und mit solchen, die noch unter 
Georg Steers Händen auf die Edition warteten. Mir erschlossen sich Wel-
ten, die mir im Studium der evangelischen Theologie nicht begegnet waren: 
die Mystik des Mittelalters. Ich verschlang Eckharts Predigten im Original, 
in Quints Übersetzung, in der eleganteren Übersetzung von Dietmar Mieth. 
Wissenschaftlich ging ich aber zunächst einen anderen Weg, der mich in die 
Scholastik und in die lutherische Apokalyptik führte. 

Ein Zufall brachte mich wieder auf die Mystik: Kurz nach meiner Habili-
tation im Jahre 1997 erhielt ich die Einladung zu einem Vorstellungsvortrag 
in Mainz, mit dem ausdrücklichen Hinweis, ich möge doch bitte etwas zur 
Epoche der Reformation vortragen. Dazu hatte ich nichts parat  – im Ha-
bilitationsverfahren hatte ich ja gerade Überschneidungen mit den Epochen 
vermieden, zu denen ich meine Qualifikationsschriften verfasst hatte. Ich 
wusste mir nicht anders zu helfen, als die kleine Bonner Lutherausgabe, die 
mir meine Eltern zum Beginn meines Theologiestudiums geschenkt hatten, 
zu lesen – und mit einem Male stieß ich auf Texte, die mir bekannt vorkamen. 
Nicht weil sie nach Luther klangen. Sondern weil sie nach Eckhart klangen, 
genauer, wie ich dann herausfand: nach Johannes Tauler. Von da an wurde die 
Mystik, gerade im Übergang vom Mittelalter zur Reformation zu einem mei-
ner wichtigsten Forschungsgebiete. Wenn mein Eindruck nicht ganz falsch 
ist, hat das dazu beigetragen, dass die Chance für evangelische Theologiestu-
dierende, im Laufe ihrs Studiums etwas über Mystik zu hören, sich gegenüber 
meiner eigenen Studienzeit deutlich erhöht hat. Das wäre schon einmal was. 
Für mich selbst war es eine Reise in begeisternde Texte und Zusammenhänge 
aus vielen Jahrhunderten – und ich hoffe, dass die hier gesammelten Aufsätze 
einen Eindruck von eben dieser Faszinationskraft vermitteln können. 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



8    	 Vorwort

Dass diese Arbeiten auch als Beitrag zu lutherischer Theologie und Fröm-
migkeit anerkannt werden, zeigt mir der namhafte Druckkostenzuschuss 
der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD), 
für den ich herzlich danke. Das Buch erscheint nicht in einer theologischen 
Reihe, sondern in »Mystik in Geschichte und Gegenwart«. Ich bin dem Ver-
lag frommann-holzboog dafür dankbar, dass er mir vor einigen Jahren die 
Verantwortung für diese Reihe übertragen hat und wir sie gemeinsam wieder 
in Schwung bringen konnten. Mein Dank hierfür gilt Frau Ute Mühlbach 
und für diesen eigenen Band besonders Herrn Jakob Kümmerer. Seine gründ-
liche Lektüre war eine große Freude und Hilfe, ebenso wie die unermüdliche 
Arbeit von Marko Eichele (Yale Divinity School), der den Entstehungsprozess 
begleitet und mitgestaltet hat. Besonders dankbar aber bin ich allen Lesenden, 
die sich anregen lassen – und in positiver Aufnahme und Kritik wiederum 
mich anregen werden.

New Haven, 31. August 2025� Volker Leppin

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Einleitung

Dass Mystik schwer zu definieren ist, ist ein altbekanntes Problem – ein Ver-
ständnis des Phänomens ergibt sich eher aus der Untersuchung seiner ein-
zelnen Erscheinungen als aus einer trennscharfen Bestimmung des Inhalts. 
Die folgenden Aufsätze spiegeln auch im wissenschaftlichen Leben ihres Au-
tors unterschiedliche Versuche wider, das Phänomen der Mystik zu fassen. 
Die interdisziplinäre Arbeit an den Texten hat für die deutsche Debatte ein 
weitgehend literaturhistorisches Verständnis nahegelegt, wie es Kurt Ruh ge-
fasst hat. Er hat ein »Korpus mystischen Schrifttums« definiert, das vor allem 
durch ein »Traditionsgeflecht« gegenseitiger Bezüge bestimmt ist.1 Was zur 
Mystik gehört, wird also durch literarische Zusammenhänge definiert. Das 
ist ein pragmatisch sinnvoller Weg, der allerdings dazu führt, über etwas zu 
sprechen, für dessen Erfassung, wie Ruh schreibt, »Erfahrungsinhalt« zentral 
ist,2 diesen Erfahrungsinhalt aber nicht zum leitenden Kriterium zu nehmen. 
Das ist auch eine Stärke. Der Erfahrungsbegriff wurde in die Mystikforschung 
von William James (1842–1910) eingebracht. Für ihn war in einem philoso-
phisch-psychologischen Zugriff Mystik eine besondere Erscheinungsform je-
ner religiösen Erfahrung, über die er im Studienjahr 1901/02 seine Gifford 
Lectures hielt.3 Mystik war damit Teil der religiösen Psychologie. Diese starke 
Betonung der Erfahrung ist nicht unwidersprochen geblieben. Forscher wie 
Denys Turner4 und, im deutschen Sprachraum besonders prominent, Kurt 
Flasch5 haben davor gewarnt, dass eine zu starke Betonung der Erfahrungs-
dimension drohen könnte, das philosophische Gewicht mystischer Texte zu 
verdrängen. Und auch historisch muss natürlich an die Selbstverständlichkeit 
erinnert werden, dass Erfahrung als subjektives Phänomen sich dem histori-

1  K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik, Bd.1, München 1990, S. 13–15.
2  Ruh (1990), S. 13.
3  W. James, The Varieties of Religious Experience. A study in the human nature, New York 
1902, S. 370–420.
4  D. Turner, The Darkness of God. Negativity in Christian Mysticism, Cambridge 1995.
5  K. Flasch, »Die Intention Meister Eckharts«, in: ders., Studien zu Meister Eckhart, 
Frankfurt am Main 2022, S. 21–51.

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



10    Einleitung

schen Zugriff entzieht. Das ist wiederum die Stärke von Ruhs Versuch, Mys-
tik über objektivierbare Textzusammenhänge statt über subjektive Erfahrung 
zu erschließen.

Doch sprechen die Mystikerinnen und Mystiker ihrem Anspruch nach 
über Erfahrung – genau dies hat mich im Zuge der Forschung, die sich in den 
Beiträgen dieses Bandes niedergeschlagen hat, dazu gebracht, nach Möglich-
keiten zu suchen, Mystik nicht allein literarisch von den Texten her zu ver-
stehen, sondern als Ausdruck von Frömmigkeit. Geschichte der Frömmigkeit 
oder der Spiritualität ist ein gut etabliertes Feld der Forschung. Aus histori-
scher Sicht gilt: »Frommheit lässt sich nicht fassen, aber frommes Verhalten 
lässt sich beschreiben.«6 Darin drückt sich ein legitimes Interesse an der sozia-
len Praxis religiöser Einstellungen aus. Die darin implizierte Selbstbegrenzung 
hat Berndt Hamm allerdings als »überzogen oder zumindest zu wenig diffe-
renziert« kritisiert7 und dafür plädiert, in normativen und regulativen Quel-
len eine »Theoriegestalt von Frömmigkeit«, ja, eine implizite »Frömmigkeits-
theorie« zu finden.8 Unter den Quellen, die solche Theorie enthalten, finden 
sich dann auch etwa Lieder und Gebete,9 also Textsorten, die nicht externe 
Reflexion der Frömmigkeitspraxis sind, sondern deren Teil. 

Schaut man auf Frömmigkeitstheorie in Texten – und man könnte in all-
gemeinerer Sicht auch Bilder hinzufügen –, so bleibt selbstverständlich das 
Innenleben der historischen Subjekte verschlossen. Dieses untersuchen zu 
wollen, wäre ein methodisch unangemessenes Bemühen. Aber man erreicht 
Frömmigkeit in einer Reflexionsgestalt, die den Weg zu einer mehrstufigen 
Annäherung ermöglicht: Es gibt Texte, die als Theorie nicht-teilnehmend die 
Phänomene von Frömmigkeit reflektieren. Das dürfte allerdings in Moderne 
und Früher Neuzeit der weitaus geringere Teil der zugänglichen Quellen sein. 
Selbst bei einem scholastischen Sentenzenkommentar darf man fragen, ob 
dessen Autor hier in reiner Distanz zu seinem Gegenstand steht. In der Regel 
hat man es mit Texten zu tun, die sich unmittelbar auf eine Frömmigkeits-
praxis beziehen, an der die Autorinnen und Autoren selbst teilhaben. Diese 
Texte können wie Gebetbücher normativ sein, sie können auch den Anspruch 
erheben, nicht nur über, sondern auch aus Erfahrung zu sprechen. Damit 

6  H. Molitor, »Frömmigkeit in Spätmittelalter und früher Neuzeit als historisch-me-
thodisches Problem«, in: Festgabe für Ernst Walter Zeeden, hg. v. H. Rabe u. a., Münster 
1976, S. 1–20, hier: S. 14.
7  B. Hamm, Religiosität im späten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbrüche, Normierun-
gen, hg. v. R. Friedrich und W. Simon, Tübingen 2011 (Spätmittelalter, Humanismus, 
Reformation 54), S. 90.
8  Hamm (2011), S. 93.
9  Ebd.

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



    11Einleitung

ist nichts darüber gesagt, ob diese Erfahrung stattgefunden hat – die Infra-
gestellung einer solchen Erfahrungsrealität ist legitim und kann nicht durch 
Behauptungen beiseitegeschoben werden. Allerdings enthalten diese Texte 
in der Regel keinen Hinweis darauf, dass ihre inhaltlichen Botschaften nicht 
als real wahrgenommen werden sollten. Für die Zeitgenossinnen und Zeit-
genossen zumindest handelte es sich bei der berichteten Erfahrung um eine 
Erfahrungsrealität, und als solche ist sie auch ernst zu nehmen, ohne dass mo-
derne Forschung diese Realität affirmativ zugrunde legen müsste oder auch 
nur könnte.

Wie schon angedeutet, ist mystische Frömmigkeit in besonderer Weise kri-
tischen Fragen ausgesetzt, und zugleich ist sie eine Art Paradefall der Fröm-
migkeitsgeschichte. Die dreibändige Geschichte der Spiritualität (im Original 
Christian Spirituality)10 macht schon in der Einführung zur deutschen Aus-
gabe deutlich, dass Spiritualität hier in engem Zusammenhang mit Mystik 
verstanden wird.11 Nicht zufällig ist einer der Hauptherausgeber der Theologe 
Bernard McGinn, der Nestor der gegenwärtigen internationalen Mystikfor-
schung. Ähnlich wie Berndt Hamm hat er entschieden davor gewarnt, »Erfah-
ren und Verstehen« auseinanderzureißen.12 Manchmal lässt sich beides nicht 
genau unterscheiden – wesentlich bleibt die methodische Vorsicht gegenüber 
dem Gegenstand. Und vor diesem Hintergrund hat er Mystik stärker inhalt-
lich als Kurt Ruh als das definiert, was »das betrifft, was man unmittelbare 
bzw. direkte Gegenwart Gottes nennen kann«.13 Meine eigenen Forschungen 
haben sich auf diese Bestimmung zubewegt, freilich mit einem leichten Vor-
behalt. Statt von »Gegenwart Gottes« möchte ich, mit einem gemeinsam mit 
Berndt Hamm entwickelten Begriff,14 von der Erfahrung der Nähe Gottes als 
Zentrum mystischer Frömmigkeit sprechen. Gegenüber der an die Realprä-
senz Gottes in der Eucharistie erinnernden Rede von der Gegenwart Gottes, 
rückt dies durch die räumliche Perspektive den Aspekt der personalen Begeg-
nung mit Gott etwas stärker in den Mittelpunkt. Diese Bestimmung teilt aber 
mit McGinns Anregung die Hervorhebung, dass es sich hier um Phänomene 

10  B. McGinn u. a. (Hg.), Geschichte der christlichen Spiritualität, 3 Bde., Würzburg 
1993–1997.
11  J. Sudbrack, »Einführung«, in: Geschichte der christlichen Spiritualität, Bd. 1, hg. v. B. 
McGinn u. a., Würzburg 1993, S. 11–20, hier: S. 11.
12  B. McGinn, Die Mystik im Abendland, Bd. 1, Freiburg 1994, S. 12.
13  McGinn (1994), S. 16.
14  B. Hamm, V. Leppin (Hg.), Gottes Nähe unmittelbar erfahren. Mystik im Mittelalter 
und bei Martin Luther, Tübingen 2007 (Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 
36).

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Mystik und Institution als bleibende Provokation  
am Beispiel des Franziskus

Über Mystik und Institution bei Franz schreiben zu wollen und beides auch 
noch in Verbindung miteinander zu setzen, bedeutet, an gleich zwei Stellen 
weitreichende Probleme der Forschung zu berühren. Das eine betrifft die 
Mystik: Bernard McGinn hat in seiner großen Geschichte der Mystik des 
Abendlandes darauf hingewiesen, dass Franz als Mystiker par excellence ins-
besondere durch die Erzählung von der Stigmatisierung gilt,1 die ihrerseits 
historisch fraglich ist. Im Blick auf die Schriften selbst hingegen wird McGinn 
sehr vorsichtig, spricht davon, dass diese »implizit ein mystisches Element« 
enthalten,2 in der Mehrzahl aber »nicht explizit mystischen Charakters« sei-
en.3 Er setzt sich damit von dem bedeutenden Franziskus-Forscher Oktavian 
Schmucki ab, der eine große Studie ausdrücklich dem Nachweis einer »Mys-
tik des hl. Franziskus von Assisi im Lichte seiner ›Schriften‹« gewidmet hat.4 
Damit ist hier deutlich eine Forschungsdifferenz markiert. 

In gewisser Weise gilt eine solche auch für das Verhältnis von Franz zur In-
stitution: Insbesondere in der Biographie aus der Feder Helmut Felds5 hat ein 
Gedanke wissenschaftlich Kontur gewonnen, der sich mit Vorstellungen von 
Franz von Assisi oft verbindet: dass er im Grunde allem Institutionellen fern 
gestanden habe und nach seinem Tode eine Art kirchlicher Vereinnahmung 
stattgefunden habe,6 die sehr rasch aus dem Rebellen einen Heiligen gemacht 

1  B. McGinn, Die Mystik im Abendland, Bd. 3: Blüte. Männer und Frauen der neuen 
Mystik (1200–1350), Freiburg u. a. 1999, S. 104.
2  Ebd., S. 105.
3  Ebd., S. 110; vgl. B. McGinn, »Was Francis of Assisi a Mystic?«, in: Doors of Understan-
ding. Conversations in global spirituality FS Ewert Cousins, hg. v. S. Chase, Quincy 1997, 
S. 145–174, hier: S. 151.
4  O. Schmucki, »Zur Mystik des hl. Franziskus von Assisi im Lichte seiner ›Schriften‹«, 
in: Beiträge zur Franziskusforschung, hg. v. U. Köpf, L. Lehmann, Kevelaer 2007 (FrFor 
48), S. 377–402.
5  H. Feld, Franziskus von Assisi. Der Namenspatron des Papstes, Darmstadt 2014.
6  Ebd., S. 319. 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



16    	 Mystik und Institution als bleibende Provokation

habe. Wie ich im Folgenden darlegen werde, unterschätzen solche Deutungen 
die enge Bindung des Poverello an die Kirche seiner Zeit. Wenn allerdings 
etwas daran sein sollte, dass Franz der Institution der Kirche positiv gegen-
über stand, ist erneut im Blick auf die Mystik zu fragen, ob denn überhaupt 
Kirchlichkeit und Mystik zusammengehen oder beide nicht gewissermaßen 
natürliche Feinde sind. Demnach haben die folgenden Überlegungen drei 
Fragen zu behandeln: War Franziskus ein Mystiker? Kann man als Mystiker 
kirchlich sein? Und wie gestaltete sich vor diesem Hintergrund Franz’ spezi-
fische Kirchlichkeit?

1. Die mystische Deutung des Franz:  
Seraphenvision und Stigmatisierung

Wie erwähnt, hat Bernard McGinn hervorgehoben, dass das, was Franz als 
Mystiker erscheinen lässt, zunächst das Geschehen der Stigmatisierung, mehr 
noch wohl die dem nach den Berichten vorgelagerte Seraphenvision ist.7 
Nach dem Bericht des Thomas von Celano sei Franz zwei Jahre vor seinem 
Tod auf dem Berge La Verna, wohin er sich auf der Suche nach Einsamkeit zu-
rückgezogen hatte, eine visio Dei widerfahren:8 Er sah über sich einen Mann 
in Gestalt eines Seraphen, also einer jener geflügelten Engelsgestalten, die der 
Prophet Jesaja am Thron Gottes geschaut hatte (Jes 6,2), ans Kreuz geschla-
gen.9 »Zwei Flügel waren über das Haupt erhoben, zwei waren zum Fliegen 
ausgebreitet, zwei schließlich bedeckten den ganzen Körper«,10 so beschreibt 
es Celano. Es handelte sich also offenkundig um eine Vision, in der Chris-
tuserscheinung und anderer Weisen der Selbstoffenbarung Gottes ineinander 
glitten.

Insbesondere Bonaventura, bekanntlich selbst ein großer Mystiker, hat 
diese Vision als Auftakt eines Geschehens geschildert, das er als mystische 

7  Zu der ursprünglichen Trennung von Seraphenvision und Stigmatisierung s. ebd., S. 
258; J. A. Wayne Hellmann, »The Seraph in Thomas of Celano’s Vita prima«, in: That 
others may know and love. FS Zachary Hayes, hg. von M. F. Cusato, St. Bonaventure/New 
York 1997, S. 32 f.; McGinn (1999), S. 160; P. Bösch, »Redaktionsgeschichtliche Beob-
achtungen zum Bericht über die Wundmale in der ›Vita Beati Francisci‹ des Thoms von 
Celano«, in: Laur. 50 (2009), S. 111–150, hier: S. 131. 
8  1 Cel 94,2 (Fontes Franciscani, S. 370). 
9  1 Cel 94,1 (Fontes Franciscani, S. 370). 
10  1 Cel 94,2 (Fontes Franciscani, S. 370): »Duae alae supra caput elevabuntur, duae ad 
volandum extendebantur, duae denique totum velabant corpus«; ähnlich Gef 69,4 (ebd., 
S. 1441). 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



    	 17Die mystische Deutung des Franz

Verwandlung deutete. Diese Auffassung floss nicht allein in seine Darstellung 
der Legenda des Franziskus ein, in welcher er die Verwandlung des Franz in 
Gott hervorhob.11 Vor allem hat Bonaventura sein Itinerarium mentis in Deum 
mit der Erinnerung an jene Szene beginnen lassen: Er habe sich nach dem 
Vorbild des Ordensgründers dreiunddreißig Jahre  – also die Lebensspanne 
Jesu – nach dessen Tod gleichfalls auf den Berg La Verna begeben und der 
Seraphenvision gedacht:12

Im Bedenken dieses Geschehens ist mir sofort erschienen, dass jene Vision uns die 
Erhebung unseres Vaters in der Beschauung und den Weg, auf welchem er dorthin 
gelangte, darbiete.13

Franz also bietet Vorbild und Anstoß für jenen Aufstieg zu Gott, zu welchem 
Bonaventura anleiten will. Das ist im Blick auf die biographische Auswert-
barkeit von Bonaventuras Schilderung der Geschehnisse in der Legenda des 
Franz schon allein deswegen bemerkenswert, weil seine Hinweise ja in das 
Jahr 1259 zurückführen, also kurz ehe er sich selbst vom Ordenskapitel in 
Narbonne den Auftrag geben ließ, die Legenda des Ordensgründers zu verfas-
sen.14 Zumindest für dieses Geschehen war der Deutungsrahmen schon vorab 
festgelegt. 

Was davon tatsächlich Anhalt im Leben des Franziskus hatte, kann und 
muss hier nicht im Einzelnen diskutiert werden. Für die Seraphenvision ist 
die historische Wahrscheinlichkeit möglicherweise sogar etwas höher als für 
die Stigmatisierung – allerdings weiß man auch von ihr nur aus zweiter Hand, 
durch die Biographen. Und für den Hintergrund der Stigmatisierung ist mit 
Oktavian Schmucki sogar festzuhalten, dass jenseits der Berichte hierüber 
eine ausgeprägte Nachfolge in Leidensmystik bei Franz nicht festzustellen ist: 
»Nicht einmal in seinem Officium Passionis steht der Leidensgedanke Jesu aus-
schließlich und beherrschend im Vordergrund«.15 Von hier aus eine mystische 
Frömmigkeit herleiten zu wollen, ist daher schwierig.

Man muss zumindest mit der Möglichkeit rechnen, dass die Vorstellung 
von Franz’ Stigmatisierung zwar mystische Frömmigkeit angeregt und ge-
formt hat, selbst aber nicht als mystisches Erlebnis festzuhalten ist. Mögli-

11  Bonaventura, Legenda maior XIII,3 (Fontes Franciscani, S. 891).
12  Bonaventura, Itinerarium Prolog (Bonaventura, Ausgewählte Werke, 2. Bde., aus dem 
Lateinischen übersetzt von Julian Knaup, Darmstadt 2018, Bd. 2, S. 46).
13  Ebd.: »In cuius consideratione statim visum est mihi, quod visio illa praetenderet 
ipsius patris suspensionem in contemplando et viam, per quam pervenitur ad eam.«
14  Feld (2014), S. 42.
15  Schmucki (2007), S. 484. 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



18    	 Mystik und Institution als bleibende Provokation

cherweise liegen ihr visionärer und gegebenenfalls mystischer Charakter von 
Anfang an mehr auf Seiten derer, die hiervon berichten, als bei Franz selbst. 
Schon die erste Erwähnung der Stigmatisierung durch den Ordensgeneral 
Elias von Cortona16 ist so stark von einer Begrifflichkeit des Erscheinens ge-
prägt, dass man bei genauerer Betrachtung womöglich zu dem Ergebnis kom-
men muss, das hier nicht ein physischer Vorgang beschrieben werden sollte, 
sondern die visionäre Erfahrung des Umfeldes von Franz, dass an ihm und 
durch ihn Christus sichtbar geworden ist.17 Diese Vision war aber ihrerseits 
für die Menschen, die sie erfuhren, Realität – Elias von Cortona wollte tat-
sächlich mitteilen, dass sich in Franz auf bestimmte Weise wiederholt hatte, 
dass Christus auf Erden erschien. Mehr und mehr wurde in der Wahrneh-
mung der Franziskaner ihr Ordensgründer, weil er wie Paulus die stigmata 
Christi trug (Gal 6,17),18 zum alter Christus, zum zweiten Christus. Er wurde, 
so sagen es die Gefährten, »in jenen, der durch übergroße Liebe gekreuzigt 
werden wollte, durch mitleidende Süße gewandelt«.19 Für die Nachfolgenden 
also war es klar, dass an Franz eine mystische Wandlung vollzogen worden war. 
Angesichts der Schwierigkeiten aber, Seraphenvision und Stigmatisierung his-
torisch zweifelsfrei zu belegen, bleibt man – wie auch in anderen Fragen der 
Franz-Forschung  – letztlich auf die Schriften von Franz selbst angewiesen, 
wenn man seine Frömmigkeit nachvollziehen will. Und hier zeigt sich, dass 
mystische Elemente sich weniger mit dem Leiden Christi verbinden als mit 
anderen Elementen der Gottesverehrung in mystischer Tradition.

2. Franziskus von Assisi – ein Mystiker?

Ein Text, der recht viele Spuren mystischer Frömmigkeit zeigt – um die Vor-
sicht McGinns aufzunehmen  – sind die Admonitiones, die Ermahnungen 
des Franz von Assisi. Bei ihnen handelt es sich um eine Sammlung kleiner 

16  E 15–19 (Fontes Franciscani, S. 254); mit der Abkürzung der Werktitel orientiere 
ich mich an Franziskus-Quellen. D. Berg, L. Lehmann (Hg.), Die Schriften des heiligen 
Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse über ihn und seinen Orden, 
Kevelaer 2014.
17  S. meinen eigenen Versuch hierzu in V. Leppin, Franziskus von Assisi, Darmstadt 
2018, S. 280–291.
18  Zur Bedeutung dieser Stelle s. C. Muessig, »Signs of Salvation: The Evolution of 
Stigmatic Spirituality Before Francis of Assisi«, in: ChH 82 (2013), S. 40–68.
19  Gef 69,2 (Fontes Franciscani, S. 1441): »in illum qui caritate nimia crucifigi voluit, 
transformaretur in dulcedine compassiva«. 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



    	 19Franziskus von Assisi – ein Mystiker?

Texte, die wohl der geistlichen Begleitung im Orden dienten20 und die gerade 
dadurch tiefe Einsichten in die Spiritualität des Ordensgründers wie seines 
Umfeldes ermöglichen. Sie beginnen mit einem Abschnitt über den Leib des 
Herren, der aber von vorneherein die geistliche Begegnung mit Christus in 
den Vordergrund stellt: »Darum sind alle, die den Herrn Jesus der Mensch-
heit nach sahen und ihn nicht nach Geist und Gottheit sahen und glaubten, 
dass er der wahre Sohn Gottes ist, verdammt.«21 Entsprechend ist es der Geist 
Gottes, der das wahrhafte Empfangen von Leib und Blut bewirkt22 – und über 
diesen sagt Franz, dass er in den Glaubenden wohne. 

Nun wird man mit Bernard McGinn zu bedenken haben, dass nicht jede 
pneumatologische Wendung schon selbstverständlich eine mystische ist, aber 
der Gesamtzusammenhang in den Admonitiones eröffnet doch zumindest 
einen mystischen Resonanzraum, insbesondere in der Verbindung mit der 
gleichfalls im Eingangsabschnitt zu findenden Aussage über Gott: »Gott be-
wohnt das unzugängliche Licht, und der Geist ist Gott, und niemand hat 
Gott jemals gesehen«.23 Dies kombiniert nicht allein die Bibelstellen 1 Tim 
6,16, Joh 4,24 und vor allem Joh 1,18, sondern rekurriert auch offenkundig auf 
den dionysischen Gedanken der Verbindung Gottes mit dem Licht, das zu-
gleich durch sein Strahlen Erkenntnis eröffnet und doch in seiner Unzugäng-
lichkeit eben diese Erkenntnis unmöglich macht. 

Wenn sich hier mystische Annäherungen an die Gotteserkenntnis finden, 
so entspricht dem eine mystisch gefärbte Devotion auf Seiten der Glauben-
den. Sie wird in Admonitio 27 ausgedrückt:

Wo Liebe ist und Weisheit, da ist weder Furcht noch Unwissenheit. 
Wo Geduld ist und Demut, da ist weder Zorn noch Verwirrung. 
Wo Armut mit Freude ist, da ist weder Begierde noch Habsucht. 
Wo Ruhe ist und Betrachtung, da ist weder Sorge noch Unrast. 
Wo Furcht des Herrn ist, um sein Haus zu bewachen, da findet der Feind keine Stelle 
zum Eindringen. 
Wo Barmherzigkeit ist und Unterscheidungsgabe, da ist weder Überschwang noch 
unmäßige Härte.24

20  Feld (2014), S. 17.
21  Erm 1,8 (Fontes Franciscani, S. 25): »Unde omnes qui viderunt Dominum Jesum 
secundum humanitatem et non viderunt et crediderunt secundum spiritum et divinita-
tem, ipsum esse verum Filium Dei, damnati sunt.«
22  Ebd., 1,12 (Fontes Franciscani, S. 26).
23  Ebd., 1,5 (Fontes Franciscani, S. 25): »Pater lucem habitat inaccessibilem, et spiritus 
est Deus, et Deum nemoviditunquam.« 
24  Ebd., 27 (Fontes Franciscani, S. 36): »Ubi caritas est et sapientia, ibi nec timor nec 
ignorantia. Ubi est patientia et humilitas, ibi nec ira nec perturbatio. Ubi est paupertas 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



20    	 Mystik und Institution als bleibende Provokation

Für die Einordnung von Franz als Mystiker ist es von nachrangiger Bedeu-
tung, ob er diese Sätze selbst formuliert oder, wofür manches spricht, aus der 
monastischen Tradition übernommen hat,25 denn es kann nicht darum gehen, 
Franz ein besonders hohes Maß an Originalität in der Hervorbringung mys-
tischer Theologie zuzusprechen. Ein Teilhaber und auch Teilgeber mystischer 
Frömmigkeit hingegen bleibt er auch dann, wenn er in seine Ermahnungen 
mystische Traditionen aus anderen Kontexten aufgenommen hat. Und das 
scheint hier der Fall zu sein.

Das Textstück beschreibt einen ganz auf Gott bezogenen Menschen, der 
im Angesicht Gottes seine Niedrigkeit erkennt. Die Demut und die Armut, 
die Franz als dessen Ausstattung preist, sind geistliche Haltungen,26 die dem 
Menschen seinen Ort vor Gott geben. Vor allem aber führen sie ihn in die 
Ruhe und die meditatio, so das lateinische Wort, das oben mit ›Betrachtung‹ 
wiedergegeben wurde: Franz geht auch von einer meditativen Praxis und 
Grundhaltung aus, die er seinen Brüdern empfiehlt. Im Vordergrund steht für 
ihn nicht die soziale Praxis möglichst gesteigerter Besitzlosigkeit – diese dient 
vielmehr letztlich dem Zweck der geistlichen Vertiefung in Gott. Erst von hier 
aus gewinnen dann Tugendäußerungen gegenüber anderen Menschen, wie in 
der misericordia, Sinn und Gestalt.

Vor allem aber führt diese Haltung dann in eine neue Form der Gemein-
schaft, die geradezu familiäre Strukturen gewinnt: In dem sogenannten Brief 
an die Gläubigen, in dem uns möglicherweise ein Niederschlag von Franz’ 
Predigten vorliegt,27 mahnte Franz zunächst gleichfalls zu rechter Demut und 
schloss daran die Verheißung an, dass auf denjenigen, die der Mahnung folg-
ten, der Geist Gottes ruhen werde und er in ihnen Wohnung nehmen wer-
de.28 Dann gelte:

cum laetitia, ibi nec cupido nec avaritia. Ubi est quies et meditatio, ibi neque sollicitudo 
neque vagatio. Ubi est timor Domini ad atrium suum custodiendum, ibi inimicus non 
potest habere locum ad ingrediendum. Ubi est misericordia et discretio, ibi nec super-
fluitas nec induratio.«
25  J. Hoeberichts, »The Authenticity of Admonition 27 of Francis of Assisi. A discussion 
with Carlo Paolazzi and beyond«, in: CFr 75 (2005), S. 499–523, hier: S. 522; A. Jansen, 
»Traduction, sens et structure de la 27e admonition v. 4–6«, in: Franziskanische Studien 
64 (1982), S. 111–127; kritisch hierzu C. Paolazzi, »L’autenticità della Admonitio XXVII 
e il lessico di frate Francesco. Una risposta à Jan Hoeberichts«, in: CFr 76 (2006), S. 
475–504.
26  Leppin (2018), S. 248 f.
27  So die plausible Erklärung in D. Berg, L. Lehrmann (2014), S. 123 
28  2 Gl 48 (Fontes Franciscani, S. 83); 1 Gl 6 (ebd., S. 73). 

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Ortsverzeichnis

Assisi → Franziskus von Assisi
Augsburg 173, 240

Badeborn 230
Bethanien 188
Bethesda 146, 148, 170
Braunschweig 231

Celle 231 
Cluny 147

Eisleben 185, 194–196, 231
Erfurt 73, 117, 126, 178, 190, 194

Gethsemane 192
Golgotha 197, 200
Greccio 29

Heidelberg 125, 198 f.
Helfta 34

Jena 231 
Jerusalem 121, 251, 260

La Verna 16 f.
Leipzig 250

Magdeburg 45, 231, 233

Nürnberg 201, 244 f.

Oberrhein 14, 151, 172
Quedlinburg 230, 232

Valladolid 229

Wartburg 221
Wittenberg 167, 172 f., 175, 183, 220 f., 225
Worms 221

Zerbst 33

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Personenverzeichnis

Abaelard, Petrus 122
Agnes von Ungarn 117, 125–127, 131, 136 f.
Albertus Magnus 156, 179
Albrecht I. (1255–1308) 125
Alexander Sauter von Ottobeuren 234
Andreas III. (1265–1301) von Ungarn 125
Anselm von Canterbury 112, 165
Aristoteles 175
Arndt, Johann 229–234, 236 f., 239 f., 245, 

247 f., 253, 255, 259
Arnstein, Wichmann von 45
Athanasius 213
Augustin 76, 140, 145, 153 f., 163 f., 

169–172, 174–178, 180–182
Avicenna 79

Baader, Franz von 71, 139
Bach, Johann Sebastian 241–243, 245–

247, 249–251, 253, 255–258, 260–262
Bernhard von Clairvaux 14, 21, 48, 66, 

173, 203 f., 218, 222 f., 226, 239, 243 f., 
246–248, 253, 257

Bonaventura 16 f.
Bradwardine, Thomas 167

Dietrich, Veit 247
Dionysios Areopagita → Pseudo- 

Dionysios
Dominikus 63 f., 66–70

Eckhart → Meister Eckhart
Elias von Cortona 18
Elisabeth von Thüringen 59, 69 f.

Francke, Johann 233 f.
Franziskus (Franz) von Assisi 13, 15–18, 

20–32, 64 f., 69

Geiler von Kaysersberg 192, 254
Gerhard, Johann 239, 248, 253
Gerhardt, Paul 252, 257
Gregor von Rimini 167
Groote, Gerhard 168, 175 f.
Guigo der Kartäuser 235

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 71
Heinrich von Halle 34–40, 43 f., 59 f., 62, 

64, 66, 68–70
Hiltalingen, Johannes 164

Johannes (Jünger) 197, 201
Johannes de Spina 239
Johannes vom Kreuz 139, 229
Jutta von Sangerhausen 69

Karl V. (1500–1558) 229
Karlstadt, Andreas 221 f., 227
Konrad von Marburg 59

Lang, Johannes 175
Leiffer, Georg 194
Leo (Bruder) 22
Luis de Granada 239
Luther, Martin 14, 139, 144, 151 f., 160, 

163, 165–167, 169 f., 174–183, 185–189, 
195–212, 213–221, 223–228, 232 f., 235, 
237, 244, 247, 249, 254 f., 259

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Sachverzeichnis

Abendmahl 11 f., 19, 25–27, 29, 45, 55 f., 
142 f., 147, 172, 185, 192, 202, 204, 207, 
213–228, 249

Ablass 227
Adam 169, 176, 197, 200, 211, 224 f.
Allgemeines Priestertum 144, 226
Anthropologie (→ auch: Gottebenbild-

lichkeit) 13, 51 f., 77 f., 133 f., 151–161, 
169 f., 175, 189 

Antichrist 68
Aristotelismus 72 f., 79, 118, 175, 179
Armut 19 f., 31, 67, 115–117, 119
Augustinismus 163–183, 186

Beginen 33, 59–70
Beruf 160
Bild 87, 131, 134, 157, 221
Braut(mystik)	21, 53 f., 62, 173 f., 216–220, 

243–252
Buße 30, 52 f., 55, 67, 120, 143, 147, 157 f., 

171, 196, 227, 243, 258

Demut 19 f., 26, 31, 53
Devotio moderna 167 f., 175 f., 181
Dominikaner 40, 60–69, 117

Engel 16 f., 45, 117
Entrückung 45, 50, 52, 105
Erfahrung 9 f., 12 f., 37
Erleuchtung 13, 23 f., 53
Erlösung 13, 26, 65, 165, 210, 225 f.
Erotik 47–50, 53, 55, 249, 251
Eschatologie 54, 65, 68 f.
Eucharistie → Abendmahl

Fegefeuer 54, 66, 114
Franziskaner 17–21, 28–30, 64, 69 f., 116
Freiheit 111, 113, 119, 134, 221

Gebet 23, 45, 110, 120, 191 f., 232, 237
Gehorsam 31 f.
Geistlich 12, 20, 44, 47, 65, 114
Gelassenheit 88, 115, 154
Gender 21, 40, 45 f., 48–50, 53, 59, 144
Gewissen 204, 231
Glaube 21, 120, 173, 181, 196, 226
Gnade 165–168, 171, 178 f., 189
Gott 12, 19, 22, 71–89, 117, 154, 158, 171
Gottebenbildlichkeit 51, 65, 86–88, 156 f.
Gottesgeburt 13, 87, 134, 141–144, 146, 

152–159, 173, 177 f., 258 f.

Häresie 40
Heilige 15, 35 f., 41, 65 f., 69, 112 f., 118
Heiliger Geist	20, 24, 35 f., 42
Himmel 54, 67, 249
Hölle 54, 114

Identifikation 190, 196, 198 f., 201 f., 255
Inkarnation 26, 29, 42, 48, 50, 55, 

140–144, 190, 223, 226, 258–261
Innerlichkeit 25–27, 29, 31, 55, 108, 111, 

117 f., 120, 133 f., 155, 158, 192, 201, 203, 
222

Jesus Christus 17–19, 26, 42 f., 53, 55, 63, 
85, 87, 133, 140, 153, 176, 181, 185 f., 190, 
220, 226, 246

Juden 201

Katharer 30
Kirche 15 f., 24–32, 43, 227, 247

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Ersterscheinungsverzeichnis

»Mystik und Institution als bleibende Provokation«, in: Provokation – Inspiration – Irri-
tation. Franz von Assisi in der religiösen Auseinandersetzung heute, hg. v. M. Sohn-Kron-
thaler u. a., Innsbruck 2021, S. 13–33.

»Mechthild von Magdeburg. Repräsentation Christi im visionären Buch«, in: »Dir hat 
vor den Frauen nicht gegraut«. Mystikerinnen und Theologinnen in der Christentumsge-
schichte, hg. v. M. Delgado, V. Leppin, Fribourg/Stuttgart 2015 (Studien zur christlichen 
Religions- und Kulturgeschichte 19), S. 136–156.

»Begine und Beichtvater. Zu den Dominikanerpartien im ›Fließenden Licht der Gott-
heit‹ Mechthilds von Magdeburg«, in: Religiöse Bewegungen im Mittelalter. FS Matthias 
Werner, hg. v. E. Bünz, S. Tebruck, H. G. Walther, Köln u. a. 2007 (Veröffentlichungen 
der Historischen Kommission für Thüringen. Kleine Reihe 24), S. 543–554.

»Gottes Sein und Gottes Nähe. Zur Bedeutung des Satzes ›Esse est Deus‹ für ein Ver-
ständnis von Meister Eckharts Mystik«, in: Gott und Denken. Zeitgenössische und klassi-
sche Positionen zu zentralen Fragen ihrer Verhältnisbestimmung. FS Friedrich Hermanni, 
hg. v. C. König, B. Nonnenmacher, Tübingen 2020, S. 339–358.

»Die Komposition von Meister Eckharts Maria-Martha-Predigt«, in: ZThK 94 (1997), 
S. 69–83. 

»Werke und Werkkritik. Innere und äußere Frömmigkeit bei Meister Eckhart«, in: 
Traditionelles und Innovatives in der geistlichen Literatur des Mittelalters. FS Löser, hg. v. 
J. Haustein, Stuttgart 2019 (Meister-Eckhart-Jahrbuch. Beihefte 7), S. 25–40.

»Gradualismus und Immediatisierung in Meister Eckharts ‚Liber Benedictus‘. Geistli-
che Begleitung im Horizont spätmittelalterlicher Frömmigkeit«, in: Geistliche Beglei-
tung in evangelischer Perspektive. Modelle und Personen der Kirchengeschichte, hg. v. D. 
Greiner, Leipzig 2013, S. 71–83.

»›Als wir dieses spise essent, so werden wir gessen‹. Reale und metaphorische Nähe 
Christi bei Johannes Tauler«, in: Metaphorik und Christologie, hg. v. J. Frey, J. Rohls, R. 
Zimmermann, Berlin 2003 (TBT 120), S. 167–177.

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



296    Ersterscheinungsverzeichnis

»Externe Personkonstitution bei Johannes Tauler«, in: Selbstbewußtsein und Person im 
Mittelalter, hg. v. G. Mensching, Würzburg 2005 (Contradictio 6), S. 55–64 (wieder-
abgedruckt in: Volker Leppin, Transformationen. Studien zu den Wandlungsprozessen in 
Theologie und Frömmigkeit zwischen Spätmittelalter und Reformation, hg. v. V. Leppin, 
Tübingen 2015 127–136).

»Die Verbindung von Augustinismus und Mystik im späten Mittelalter und in der 
frühen reformatorischen Bewegung«, in: LuJ 85 (2018), S. 130–153.

»Passionsmystik bei Luther«, in: LuJ 84 (2017), S. 51–81.

»Ein Kuchen werden. Mystische Züge in Luthers Abendmahlslehre«, in: Von Meister 
Eckhart bis Martin Luther, hg. v. V. Leppin, F. Löser, Stuttgart 2019 (Meister-Eckhart-
Jahrbuch 13), S. 205–219.

»Spanische Mystik im deutschsprachigen Luthertum. Transkonfessionelle Interferen-
zen im Zeitalter der Konfessionen am Beispiel von Johann Arndts Pardiesgärtlein«, in: 
Christentum in der Neuzeit. Geschichte, Religion, Mission, Mystik. FS Mariano Delgado, 
hg. v. M. Sievernich, K. Vellguth, Freiburg im Breisgau u. a. 2020, S. 542–552.

»Bach und die mystische Tradition. Überlegungen anhand von Texten seines Vokal-
werks«, in: Bach unter den Theologen. Themen, Thesen, Temperamente, hg. v. I. Breden-
bach, V. Leppin, C. Schwöbel, Tübingen 2022, S. 1–22.

© 2026 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.


	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Mystik und Institution als bleibende Provokation am Beispiel des Franziskus
	1. Die mystische Deutung des Franz: Seraphenvision und Stigmatisierung
	2. Franziskus von Assisi – ein Mystiker?
	3. Mystik und Institution
	4. Verinnerlichung des Sakraments
	5. Ehrfurcht gegenüber den Priestern und der Kirche
	Schlussüberlegungen: Die Verbindung von Mystik und Institution

	Mechthild von Magdeburg. Repräsentation Christi im visionären Buch
	1. Mechthild von Magdeburg und ihr Fließendes Licht der Gottheit
	2. Weiblichkeit und Autorität
	3. Entrückung und Repräsentation

	Begine und Beichtvater. Zu den Dominikanerpartien im Fließenden Licht der Gottheit Mechthilds von Magdeburg
	Gottes Sein und Gottes Nähe. Zur Bedeutung des Satzes »Esse est Deus« für ein Verständnis von Meister Eckharts Mystik
	1. Das Opus tripartitum
	2. Eckharts neuplatonische Ontologie
	3. Esse est Deus: der Schöpfergott im neuplatonischen Kosmos
	4. Die imago dei und die Rückkehr des Menschen in Gott

	Die Komposition von Meister Eckharts Maria-Martha-Predigt
	Werke und Werkkritik. Innere und äußere Frömmigkeit bei Meister Eckhart
	Gottes Handeln statt menschlicher Werke
	Partizipation an den Werken Gottes und der Heiligen
	Abweisung des Lohndenkens
	Der Sinn der Werke
	Werk und Intentionalität des Werkes
	Schlussüberlegungen

	Gradualismus und Immediatisierung in Meister Eckharts Liber Benedictus. Geistliche Begleitung im Horizont spätmittelalterlicher Frömmigkeit
	1. Philologische Vorbemerkungen: zur Entstehungssituation
	2. Ein Handbuch der Tröstung im Rahmen spätmittelalterlicher Frömmigkeit
	3. Gradualismus: das Weltverhältnis
	4. Immediatisierung: das Gottesverhältnis
	5. Ein Handbuch geistlicher Begleitung im Kontext

	»Als wir diese spise essent, so werden wir gessen. Reale und metaphorische Nähe Christi bei Johannes Tauler
	1. Inkarnatorische Christologie
	2. Taulers hermeneutische Voraussetzungen
	3. Taulers metaphorisches Material
	4. Die Leistung der Metapher bei Tauler

	Externe Personkonstitution bei Johannes Tauler
	1. Die Gottesgeburt: Vorstellung einer exemplarischen Predigt
	2. Der ›edle Mensch‹ und seine Konstitution durch die Gottesgeburt
	3. Selbstbewusstsein und Person bei Tauler

	Die Verbindung von Augustinismus und Mystik im späten Mittelalter und in der frühen reformatorischen Bewegung
	1. Mystik und Augustinismus im späten Mittelalter
	2. Staupitz’ mystischer Augustinismus
	3. Luthers mystischer Augustinismus

	Passionsmystik bei Luther
	1. Spätmittelalterliche Passionsmystik bei den Augustinereremiten
	2. Entwicklung der Passionsmystik in den Anfängen der reformatorischen Bewegung
	3. Historisierung und Passionsmystik in der reformatorischen Predigt

	»Ein Kuchen werden«. Mystische Züge in Luthers Abendmahlslehre
	1. Transformation der Mystik
	2. Sakramentalisierung: eine Verschiebung in Luthers Mystikverst
	3. Das Bild vom Kuchen als zentrale Metapher in Luthers Theologie

	Spanische Mystik im deutschsprachigen Luthertum
	1. Johann Arndt und die Entdeckung der Mystik
	2. Die deutsche Übersetzung des Hortus Sacer von Alphonso de Orozco
	3. Arndts Aufnahme Orozcos
	4. Mystik und Transkonfessionalität

	Bach und die mystische Tradition. Überlegungen anhand von Texten seines Vokalwerks
	1. Brautmystik
	2. Paradoxale Passionsmystik
	3. Inkarnatorische Mystik
	Schlussüberlegungen

	Quellen
	Abkürzungsverzeichnis
	Forschungsliteratur
	Ortsverzeichnis
	Personenverzeichnis
	Sachverzeichnis
	Ersterscheinungsverzeichnis



