
1� 
�Einleitung

1.1� � Werkstruktur der Carmina

Innerhalb des Gesamtwerks des Sidonius ist uns sein Dichtwerk, eine Sammlung von 
24 Carmina, überliefert, welche sich sowohl metrisch als auch thematisch voneinander 
unterscheiden. Die wichtigste Strukturierung des Werkes ist die Unterteilung in zwei 
Blöcke: Die ersten acht Carmina (Carm. 1–8) enthalten drei umfangreiche Lobreden 
zum Regierungsantritt der Kaiser Avitus, Majorian und Anthemius samt deren Be-
gleitgedichten. Dazu treten sechzehn weitere Gedichte (Carm. 9–24), die als Carmina 
Minora bezeichnet werden. Diese Carmina Minora zeichnen sich durch eine beachtli-
che Vielfalt ihrer Themen aus: Sie bestehen aus einem Widmungsgedicht, zwei Hoch-
zeitsgedichten mit poetischen Praefationes, einem verhinderten Hochzeitsgedicht, 
aus dem eine „Satire“ geworden ist, einer Bittschrift an den Kaiser Majorian, drei 
Dankschreiben, fünf Epigrammata sowie einem abschließenden Propemptikon an 
den personifizierten Gedichtband.

Sidonius’ drei Panegyriken werden jeweils von einer Praefatio begleitet, die nicht 
im Hexameter, sondern im elegischen Distichon abgefasst ist und sich so von den Lob-
reden stilistisch abgrenzt. Die Anordnung der Lobreden in chronologisch umgekehr-
ter Reihenfolge ist ferner bemerkenswert: Der Panegyrikus auf Anthemius, der in der 
Gedichtsammlung als erster erscheint, ist chronologisch gesehen der letzte, insofern 
in der zeitlichen Reihenfolge zuerst Avitus (Carm. 7), dann Majorian (Carm. 5) und 
schließlich Anthemius (Carm. 2) den Thron besteigen. Diese Umstellung kann gewiss 
nicht willkürlich sein, sondern hat eine Bedeutung für die Poetik des Sidonius.1

Die Diskussion darüber, wie Werkteile und Gesamtwerk von Sidonius veröffentlicht 
wurden, ist in der Forschung nicht abgeschlossen. In der Frage, ob die Carmina 1 bis 24 

1	� Zum einen macht er damit dem regierenden Princeps ein Kompliment, wenn er ihn an erster Stel-
le setzt, zum anderen vermeidet die chronologische Abfolge, dass die Leser nicht an die katastro-
phalen politischen Zustände erinnert werden; vgl. Kelly 2013, 177; ders. 2020, 170.



Einleitung10

in Gedichtgruppen (Carm. 1–8 und Carm. 9–24)2 oder als Gesamtwerk ediert wurden,3 
ist sich die Forschung weiterhin nicht einig. Diskutiert wird auch, ob das Gesamtwerk 
(Panegyriken, carmina minora und Briefe) vom Dichter selbst erstellt wurde.4

Folgende den Stil des Dichters beschreibende Verse legen eine Gruppierung der 
Carmina in zwei bis drei Teile nahe (Alan. Anticl. 3.240–242):

Illic Sidonii trabeatus sermo refulgens
sidere multiplici splendet gemmisque colorum
lucet et in dictis depictus pavo resultat.

Dort funkelt der hochtrabende Stil des Sidonius,
schillernd in vielfältigem Glanz und von farbenreichen Edelsteinen
leuchtet er: Ein bunter Pfau entsteht durch seine Worte.

Diese drei Verse verfasst Alanus ab Insulis (Alain de Lille) in seinem Anticlaudianus ca. 
700 Jahre nach Sidonius über den Stil des gallo-römischen Autors. Der sidonianische 
sermo wird in einem die drei Verse gleichmäßig einnehmenden Hendiatrion (reful-
gens – splendet – lucet) beschrieben. Das Funkeln, Schillern und Leuchten wird präzi-
siert durch die Wörter trabeatus, sidere multiplici und gemmis colorum, wobei die beiden 
letzten Ausdrücke gemeinsam den mittleren Vers einnehmen und sich über ein En-
jambement (refulgens und lucet) auf die beiden äußeren Verse ausdehnen.

Diese Beschreibung des sidonianischen Stils lässt sich gleichsam auf sein poetisches 
Werk übertragen: trabeatus, im Staatskleid, befindet sich das Werk mit den Panegyri-
ken im ersten Teil (Carm.  1–7); die Vielfältigkeit und der Farbenreichtum kommt 
dann besonders im zweiten Teil, den nugae zum Vorschein, wenn es darum geht, eine 
neuartige Dichtung, die von andersartigen und verschiedenen Tönen bestimmt ist, an-
zulegen. Hier wird eine Zweiteilung des Werkes angedeutet, die dann durch die drei 

2	� Einen Überblick über die ältere Forschung und die Frage der Zahl der Editionen gibt Santelia 2012, 
47–50; Loyen (1960) geht ferner von drei Edition der carmina minora aus; dagegen Schetter 1992 
und Mondin 2008, 473–475. Laut Hernández Lobato (2006, 251) ist es durchaus denkbar, dass es 
vor der uns heute vorliegenden Ausgabe einen ganzen Prozess aufeinander folgender Einzelveröf-
fentlichungen mit möglichen Ergänzungen und Änderungen gab. Kelly (2020, 166–177) argumen-
tiert für zwei separate Editionen von Panegyriken und carmina minora.

3	� Gemäß Santelia (2012, 50) ist von einer Edition der Gedichte im Jahr 469 auszugehen; vgl. Stevens 
1933, 108; Loyen 1960 1: xxx; Harries 1994, 6–7 u. 172; Delaplace 2015, 245; Green 2022, 14–16. Die 
Gründe für diese Datierung sind nachvollziehbar: Das jüngste Gedicht des Buches, der Panegyri-
kus auf Anthemius, stellt einen perfekten terminus post quem dar, der mit Genauigkeit datiert 
werden kann: Es wurde am 1. Januar 468 überliefert; ferner ist bekannt, dass Sidonius seit seiner 
Ernennung zum Bischof von Clermont zwischen 470 und 471 (terminus ante quem) völlig auf 
seine poetische Arbeit verzichtete (s. Epist. 9.12.1; 8.4.3); vgl. Hernandéz Lobato 2006, 251–252; 
Grzywaczewski 2010, 132.

4	� Vgl. Hernandéz Lobato 2006; ders. 2012, 57–72; Kelly 2020, 170 u. 177; Dolveck 2020.



Biographisch-historischer Hintergrund 11

Verse eine Präzisierung erhält: Das Werk ist in je acht Gedichte dreigeteilt; nach dem 
offiziellen Teil, den Panegyriken (Carm. 1–7), den Carm. 8 abrundet, folgt der weniger 
offizielle, aber dennoch formelle Teil mit den Epithalamien (Carm.  9–15), der mit 
Carm. 16 beendet wird; daran fügt sich drittens der private Teil (Carm. 17–23) an, den 
das Carm. 24 abschließt.5 Gleichzeitig legen die Enjambements in den Versen des Re-
zipienten Alanus einen Zusammenhalt im Werk nahe.

1.2� � Biographisch-historischer Hintergrund

Das zwei- bzw. dreiteilige Werk der Carmina scheint nun aus Sidonius’ eigener Lebens-
realität reformuliert worden zu sein, insofern sowohl sein schriftstellerisches Schaffen 
als auch die politische Situation des weströmischen Reiches von mehreren Brüchen 
gekennzeichnet ist:6 Im Jahr 455 beginnt Sidonius etwa 23-jährig, aus einer angesehe-
nen Familie stammend und in Grammatik wie Rhetorik bestens ausgebildet seine 
Dichterkarriere in Rom: Auf seinen Schwiegervater, den gallischen Senator Avitus 
trägt er bei dessen Konsulatsantritt zu Beginn des Jahres 456 im Senat seinen ersten 
Panegyrikus vor (Carm. 6 und 7). Avitus’ Herrschaft währt jedoch nur kurz, insofern 
er schon gegen Ende des Jahres 456 vom Heerführer Ricimer, der sich erfolgreich 
gegen die in Westrom eingefallen Vandalen und deren Anführer Geiserich zu Wehr 
setzte und dadurch beim Senat an Einfluss gewann, durch eine Revolte geschwächt 
und schließlich in einer Schlacht besiegt und getötet wird. Zwei Jahre später hält Sido-
nius für Avitus’ Nachfolger und Ricimers Partner Majorian einen Panegyrikus, als die-
ser in Lyon einzieht (Carm. 5). Majorian wird jedoch bei seinem Versuch, Africa den 
Vandalen zu entreißen, von Geiserich geschlagen und aufgrund dieser Niederlage 461 
auf Veranlassung Ricimers hingerichtet. Sidonius verabschiedet sich daraufhin für län-
gere Zeit von der Politik, um sich auf seinem Landgut in Avitacum, dem heutigen 
Avenches, dem otium zu widmen, wobei er durchaus auch Kontakte mit Tafelfreunden 
und anderen Angehörigen der Oberschicht pflegt. Im Jahr 467 wird er nach Rom ge-
laden, um 468 für den von Ostrom neu vorgeschlagenen Anthemius jenen Panegyri-

5	� Das Buch ist modular um die Zahl 8 herum gegliedert, was sich darin zeigt, dass sein größter inter-
ner thematischer Bruch, der in der Tat das Ergebnis der Zusammenstellung von zwei verschiede-
nen, bereits separat veröffentlichten Sammlungen in einem einzigen Band ist, nach dem achten 
Gedicht erfolgt, das die Panegyriken (Carm. 1–8) beendet und die nugae (Carm. 9–24) eröffnet, 
wobei Carm. 9 als echte Widmung des späteren Teils des Bandes dient; vgl. Hernandéz Lobato 
2006, 255; ders. 2012, 64–65; Daly 2000, 24–25. Laut Daly (2000, 70–71) kommt in der Teilung in 
je 8 Carmina auch die christliche Bedeutung der Zahl 8 als Symbol der Auferstehung, der Wieder-
geburt und der Taufe zum Tragen.

6	� Zur Biographie des Sidonius s. Stevens 1933; Loyen 1960 1: vii–xxix; Kaufmann 1995, 41–64; Her-
nandéz Lobato 2012, 38–57; zum historisch-politischen Hintergrund s. Harries 1994; Kulikowski 
2020; Green 2022.



Einleitung12

kus zu halten, den er zu Anthemius’ Ehren an die Spitze seiner publizierten Carmina 
stellen wird (Carm. 1). Zum Dank wird er zum Stadtpräfekten ernannt, als der er für 
die Administration der Justiz, die Getreide- und Weinversorgung sowie die öffentliche 
Ordnung in der Stadt zuständig ist. Zudem erhält er so den Vorsitz über den Senat für 
das betreffende Jahr. Ohne Ambitionen auf weitere Ämter wendet er sich 468 wieder 
dem otium auf dem Land zu, resigniert auch über die Niederlage des von ihm gefeier-
ten Anthemius, der in seinem Feldzug gegen die Vandalen unterlag. Ein Jahr später 
wird er zum Bischof von Clermont ernannt, was eine ganz neue berufliche und per-
sönliche Ausrichtung bedeutet und sich auch in seinen Schriften niederschlägt, inso-
fern darin christliche Gedanken nun stärker als zuvor hervortreten. Gleichwohl be-
trachtet er die Bischofswürde nicht als religiöse Berufung, sondern spricht schlicht 
von Beruf, Dienst oder Amt.7 Als die Westgoten 475 die Auvergne einnehmen, wird 
Sidonius nach längerem Widerstand gegen die Invasoren vom westgotischen König 
Eurich auf die Festung Livia verbannt. Aus dieser entbehrungsreichen Zeit im Exil be-
freit ihn ein Freund, der eine einflussreiche Stellung am westgotischen Königshof in-
nehatte. Sidonius, der sich damit abfinden musste, dass das Westgotenreich in Gallien 
an die Stelle des weströmischen Reiches getreten war, lässt sich schließlich zu einem 
Panegyrikus auf seinen ehemaligen Widersacher Eurich hinreißen, wofür ihm dann 
sein Landsitz zurückerstattet wird. 476 kehrt er wieder in sein Bischofamt nach Cler-
mont zurück und kümmert sich um die Zusammenstellung seiner Briefsammlung. 
Sein Todesjahr ist nicht genau datierbar, liegt aber irgendwann zwischen 480 und 490.

So scheint nicht nur die Biographie des Dichters in steten Kurskorrekturen begrif-
fen, auch das weströmische Reich befindet sich zu Sidonius’ Lebzeit in einer ständigen 
Krise, ist gebeutelt durch die gebrochene dynastische Kontinuität sowie Einfälle der 
Barbarenvölker, die die eigene von politischer Instabilität schwächelnde Kultur zuneh-
mend bedrohen und untergraben,8 was zu einer kulturellen Kluft führt, wie Sidonius 
sie etwa in Carm. 12, der Satire auf die Burgunder zum Ausdruck bringt.

1.3� � Fragmentcharakter und Einheit der Carmina – ein Forschungsüberblick

Dass Sidonius die Krisen seiner Zeit nun insgesamt als „Bruch“ wahrnimmt, wird inso-
fern ersichtlich, als er das ‚Wortfeld‘ Bruch/brechen häufig für die prägnante oder me-
taphorische Beschreibung von Niedergang und Katastrophe verwendet: Lyon bittet 
gebrochen (fracta) um Ruhe (Carm. 5.576–577), Avitus kümmert sich um seine zer-

7	� Da der Bischof in dieser Zeit nicht nur als geistliches Oberhaupt angesehen wurde, sondern auch 
als politischer Lenker und Leiter seiner Diözese, wurden dafür häufig Personen aus der Aristokra-
tie ausgewählt, die sich in weltlichen und politischen Dingen auskannten; vgl. Kaufmann 1995, 
55–58; Viellard 2014, 47–50.

8	� Zu Sidonius’ pejorativen Bewertung der Barbaren s. Egetenmeyr 2021.



13Fragmentcharakter und Einheit der Carmina – ein Forschungsüberblick

brochene Heimat (fractae patriae, 7.208–209) oder die gebrochene Roma wird von 
Jupiter ermutigt (sed concipe magnos, quamquam fracta, animos, 7.126–127).

Doch nicht nur auf inhaltlicher9, sondern auch auf metapoetischer Ebene wird 
unterschwellig der Bruch in seiner Zeit kenntlich gemacht: Dass sich der Bruch im 
Reich auch im literarischen Werk niederschlägt, wird an folgender Textstelle deutlich, 
in der über die Schiffsallegorie eine Überlagerung von Staat und Text entsteht, die je-
weils gebrochen sind (Carm. 2.13–17):

Hic est, o proceres, petiit quem Romula virtus
et quem vester amor; cui se ceu victa procellis
atque carens rectore ratis res publica fractam	 15
intulit, ut digno melius flectenda magistro,
ne tempestates, ne te, pirata, timeret.

Dieser ist es, Senatoren, den die römische Tugend und eure Liebe aufsuchte; dem sich der 
Staat wie ein vom Sturm und ohne Steuermann überwältigtes Schiff als gebrochenen über-
gab, (16) damit er für den würdigen Führer besser zu lenken sei, damit er nicht mehr Stürme, 
nicht mehr Piraten fürchten muss.10

Zunächst bemüht der Dichter hier die poetisch konventionelle Allegorie vom Staats-
schiff: Der gebrochene Staat (res publica und fractam) wird mit einem besiegten Schiff 
(victa ratis) verglichen, wobei in diesem Vergleich das Adverb ceu gleichsam abschwä-
chend wirkt. Offenbar will der Dichter hier nicht so sehr den Vergleich von Staat und 
Schiff betonen, sondern vielmehr auf eine weitergreifende Metaphorik hinweisen: Die 
Schiffsfahrt steht symbolisch für die poetische Produktion des Textes.11 Dass die poe-
tische Produktion mit einer Schiffsfahrt metaphorisiert wird, wird an verschiedener 
Stelle im Werk selbst sichtbar: So stellt der Dichter sein Buch als Schiff dar, wenn er es 
im Schlussgedicht Carm.  24 auffordert, den Hafen zu verlassen (ecce linque portum, 
24.99) und den Anker zu heben (ancoram levato, 24.101)12. Auch die Verse Carm. 5.441–
448 bedienen sich der Schiffsmetaphorik:

9	� In den Panegyriken erinnert der Dichter die Herrscher an die glorreiche Vergangenheit und die 
Notwendigkeit der Expansion, indem er ihnen einen Spiegel ihrer eigenen Epoche vorhält, um 
sowohl Niedergang als auch Aufstieg (renovatio imperii) anzuzeigen; vgl. Mratschek 2008, 365; 
dies. 2020c, 240; Charlet 2008, 161–162.

10	� Die Übersetzungen zu Sidonius sind selbst angefertigt.
11	� Die Schiffsfahrt ist Metapher für die literarische Karriere, vgl. Verg. Georg. 2.40–41; vgl. Condorel-

li 2008, 31; zur Schiffsfahrt als literarische Metapher in Sidonius’ Werk s. Gualandri 1979, 105–109. 
Die poetische Produktion als Schiffsreise zu versinnbildlichen, ist üblich in lateinischer Dichtung, 
s. Curtius 1954, 138–140.

12	� Sidonius variiert hier die Tradition, indem er etwa anders als Ovid (Ars 1.771–772; 2.9–10) den 
Hafen nicht als Ankunftsort des vollendeten Werkes stilisiert, sondern als Ausgangsort; vgl. Sante-
lia 2002, 40–41.



Einleitung14

Interea duplici texis dum litore classem
inferno superoque mari, cadit omnis in aequor
silva tibi nimiumque diu per utrumque recisus,
Appennine, latus, navali qui arbore dives
non minus in pelagus nemorum quam mittis aquarum.	 445
Gallia continuis quamquam sit lassa tributis,
hoc censu placuisse cupit nec pondera sentit
quae prodesse probat.

Während du inzwischen auf beiden Küsten die Flotte für das untere und das obere Meer 
baust, fällt dir jeder Wald ins Wasser und allzu lange an beiden Seiten abgeschlagen der 
Apennin, der reich an Schiffsholz ebensoviel Wald wie Wasser ins Meer abgibt. (446) Ob-
wohl Gallien durch andauernde Abgaben müde ist, will es nun durch diesen Zensus gefallen 
und spürt keine Last, von der es anerkennt, dass sie nützt.

Die Passage beschreibt, wie Majorian seine Schiffsflotte baut. Dabei bedient sie eine 
metapoetische Ebene, wobei insbesondere das Verb texis auf die Arbeit des Dichters 
hindeutet13: aequor steht in diesem Zusammenhang für die Schreibfläche, auf der der 
Dichter arbeitet;14 der Begriff silva, der etwa für Statius’ Sammlung von Gelegenheits-
gedichten titelgebend ist, repräsentiert hier den poetischen Stoff.15 Die Verse 446–448 
beschreiben dann Galliens Haltung gegenüber diesem Schiffsbau, was im Zusammen-
hang der Metapoesie ebenfalls bezeichnend ist, insofern der Dichter Gallien als den 
Ort betrachtet, an dem die Dichtung entsteht und der Tribut zum Schiffsbau bzw. zum 
Panegyrikus gezollt wird. Dass es sich hierbei um metapoetische Verse handelt, ver-
deutlichen auch die beiden Worte flectenda und magistro, die Sidonius, wie in Kap. 2.1 
deutlich werden wird, auf sein alter ego Chiron (flexit, 1.18, magistri, 23.197) appliziert, 
wodurch sie sein dichterisches Schaffen beschreiben.

Seit Michael Roberts’ Buch The Jeweled Style (1989a) wird der spätantiken Literatur 
eine ‚Poetik des Fragments‘ zugrunde gelegt. Auch Charlet (2008) sieht in der spät-
antiken Literatur durch ihren Willen einerseits die klassische Literatur zu rezipieren 
und andererseits sich auf alexandrinischen Pfaden neu auszurichten, eine Fragmentie-
rung, die sich in einer Gattungsmixtur, verkleinerten Komposition sowie intertextuel-

13	� Zum Weben als gängige Metapher für die Dichtkunst, s. die Beiträge bei Harich-Schwarzbauer 
2016b sowie bei Fanfani et al. 2016; generell zur poetologischen Denkfigur vom Dichten als Weben 
s. Greber 2002, bes. 9–28.

14	� Vgl. Prop. 3.9.3 quid me scribendi tam vastum mittis in aequor?; Ov. Met. 15.176 magno feror aequore 
plenaque ventis vela dedi; vgl. ThLL vol. 1, 1022–1027.

15	� Gemäß Gell. Noct. Att. Praef. § 5–6 impliziert der Begriff silva die Idee der Vielfältigkeit und Varia-
tion, was auf die Poetik des Sidonius zutrifft. Cicero spricht von silva, um ein Ensemble von Ideen 
und Kenntnissen zu beschreiben (Orat. 12; De orat. 2.65; 3.93.103, 118); zum Titel von Statius’ Silven 
s. Quint. 10.3.17.



15Fragmentcharakter und Einheit der Carmina – ein Forschungsüberblick

len variatio und aemulatio manifestiert. Hernández Lobato untersucht in Kapitel  6 
seines Buchs Vel Apolline muto (2012, 258–449) den Aspekt von Fragment und Detail 
in der spätantiken Dichtung, wobei er imperiale Kunst (etwa monumentale spolia, den 
Konstantinsbogen und Literatur (paganer und christlicher Cento, Figurengedichte 
und enzyklopädische Prosa)) vergleichend heranzieht, um zu zeigen, dass spätantike 
Dichtung von einer ‚Ästhetik des Fragments‘ bestimmt wird. Hernández Lobato 
streicht dabei aber auch heraus, dass spätantike Werke trotz ihrer inhärenten poetisch 
angelegten Fragmentierung eine Einheit aufweisen, die jedoch nicht auf formaler, son-
dern auf konzeptueller Ebene liegt. Helen Kaufmann (2020) findet diese Einheit, in-
dem sie nicht die Konzepte, sondern die Texte selbst untersucht, in denen textuelle 
Mittel, wie Anfänge und Enden (Prooemien, Praefationes und Epiloge), autoritative 
Erzähler, explizit verbale Verbindungen, aber auch variatio16 eine Einheit darstellen. 
Annick Stoehr-Monjou (2009), die die Poetik in Sidonius’ Panegyriken untersucht, 
bezeichnet diese in Anlehnung an Roberts „Jeweled Style“ als poétique de l’éclat. Dieser 
Begriff, der einerseits die Fragmentierung, andererseits aber auch den Glanz aus-
drückt, gibt den in den Panegyriken aufscheinenden Gegensatz zweier Motive wieder: 
das Ende einer Welt, der sich im Zerfall Roms und Galliens zeigt, und die Hoffnung 
auf eine neue Blütezeit. Die beiden Motive (Zerfall und Blütezeit) seien in verschiede-
nen poetischen Stilformen (allegorischen Praefationes, synonymische Variationen, 
Allusionen, Antithesen, Goldene Verse, Ekphraseis und Kataloge, Intertextualität so-
wie epische und historische Exempla) unterschwellig zum Ausdruck gebracht. Mit 
dieser metapoetischen Lesart der Carmina findet sie auch eine Begründung für die 
Anordnung der Carmina 1–8, wobei sie den Panegyrikus auf Majorian als außenste-
hend betrachtet und die Poetik des Sidonius eher in den beiden anderen Panegyriken 
vorfindet.

Eine wichtige Funktion in diesem Zusammenhang kommt hierbei der textuellen 
Einlage des Mythos zu. In den Carmina finden sich zahlreiche klassische Exempla der 
episch-heroischen Mythologie, welche die Narration und den Erzählfluss unterbre-
chen und ferner im Kontext der Carmina, die zu christlicher Zeit für christliche Rezi-
pienten verfasst wurden, unpassend erscheinen und so eine Irritation erzeugen. Auf 
der anderen Seite wird die Dichtung in einer Gesellschaft, die sich durch die Einfälle 
der Barbaren und die gebrochene dynastische Kontinuität in einer epochalen Krise 
befindet, durch den Mythos zu einem identitätsstiftenden Medium, das Zusammen-
halt und Bestand bietet. So sieht Bonjour (1982) im Mythos die Möglichkeit, diese 
schwierige Situation Roms verschweigen zu können bzw. Themen subkutan anzuspre-
chen. Bruzzone (2004) geht in dieselbe Richtung: Anhand der Concilia deorum in den 

16	� Dabei ist das Ausmaß der variatio und der Blickwinkel auf den Text entscheidend. Nimmt der 
Leser die ganze Passage und weniger die Details wahr, sieht er den Zusammenhalt des Textes so-
wie die Vielfarbigkeit und den Glanz des darin zum Ausdruck gebrachten Bildes; vgl. Kaufmann 
2020, 188–189.



Einleitung16

Panegyriken auf Avitus und Anthemius zeigt sie die intertextuellen Referenzen auf 
Claudians Bellum Gildonicum und Vergils Aeneis auf. Dieser epische Hintergrund gibt 
den Lobreden einen größeren Deutungsrahmen und erlaubt es, die Ereignisse opti-
mistisch zu betrachten. Grosserez (2009) ergänzt die Untersuchung der Funktion des 
Mythos anhand des Carm. 7. Der Mythos übernimmt für sie die Funktion einer poly-
valenten Allegorie, die die Spaltung von Religion und Politik zu überwinden weiß. 
Mithilfe des Mythos können Aussagen für die Zukunft des Reiches getroffen werden. 
Zudem dient er als Referenzraum für die Beschreibung, Charakterisierung und damit 
Lobpreisung des Herrschers. Darüber hinaus wird durch den Mythos die Einheit zwi-
schen Galliern und Römern betont, die dieselben Götter und mythischen Geschich-
ten kennen; der Mythos vermag Völker zu vereinen, indem er ihnen dieselben Tugen-
den und Stärken zuschreibt. Alexandre (2009) untersucht in diesem Zusammenhang, 
wo sich die Stimme bzw. Meinung des Dichters offenbart. In den episch-mythischen 
Konstellationen sieht er die Ansicht des Dichters immer wieder vorscheinen. Insofern 
dient der Mythos nicht nur als dekoratives Stilmittel, sondern ermöglicht dem Dich-
ter, hinter dem Wortlaut verborgene politische Botschaften mitzuteilen und in der 
Gattung der Panegyrik, in der sich der Dichter dem Gepriesenen unterwirft und ihm 
dient, seine eigene Person und sein Talent, sein poetisches Ego durch Vergleiche zu 
würdigen. Laut Furbetta (2013) verwendet Sidonius den Mythos einerseits, um der 
poetischen Konvention gerecht zu werden, zur Ausschmückung und amplificatio, an-
dererseits allegorisch zu Propagandazwecken.

1.4� � Bruch und Kontinuität der Carmina – Fragestellung und Methode

Diese Arbeit widmet sich nun der Frage, wie in Sidonius’ Carmina der Bruch meta-
poetisch zum Ausdruck gebracht wird. Der Terminus „Bruch“ dient der Untersuchung 
als Begriff, der auf die spezifische Struktur des Werkes eine Perspektive öffnet, welche 
„Fragment“ nicht bietet. Während das Fragment implizit auf ein Ganzes verweist, in-
sofern es als Teil des Ganzen definiert ist, deutet der Bruch auf die inhärenten ‚Störun-
gen‘ in einem Ganzen hin. Diese Störungen, die sich durch das ganze Werk ziehen, 
sollen hier als Bruchlinien erforscht werden. Da hier zudem von einer vom Dichter 
angelegten Kontinuität des Werkes ausgegangen wird, soll auch darauf geachtet wer-
den, was die einzelnen Carmina metapoetisch verbindet und schließlich gesamthaft als 
Gedichtband erscheinen lässt. Eine Analyse der von Sidonius in die Carmina eingeleg-
ten Mythen-Exempla, bzw. der Art und Weise, wie Sidonius diese in seine Dichtung 
einbezieht, wird ebenfalls Gegenstand dieser Untersuchung sein. Zumal der Mythos 
in einem Werk, das Panegyriken auf christliche Herrscher enthält und zu christlicher 
Zeit entworfen wurde, hier unpassend erscheint und einen Bruch signalisiert, anderer-
seits aber auch Identität stiftet und das Werk in einen Traditionszusammenhang ein-
gliedert.



17Bruch und Kontinuität der Carmina – Fragestellung und Methode

Kapitel 1 wird die paratextuellen Praefationes17 als Programmgedichte werten und 
sie als solche auf ihre metapoetischen Aussagen über das Werk und seine Poetik unter-
suchen. Ziel wird sein, die darin programmatisch angekündigten Charakteristika des 
Werkes herauszustreichen und dabei ihre Signalwirkung für die Bruchhaftigkeit, aber 
auch die Kontinuität des Werkes zu erforschen. Paratextuelle Praefationes geben dem 
Werk, welches sie begleiten, eine „liminal zone“18, wo sich die Stimme und die Mei-
nung des Dichters offenbart, der sein Thema ankündigt und darüber reflektiert. So 
können sie die Lesart des Werkes beeinflussen. Dadurch werden Parerga zu einem me-
thodologischen Werkzeug, das eine nähere Analyse des Werkes ermöglicht. Als Hilfs-
texte geniessen Paratexte wie Praefationes in der Forschung meist weniger Aufmerk-
samkeit; wer jedoch vermutet, dass Paratexte Informationen enthalten könnten, die 
das Verständnis für den Autor und seine Zeit vergrößern, muss auch den eingehenden 
Blick auf Texte wagen, die zunächst nur als schmückendes Beiwerk erscheinen.

Kapitel 2 wird dann die in den Paratexten für das Werk programmatisch angekün-
digten poetologischen Komponenten, seine Bausteine und Wesensmerkmale (Allego-
rien, Ekphraseis und Kataloge, Antithesen und Gleichnisse sowie das Gattungsge-
flecht19) auf ihre Aussage über Bruch und Zusammenhalt im Werk analysieren (quid 
poema frangat (Carm. 12.8)).

Kapitel 3 wird Sidonius’ literarische Reflexion über Inspiration und Dichtung, die 
Musen und sein otium, in den Blick nehmen, um weitere Aussagen über die Poetik 
seines Werkes zu generieren. Wenn Sidonius über Musen und Muße spricht, rekurriert 

17	� Allgemein zum Paratext s. Genette 1997; zu spätantiken Praefationes s. Pelttari 2014, 45–72; be-
sondere Aufmerksamkeit hat Claudian erhalten, s. Felgentreu 1999; Ware 2004; zum Paratext in 
der römischen Literatur s. die Beiträge bei Jansen 2014; zum inhärenten Paratext s. Scheidegger 
Lämmle 2016, 67–68; Pelttari (2014, 49–72) unterscheidet streng zwischen abgesetzten Vorworten 
und Proömien; zum Verhältnis zwischen Sender und Empfänger, Lobenden und Gelobten, dem 
Publikum und der Begebenheit in den Praefationes der spätantiken Panegyriken äußert sich Zari-
ni (2008), der die Praefatio als „lieu priviligié de la subjectivité“ erachtet.

18	� „The paratext establishes a liminal zone, it speaks to the reader more directly than does the text it-
self “, Pelttari 2014, 46.

19	� Sidonius’ Technik der Intertextualität, die bereits hinreichend und zahlreich erforscht ist, soll hier 
nicht berücksichtigt werden. So zeigt Kaufmann (2017), dass Sidonius’ Intertextualität weniger ein 
formales Merkmal seiner Poetik darstellt, das die literarische Tradition, die literarische Rolle und 
Identität des Textes repräsentiert, sondern eher dem jeweiligen Inhalt dient. Grundlegend zur In-
tertextualität des Sidonius s. Gualandri 2020; verschiedene Studien befassen sich ferner mit dem 
Einfluss individueller Dichter: Für Vergil s. Veremans 1991 und Jolivet 2014; für Ovid s. Montuschi 
2001, Rosati 2003, Bruzzone 2014, Furbetta 2014 u. 2022; Filosini 2014a, 42–6 u. 2014b; für Claudi-
an s. Schindler 2009, Kelly 2013, Filosini 2014a, 2014b; für Vitruv s. Cam 2003; für Horaz s. Schuster 
1905, 1906, repr. 1908, Ravenna 2004, Flammini 2009, Bruzzone 2011, Stoehr-Monjou 2013, Pelttari 
2016; für Properz s. Formicola 2009; für Statius s. Pavan 2005, Taisne 2014; für Martial s. Franzoi 
2008, Canobbio 2013; für Rutilius Namatianus s. Brocca 2004; für Persius s. Mascoli 2012; für Juve-
nal s. Gualandri 1979, 159–61; für Silius Italicus s. Brolli 2004, Montone 2011b, Mratschek 2013, 
260–264; für Terenz s. Castagna 2008; mit Intertexten in Sidonius’ Carmina beschäftigen sich fer-
ner auch Colton 2000, Montone 2011b, ders. 2013; Hernández Lobato 2014, Barcellona 2015.



Einleitung18

er auf sein eigenes Werk: Da das poetische Schreiben ein Vorgang ist, das Musen und 
Muße benötigt, muss jeder Text über Muse und Muße ein Text über den Text selbst 
sein.20

Sidonius wendet sich in seinem Werk mehrfach an die Musen: Bis auf die kürzeren 
Gedichte Carm. 3 und Carm. 8 sowie Carm. 18–21 enthalten alle Gedichte einen oder 
mehrere Musenanrufe bzw. Erwähnungen von Musen.21 Hier soll die Frage beantwor-
tet werden, in welchem Verhältnis Sidonius, der sich selbst als Musagetes Apollo stili-
siert, zu den Musen steht, inwiefern er diese als Inspirationsinstanz wahrnimmt und 
für seine Dichtung heranzieht. Insofern die Muse als Synonym für die Dichtung er-
achtet werden kann, eröffnet sie einen interpretatorischen Zugang zum Werk, seinem 
Inhalt und seiner Struktur sowie auch seinen poetischen Gesetzen.

Sidonius’ literarisches Schaffen ist durch die Dualität von Verpflichtung (negotium) 
und Muße (otium) charakterisiert.22 Für Sidonius ist die traditionelle Dichotomie 
otium und negotium prägend: In seinen Funktionen als Stadtpräfekt von Rom und Bi-
schof der Auvergne war Sidonius einerseits aktiv tätig und lebte ein Leben in negotium. 
Dieses wurde jedoch mehrfach unterbrochen durch politische Umschwünge, die ihn 
zu einem Leben in otium zwangen. Laut André (2016), der Sidonius’ Auffassung von 
otium in seinen Briefen untersucht, ist sein otium eine „valeur harmonieuse“, die ein 
Gleichgewicht zwischen den staatlichen Pflichten für das Gemeinwohl und der eigen-
nützigen Faulheit herstellt und nach dem ciceronianischen otium litteratum gestaltet 
ist.23 Hier soll also nicht nur die Frage, inwiefern der Wechsel und der Unterbruch 
zwischen Politik und Poetik auch in seinen Gedichten zum Ausdruck kommt und wel-
che Auffassung von otium Sidonius in seinen Gedichten verfolgt, beantwortet, son-
dern vor allem auch die Rolle und das Selbstverständnis des Autors näher beleuchtet 
werden.

20	� „Muse“ ist Synonym für das poetische Programm des (christlichen) Dichters, vgl. Schindler, 
Moormann and Deckers 2013, 197–198; mit Musa wird das Produkt des Dichters selbst bezeichnet, 
s. Walde 2000, 513. Für die Verwendung des Begriffs musa für „Gedicht“ oder „Dichtung“ s. auch 
Schlapbach 2014, 33.

21	� Da Carmen 3 und Carmen 8 mit den jeweils folgenden Carmina 4 und 9 zusammengelesen werden, 
kann man auch diese als musisch geprägt erachten. In den beiden Epithalamien Carm.  11 und 
Carm. 15 werden die Musen ebenfalls nicht erwähnt, dafür aber in ihren Praefationes Carm. 10 und 
Carm. 14.

22	� Der Begriff für Muße, otium, ist ein polysemantischer Begriff: So kann otium „Friede“, „Ruhe“, „Un-
tätigkeit“ oder „Faulheit“, „Rückzug ins Privatleben“, dann „Muße“, d. h. die Zeit für Beschäftigung, 
insbesondere mit literarischen Dingen sowie dann auch (das Produkt der Muße) die „Dichtung“ 
bezeichnen. Dabei wird otium oft als Gegenpart zu negotium verstanden, d. h. als Gegensatz zu Ge-
schäftigkeit und beruflichem Eingespanntsein. Zu den Bedeutungsmöglichkeiten des Begriffs 
otium s. Harter 2016; Wiegandt 2020; Harich-Schwarzbauer u. Hindermann 2020; zur Definition 
von otium s. André 1962; Schlapbach 2013.

23	� Vgl. André 2006, 68–70.



19Bruch und Kontinuität der Carmina – Fragestellung und Methode

Da sich Muße vorwiegend im Raum manifestiert,24 soll darüber hinaus untersucht 
werden, wo Sidonius sein otium erfährt und auslebt, wo und unter welchen Umstän-
den er seine Literatur produzieren kann und dichterisch tätig wird. Andersherum sol-
len so auch die Orte und Gegebenheiten sichtbar werden, wo ein otium für ihn nicht 
möglich ist und das Dichten unterbrochen wird.

24	� Der Ort, an dem man sich mit Literatur befasst, wird zum Mußeraum. Mußeräume können Villen, 
Gärten, Bibliotheken, Klöster, Museen oder generell Rückzugsorte sein, die sich von Orten des 
alltäglichen Lebens abgrenzen und eben mußefördernd sind. Letztlich kann aber auch jeder ande-
re Ort, an dem das dort befindliche Subjekt sein otium erfährt, zum Mußeraum werden. In jedem 
Fall zeichnen sich diese Räume durch eine eigene Abgegrenztheit (von anderen Räumen) aus, 
worin sich das zurückziehende Individuum sammeln und besinnen kann. Die Sinne müssen sich 
dabei im Raum frei bewegen können, denn nur die Möglichkeit im Raum freiwillig zu betrachten 
und sich zu bewegen, ermöglicht Muße. Zudem existiert ein Mußeraum nur dort, wo das Zeit-
empfinden in den Hintergrund tritt. Zur Definition eines Mußeraumes s. Eickhoff, Kofler, Zim-
mermann 2016, 4; Figal 2016.


