
Peter Trummer

Jesus ohne Opfer

Glaube, der befreit



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2026
Hermann-Herder-Straße 4, D-79104 Freiburg

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Adi Holzer, „Schapener Christus“  
(Detailentwurf für die Farbfenster der Kirche in Schapen/

Braunschweig), 2020 – © VG Bild-Kunst, Bonn 2026 
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-02450-4
ISBN E-Book (E-Pub) 978-3-451-84450-8
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84449-2



Gottes  
Gastfreundschaft  

für alle  
war ihm  

sein Leben wert  
  

Von Opfer keine Spur





7

Inhalt

Vorwort  9

1. Sehen und Verstehen. Vom Wunder der Erkenntnis  11

2. Ein Gott! Und Jesus?  22

3. Mit Jesus beten  32

4. Jesus der Prophet  41

5. Jesus der Heiler  52

6. Jesus der Mann  64

7. Jesus der Gottessohn. Und wir?  77

8. Weisheitslehrer I  88

9. Weisheitslehrer II  98

10. Weisheitslehrer III  111

11. Aufstehen oder auferstehen? Jetzt oder nie!  122

12. Wohin gehen wir?  132

13. Religion in den Spuren Jesu  142

14. Brotbrechen „in den Häusern“ (Apg 2,46)  153

15. Speisensegnung – das „achte Sakrament“?  165

16. Mit Jesus feiern  176

Nachweis der Erstveröffentlichung  187

Bibelstellenregister  188



Zu den Übersetzungen von Bibeltexten
  
Die neutestamentlichen Texte gebe ich in eigener, möglichst wortge-
treuer Übersetzung wieder, verweise aber auch auf die Einheitsüber-
setzung in der Revision von 2016 und ihre ursprüngliche Fassung 
von 1980 bzw. die aktuelle Lutherbibel von 2017 (wie im Vorwort).



9

Vorwort

Dieses Buch versteht sich, um es mit Johann Sebastian 
Bach1 zu sagen, als „dritter Teil der Jesus-Übung“2 und als 
Einführung in eine neue originale Klangwelt des Glaubens: 
Der Gute Hirte Jesus „setzt sein Leben ein“ (Joh 10,11); er 
„gibt es“ nicht „hin“ oder „lässt es“, wie die Übersetzun-
gen glauben machen.

Die Idee, Jesus habe uns nur durch seinen gottmenschli-
chen Opfertod „von unseren Sünden erlösen“ können (ob-
wohl davon wenig zu spüren ist), war schon in der Spät-
antike nur mit Hilfe des Kaisers durchzusetzen. Doch sie 
vergiftet das Gottesbild, macht den Weisheitslehrer Jesus 
unkenntlich, manipuliert die Gläubigen mit schlechtem 
Gewissen usw. Jesu Abba braucht keine Opfer, legitimiert 
keine heilige Herrschaft, grenzt niemanden aus. Das haben 
seine anrüchigen Gastmähler mit Outsidern klargestellt.

Sein offenes „Brotbrechen“ (und noch lange kein ritu-
elles Abendmahl) schrieb die Erfolgsgeschichte des frühen 
Christentums. Das Wissen darum bildet immer noch das 

1  Dritter Teil Clavier Übung 1739, bekannt auch als „deutsche Or-
gelmesse“.
2  Nach den beiden Vorgängern: P. T., Den Herzschlag Jesu erspü-
ren. Seinen Glauben leben, Herder 42023 und: P. T., Mit Jesus am 
Puls der Zeit. Ermutigung zum Christsein, Herder 22025.



Vorwort

10

spirituelle Grundwasser unserer christlich geprägten Kul-
turen. Und darauf müssen wir wieder zurückgreifen: Jesus 
wollte nicht, dass wir ihn unbedingt als Gott verehren und 
nur für uns vereinnahmen (oder gar essen), er wollte einen 
Glauben aufzeigen, der Menschen befreit.

Die folgenden Beiträge wurden im Zeitungsformat 
konzipiert und vereinzelt auch so veröffentlicht. Sie eignen 
sich weiterhin für eine Kreuz-und-quer-Lektüre, obwohl 
auch ihre redaktionelle Einbindung einiges verdeutlichen 
sollte. Etliche Themen klingen mehrfach an, sind jedoch 
im Sinne Bachs nie bloße Wiederholungen, sondern kreati-
ve Variationen des Leitmotivs: Wer war Jesus bzw. was hat 
er mir und den Menschen, auch den Anders- oder Nicht-
gläubigen heute zu sagen?

In der Hoffnung, dass viele Leser:innen sich in meinen 
(vor allem textgeleiteten) Überlegungen „wiedererkennen“ 
(ana-ginṓskein, wie griechisch das Lesen heißt) und zu ei-
genem Handeln inspirieren lassen.

Graz, im Jänner 2026	 Peter Trummer



11

 1. Sehen und Verstehen  
Vom Wunder der Erkenntnis

Mit seltsamen Gefühlen betrete ich alte Römerstraßen, wie 
sie gelegentlich auch in unseren Gegenden noch anzutref-
fen sind. Sie fügen sich gut in die Landschaft ein, sind bis-
weilen bis zu sechs Meter tief fundamentiert, anscheinend 
für die Ewigkeit geschaffen. Dass sie neben der Pionier-
tätigkeit der Legionäre hauptsächlich Ergebnis von Fron-
diensten sind, trübt die Bewunderung, und der Verkehr auf 
ihnen war alles andere als fortschrittlich. Wohl erreichte 
die kaiserliche Post fernste Ziele in kurzer Zeit, aber der 
Schwerverkehr war mehr als mühsam. Die starren Och-
senkarren mussten bei jeder Kurve oder Gegenverkehr aus 
der Spur gehoben werden. Niemand kam auf die Idee, das 
naheliegende Vorbild eines Renn- oder Kampfwagens auf 
ein solches Fahrzeug umzulegen. Die bewegliche Deich-
sel war noch nicht erfunden, desgleichen die Bremsen. Bei 
Gefälle wurde ein Rad einfach mit einem Stock blockiert, 
auch nicht gerade die schonendste Lösung. Pferde kamen 
als Zugtiere ohnehin nicht in Frage, sie hatten kein ent-
sprechendes Zaumzeug und hätten sich nur erwürgt.

Auch gewöhnliche Reisende waren nicht zu beneiden. 
Sie mussten, falls ohne Lasttier unterwegs, ihr Gepäck 
selbst tragen, auch das für die kalten Nächte unerlässliche 
kompakte Obergewand (nach Luther den „Mantel“: Ex 
22,25f) immer bei sich haben. Für die Legionäre konnte 



Sehen und Verstehen

12

das Marschgepäck schon an die 20 kg betragen, doch auch 
ihnen fiel nichts Besseres ein, als dieses zu einem Bündel 
geschnürt an einer Stange zu schultern. Das diesbezügliche 
technisch-kulturelle Erwachen reicht noch in meine eige-
ne Lebenszeit hinein: Die unförmigen Rucksäcke an zwei 
Lederriemen aus der Jugend- und Wanderbewegung waren 
schon ein echter Komfort, aber ergonomische Traggestelle 
ließen noch länger auf sich warten, ebenso leichte Materia-
lien für Zelt, Luftmatratzen oder Kochgeschirr.

Der Vergleich mit unsinniger Plagerei drängt sich auch 
hinsichtlich der christlichen Tradition auf. Sie hat erstaun-
lich viel vom römischen Geist, aber auch etliches von sei-
ner Betriebsblindheit geerbt (da war z. B. eine von Legio-
nären geschlossene Ehe gesetzlich ungültig und ging so zu 
Lasten ihrer faktischen Frauen und Familien,1 ein Zynis-
mus, an dem auch der Pflichtzölibat der römisch-katho-
lischen Priester bis heute laboriert). Jedenfalls war meist 
nur mehr wenig vom Jesuswort zu spüren: „Mein Joch ist 
brauchbar/bequem/sanft und meine Bürde leichtfüßig“ 
(Mt 11,30; vgl. Kap. 4). Dazu gab es zu viele Regeln, Ver-
bote, moralische Bedenken.

Womit uns die zweite, dunkle Seite des Erkennens be-
gegnet: Wir alle sind, sowohl als einzelne als auch kollektiv, 
überhaupt nicht davor gefeit, neben erstaunlichem Wissen 

1  Fergus Millar, Die Armee und die Grenzen, in: Das Römische 
Reich und seine Nachbarn. Die Mittelmeerwelt im Altertum IV, Fi-
scher Weltgeschichte Band 8, hg. v. Fergus Millar, Fischer Taschen-
buch Verlag 1966, 106–128, 122.



Sehen und Verstehen

13

und Können im Detail für die eigentlichen Sinnzusammen-
hänge völlig blind oder kurzsichtig zu bleiben. Das gilt ins-
besondere für die verbreitete Glaubenserzählung, wonach 
Christus „für unsere Sünden starb“, die auch allen Kreu-
zen im öffentlichen Raum anhaftet und nicht gerade eine 
Empfehlung für unsere altehrwürdige Religion darstellt. 
(Eigentlich verständlich, dass sie vermehrt auf Irritation 
und Ablehnung stoßen.)

Der interpretationsbedürftige Satz steht wörtlich im 
Neuen Testament (1 Kor 15,3), ist aber seiner Herkunft 
nach älter (Jes 52/53) und kann sich ursprünglich gar nicht 
auf Jesus beziehen, bleibt schon in sich dunkel und höchst 
widersprüchlich. Seine Tragik entfaltet sich erst im Chris-
tentum, wo das lateinische Abendland auf der Suche nach 
kausalen Welterklärungen zusammen mit germanischen 
Rechtsvorstellungen durch Bischof Anselm von Canter
bury (1033–1109) die Idee entwickelte, Jesus hätte mit sei-
nem Kreuzestod die Strafen für die unendliche Beleidigung 
des Allerhöchsten durch unsere Sünden „stellvertretend“ 
auf sich genommen, weil wir selbst nie entsprechende Ge-
nugtuung (Satisfaktión) dafür leisten könnten. Auch die 
Reformation fand keinen Ausgang aus diesem Labyrinth.

Monokausale Erklärungen treffen jedoch in geistigen 
Bereichen selten zu, blenden zu vieles aus. Jesus konnte 
nur „für sich“ sterben, alles andere wäre völlig sinnlos. Er 
hat gut dreißig Jahre gelebt, und nur wenige Stunden gelit-
ten. Letztere können nicht der Sinn seines Lebens gewesen 
sein. Nur wenn das Ganze für ihn stimmig war, können 
vielleicht auch wir irgendeinen Sinn „für uns“ daraus ent-



Sehen und Verstehen

14

nehmen, aber wir dürfen die Relationen nicht willkürlich 
verschieben und uns (narzisstisch) zur eigentlichen Ursa-
che des Geschehens erklären. So wichtig sind wir nun auch 
wieder nicht. Jesus hat den Menschen in Wort und Tat 
seinen Glauben an den ohne Opfer gnädigen Gott nahe-
gebracht und diesen bewusst und gezielt mit dem religiös 
höchst belasteten Kreuzestod (Dtn 21,23/Gal 3,13) vor 
aller Welt „durch sein eigenes Blut“ (Apg 20,28) bezeugt. 
Ohne diesen mutigen letzten Schritt wären seine Person 
und Botschaft wahrscheinlich spurlos an uns vorüberge-
gangen. Doch als Guter Hirte „setzt er sein Leben ein“ 
(títhēsin: Joh 10,11; 15,13); „er gibt es“ nicht „hin“, wie 
immer noch zu hören ist. Zwar erscheint der sprachliche 
Unterschied aufs erste vielleicht gering, doch liegen Welten 
dazwischen, ergeben sich daraus völlig widersprüchliche 
Lebenskonzepte. Was wir für uns daraus entnehmen kön-
nen, ist einzig (und doch unendlich viel): Auch wir dürfen 
unser Leben mit jesuanischem Gottvertrauen gestalten, 
ohne von ständiger Angst und Schuldgefühlen getrieben 
oder blockiert zu werden.

Weiterführende Erklärungen sind ebenso überflüssig 
wie absurd. Sie geben vor, den Plan Gottes zu kennen, und 
bescheiden sich doch nur mit unsinnigsten Milchmädchen-
rechnungen zu Schuld und Gnade. Sie bleiben aber jede 
Antwort schuldig, wieso Gott gerade zu diesem Zeitpunkt 
der Menschheitsgeschichte (von deren Tiefendimension 
Antike und Mittelalter noch wenig Ahnung hatten), auf 
eine so merkwürdige Weise und auch nur für einen Teil 
der Menschen tätig geworden sein sollte. Die Mär vom 



Sehen und Verstehen

15

gottgewollten Opfertod Jesu widerspricht nicht nur je-
der geschichtlichen Evidenz und Logik, sie verkennt auch 
seinen konsequenten Einsatz für seine Überzeugung und 
macht ihn stattdessen zum stumm leidenden Opfer einer 
grotesken göttlichen Gerechtigkeit mittels Todesstrafe und 
„bedankt“ sich schlussendlich für die so paradoxe „Erlö-
sung“ durch den Juden Jesus mit ewigem Hass gegen das 
Judentum. Da passt einfach zu viel überhaupt nicht mehr 
zusammen.

Von der „Güte und Menschenfreundlichkeit unseres 
Retter-Gottes“ (Tit 3,4), die Jesus aller Welt bezeugen 
wollte, war und ist in solchen Auskünften nichts mehr zu 
spüren. Schon dem Mittelalter konnte seine dürftige Erklä-
rung des Kreuzes Jesu nicht wirklich genügen. Es bedurfte 
noch der unzähligen priesterlichen Messopfer, um die an-
geblichen Früchte daraus zu aktivieren (und Kirchenbesitz 
zu lukrieren). Aber auch sie waren eigentlich andauernde 
Misstrauenserklärungen an Gott, durften nicht zu viel von 
seiner Gnade zum Fließen bringen, um ihre kirchliche Ver-
mittlung in Gang zu halten. Wie konnte das passieren?

Wir nähern uns dem heißen Kern des Problems. Jedes 
Forschen und Erkennen unterliegt dem „hermeneutischen 
Zirkel“, und das heißt: möchte in erster Linie bewusst oder 
unbewusst die eigenen Ahnungen und „Vor-Urteile“ be-
stätigt finden. Das gilt auch für die Glaubenserzählungen 
(auch die meine, aber ich weiß wenigstens darum, kann sie 
einigermaßen relativieren). Sie wurden im Mittelalter aus-
schließlich von Klerikern gestaltet, welche sich nur eine 
Zwei- oder Drei-Stände-Kirche vorstellen konnten, in 



Sehen und Verstehen

16

welcher sie das große „Los“ (klḗros) gezogen und allein das 
Sagen hatten, und sich für ihre heilsnotwendige Funktion 
von den Gläubigen (möglichst dem Adel gleich) erhalten 
lassen durften. Und das alles galt als „göttliches Recht“ (ius 
divínum), wonach nur Männer Jesus und Gott repräsentie-
ren und in seiner Vertretung handeln können.

Die Gläubigen wurden nie gefragt, waren auch in die 
liturgischen Reformen des Zweiten Vatikanischen Konzils 
nicht eingebunden. Über den eigentlich wunden Punkt der 
mittelalterlichen Glaubenslehre, die sogenannte „Trans-
substantiation“, die Wesensverwandlung des Brotes durch 
den Priester in den „Leib Christi“ (was immer dieser nach 
Tod und Auferstehung Jesu auch bedeuten soll), durften 
nicht einmal die Bischöfe am Konzil diskutieren. Der Papst 
stellte sie per Enzyklika (Mystérium Fídei vom 3. Septem-
ber 1965) außer Streit. Doch der Glaubenssinn des einfa-
chen Volkes (sénsus fidélium) folgte ihm nicht mehr, denn 
Sprache und Inszenierung der Gottesdienste gingen trotz 
Volksaltar und Volkssprache bzw. gelegentlicher Kom-
munion „unter beiderlei Gestalten“ immer noch über die 
Köpfe und Herzen der Menschen hinweg.

Seither aber melden sich auch andere Stimmen zu Wort: 
Die Zahl der theologisch kompetenten Laien und insbe-
sondere der Frauen wächst, während die traditionellen 
Priesterberufungen in unseren Breiten sichtlich zurück-
gehen. Die zur Forschung verpflichteten theologischen 
Fakultäten an den staatlichen Universitäten können nicht 
länger nur das kirchliche Lehramt nachbeten, ohne un-
glaubwürdig und im Wissenschaftsverbund verzichtbar zu 



Sehen und Verstehen

17

werden. Selbst ranghohe Priester gestehen offen, dass ih-
nen ihre amtlich aufgetragene Funktion große Mühen be-
reitet, und vermehrt bringen auch ordinierte Fachkollegen 
ihre Erfahrungen und Expertise freimütig an die Öffent-
lichkeit (um nur die neutestamentlichen Kollegen Martin 
Ebner/ehemals Münster und Bonn und Ansgar Wucher-
pfennig SJ/Frankfurt, St. Georgen zu nennen).

Der biblische Befund ist eindeutig. Schon die Liturgie 
des Versöhnungstages (Lev 16) ist kein Blutopfer an einen 
erzürnten Gott, sondern bestätigt symbolisch-zeichenhaft 
die gnädige Anwesenheit des Schöpfers allen Lebens auch 
nach dem jährlichen Sündenbekenntnis und „deckt“ die 
Schuld „zu“ (so der evangelische Alttestamentler Bernd 
Janowski/Heidelberg und Tübingen mit Sühne als Heils-
geschehen 1982). Außerhalb des Judentums ist dieser Ri-
tus, auf den sich auch die Deutung des Abendmahlbechers 
bei Matthäus bezieht (Mt 26,28), weder bekannt noch 
verständlich, weshalb Paulus im hellenistisch-römischen 
Raum nur von der kat-allagḗ (2 Kor 5,18ff) spricht. Ge-
meint ist die „totale Veränderung“ einer zerrütteten ehe-
lichen Beziehung (1 Kor 7,11), welche die Übersetzungen 
jedoch meist wieder auf die missverständliche „(Gottes-)
Versöhnung“ zurückführen möchten (vgl. Kap. 16).

Opfervorstellungen sind jedoch an dieser Stelle eben-
so unnötig wie irreführend. Es kann beim Kreuz nicht um 
einen jesuanischen Leistungssport in Sachen Schmerzen 
gehen, die im Himmel dann als Gnaden für uns gutge-
schrieben würden, sondern es ist einzig der (persönliche) 
„Glaube Jesu Christi“ (Gal 2,16), der uns ermutigt und 



Sehen und Verstehen

18

trotz Versagen aufrecht vor Gott stehen und bestehen lässt. 
Daraus ergibt sich für Paulus die befreiende Einsicht, dass 
Gott „ihnen Danebengefallenes nicht (an)rechnet“ (2 Kor 
5,19). Und das ist tatsächlich der archimedische Punkt 
schlechthin: Nur ein gewaltfreies, bedingungslos gütiges 
Gottesbild kann unsere tiefsitzenden, meist völlig unbe-
wussten Ängste und Aggressionen gegenüber dem eige-
nen Über-Ich- (und Kirchen-) Gott auflösen. Wir müssen 
nicht einen erzürnten Gott mit Hilfe der Leiden Jesu ‚ver-
söhnen‘, sondern dürfen uns mit der von ihm mit seinem 
Tod bezeugten Güte und Feindesliebe Gottes ‚aussöhnen‘, 
ohne ärgerlich und neidisch auf die zu werden, die sich 
unserer Meinung nach nicht so bemühen wie wir.

Dem Mittelalter war eine solche Weitherzigkeit Got-
tes anscheinend noch völlig unbegreiflich, denn es prak-
tiziert Drohgebärden, nicht nur in den Höllenbildern 
vom Jüngsten Gericht, sondern auch in den sogenannten 
„Lebenden Kreuzen“, die schon den Tod des Judentums 
ankündigen. Auch seine Fronleichnamsfrömmigkeit tritt 
sehr offensiv auf den Plan. Die trotz spektakulärer Hos-
tienwunder unvermeidlichen christlichen Selbstzweifel an 
einer göttlichen „Realpräsenz“ in der geweihten Hostie 
werden nicht selten auf „die Juden“ ausgelagert und geben 
mit Gerüchten über „Hostienfrevel“ Anlass für Pogrome. 
Der tief eingewurzelte Antijudaismus kann sich jedoch 
auch feinerer Klingen bedienen: Die Erbauung der „Cor-
pus-Christi-Kapelle“ und anschließend der Kirche „Zum 
Heiligen Blut“ mit dem Dominikanerkloster (heute Stadt-
pfarrkirche bzw. Pfarrhof) mitten im Grazer Getto um die 



Sehen und Verstehen

19

Mitte des 15. Jahrhunderts bedeutete das Ende des lokalen 
Judentums innerhalb einer Generation. (Allein schon die 
stumme Gegenwart der dem Predigerorden anvertrauten 
Inquisition war ein unmissverständlicher Wink in Rich-
tung jüdischer „Remigration“.) Ein gutes Jahrhundert spä-
ter verpflichtete die von den Jesuiten betriebene Gegen-
reformation in der schon überwiegend protestantischen 
Stadt zur Teilnahme an der Fronleichnamsprozession, um 
nicht des Landes verwiesen oder in entlegene Bergregionen 
ausgesiedelt zu werden.

Womit sich ein erschreckender Zusammenhang zwi-
schen der (behaupteten) Gottespräsenz und einer sich mit 
ihr rechtfertigenden Gewaltbereitschaft andeutet: Wenn 
bereits in der Person Jesu Gott selbst irgendwie anwesend 
ist, dann verbietet allein schon dieser Umstand jeden Zwei-
fel oder gar Widerspruch gegen das, was die Kirche sagt. 
Um wie viel mehr verlangt dann aber ihr „Allerheiligstes“ 
in der geweihten Hostie vollkommene Unterwerfung bzw. 
muss ihre Verweigerung mit allen Mitteln sanktioniert 
werden. So hat Jesus eine Einheit der Glaubenden sich 
 allerdings kaum vorgestellt (Joh 17,11).

Doch schon das erste allgemeine Konzil von Nizäa (325) 
war nicht nur eine interne fromme Kirchenversammlung, 
sondern vor allem Staatsräson, welche die nach der Verfol-
gung erstmals frei diskutierenden christlichen Theologen 
früh genug zur Räson rufen wollte, nachdem ihr Glaube als 
neue Staatsreligion vorgesehen war. Doch schon die Lehre 
von den zwei Naturen in der einen Person Jesu nahm ihr 
Augenmaß ganz an der Macht des Kaisers (vgl. Kap. 2 und 



Sehen und Verstehen

20

13) und setzte sie auch damit durch. Doch offenbar ist Gott 
nicht so allmächtig wie der Kaiser (es gerne sein möchte), 
obwohl ihn die Liturgie andauernd mit „Allmächtiger ewi-
ger Gott“ tituliert. Und wir gewöhnliche Menschen stehen 
voll daneben, weil wir nicht wissen, woran wir sind. Macht 
und Beziehung gehen nicht wirklich zusammen; Marionet-
ten sind keine Partner:innen, schon gar nicht einer Gottes-
beziehung. Erst die „Ohnmacht“ Gottes, mit der wir so 
oft hadern, weil er nicht die beste aller Welten geschaffen 
hat, Kriege und Hungersnöte nicht sogleich beendet usw., 
ermöglicht uns paradoxerweise so etwas wie Freiheit und 
Menschenwürde, schafft Raum für Beziehung und Nähe 
auch eines transzendenten Gegenübers, lässt Ahnungen 
von Mitleid und Mitleiden seitens des Schöpfers mit seiner 
Schöpfung zu, wofür Antike und Mittelalter noch wenig 
Sensibilität aufbringen konnten.

Das traditionelle Modell einer durch das Kreuz bewirk-
ten Erlösung kann nicht wirklich überzeugen. Wir können 
auch als Gläubige nicht länger die Augen davor verschlie-
ßen, dass es uns wenig Erbauliches bringt, wenn wir seine 
Früchte näher sortieren: schlechtes Gewissen, andauerndes 
Opferbringen, Depressionen, Gehorsam um jeden Preis 
usw. Begreiflich, dass eine solch unnötige „Kreuzeslast“ 
der überwiegenden Mehrheit der Menschen den Zugang 
zum Weisheitslehrer Jesus erschwert bzw. ganz verstellt.

Die Menschheit hat sich weiterentwickelt, auch im Spi-
rituellen, während die Dogmen Stillstand verordneten, 
weil sie sich für ewig hielten und sich dabei das Schicksal 
der römischen Straßen einhandelten, nur funktionslos und 



Sehen und Verstehen

21

unbrauchbar werden konnten. Wir alle und besonders die 
Kirchenleitung sollten offen und ehrlich vor aller Welt ein-
gestehen, dass auch wir nicht wirklich wissen können, ob 
und wie Gott ist, wir aber fest davon überzeugt sind, dass 
wenn es über allem so etwas wie eine unverfügbare letzte 
Instanz gibt, sie allen Geschöpfen gleich zugetan und nicht 
von unseren Kirchenstrukturen abhängig ist. Das würde 
das Verhältnis zu den anderen Religionen und auch den 
Agnostikern und Atheist:innen entspannen und hoffent-
lich auch die Verfolgungen, unter denen gerade Christ-
gläubige weltweit immer noch zu leiden haben, bleibend 
beenden.

Insgesamt aber dürfen wir für die gegenwärtige Kir-
chenkrise dennoch dankbar sein, denn sie wird wohl oder 
übel unsere Rede von Gott ehrfürchtiger, bescheidener 
und glaubwürdiger machen und mehr zur ursprünglichen 
Jesus-Idee zurückführen. Religionen sind nicht an sich 
besser oder schlechter, sie können ihre Qualität einzig da-
mit ausweisen, ob und wie weit sie Menschen helfen, ihre 
endliche Existenz mit Sinn zu füllen, Mitgefühl füreinan-
der zu empfinden und Solidarität mit allen zu leben. Das ist 
unser einziger Gottesbeweis und vielleicht auch ein Hin-
weis darauf, dass diesbezüglich von Jesus noch einiges zu 
lernen ist, auch von uns (vgl. Kap. 8 bis 10).




