
Karl Tetzlaff

Im Sehnsuchtsbereich

Theologische Erkundungen der 
Gegenwartsliteratur



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2026  
Hermann-Herder-Straße 4, D-79104 Freiburg  

Alle Rechte vorbehalten  
www.herder.de  

produktsicherheit@herder.de  
Umschlaggestaltung: Verlag Herder  

Umschlagmotiv: © Ekely / GettyImages  
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg  
Herstellung: PBtisk a.s., Příbram  
Printed in the Czech Republic  

   
ISBN Print 978-3-451-02599-0  

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84037-1



Für Judith  
„Liegt meine Seele in Falten / bügelst du sie auf“  

(Herbert Grönemeyer)





7

Inhalt

Prolog: „Sehnsucht nach Dauer“, oder: die romantische 
Verschmelzung von Religion und Literatur		  9

I. „Bin wieder im Sehnsuchtsbereich“.  
Sprachen der Erlösung bei Wilhelm Genazino		  20

II. „Der Klang des Eigenen“.  
Lutz Seilers poetische Annäherungen ans Göttliche		  43

III. „Kein Wort beschreibt die sehnende Sucht“.  
Herbert Grönemeyers Bochumer Romantik 		  57

IV. „Das leuchtende Dunkel in einem selbst“.  
Jon Fosses poetische Religion		  73

V. „Schöne Welt, wo bist du?“  
Religiöse Suchbewegungen in Sally Rooneys Romanen		 84

VI. „Schweben zwischen Extremen“.  
Momente romantischer Religion bei Wolfgang Herrndorf	 95

VII. „Eines Menschen Fall als Fall der Menschheit“.  
Benjamin von Stuckrad-Barres Bekenntnisliteratur		  106

VIII. „Nehmt und lest!“  
Konfessorische Elemente im Werk von Annie Ernaux		  124



8

Inhalt

IX. „Skepsis gegenüber Schönheit und Verschwendung“.  
Protestantismus im Werk von Nora Bossong		  136

X. „Die kostbare Freiheit, nein zu sagen“.  
Friedrich Christian Delius und das Erbe der Reformation		 155

Epilog: „Weltlich konkret“, oder:  
die religiösen Inspirationskräfte der Literatur		  177

Nachweis der Erstveröffentlichung		  187

Danksagungen		  189



9

Prolog: „Sehnsucht nach Dauer“, oder:  
die romantische Verschmelzung von Religion und 

Literatur

„Wie selbstverständlich diese Sehnsucht nach Dauer auf-
kommt“1, wundert sich der jugendliche Protagonist in Siegfried 
Lenz’ 2008 erschienener Novelle Schweigeminute. Christian, so 
sein Name, hat ein Liebesverhältnis mit Stella begonnen. Und 
er spürt, dass „wie von selbst nach Dauer verlangt[]“, was so 
„unvermutet“ zwischen ihnen entstanden ist.2 Doch Stella ist 
seine Lehrerin und es wäre ein folgenreicher Skandal, wenn ihr 
Verhältnis öffentlich werden würde. Ein Ereignis macht Chris-
tians Sehnsucht vollends illusorisch: Stella kommt bei einem 
Segelunfall ums Leben. Genauer gesagt, ist sie bereits tot, wenn 
die Novelle einsetzt. Lenz lässt seinen Protagonisten nämlich 
aus dem Rückblick erzählen, wie die Liebe zwischen Stella und 
ihm begann und derart tragisch endete. Dabei befindet sich 
Christian unter den Teilnehmern einer schulischen Gedenk-
stunde für die verstorbene Lehrerin, während der er sich immer 
wieder ins Reich seiner verschwiegenen Erinnerungen zurück-
zieht. Angesichts des in der Schulaula aufgestellten Fotos von 

1  Siegfried Lenz, Schweigeminute. Novelle, Hamburg 2008, 75. Vgl. zu Lenz’ 
Formel „Sehnsucht nach Dauer“ auch: ders., Sehnsucht nach Dauer. Über Theo-
dor Storm (1988), in: ders., Gelegenheit zum Staunen. Ausgewählte Essays, hg. 
v. Heinrich Detering, Hamburg 2014, 311–317 und ders., Von der Wirkung der 
Landschaft auf den Menschen. Abschlußansprache anlässlich des 23. Deutschen 
Naturschutztages vom 6. bis 10. Mai 1996 in Hamburg, in: „In Spuren gehen …“. 
Festschrift für Helmut Koopmann, hg. v. Andrea Bartl u.a. Tübingen 1998, 51–62, 
55: „Was Landschaft uns echohaft beweist: unsere Vergänglichkeit, unser Harmo-
nieverlangen, unsere Sehnsucht nach Dauer“.
2  A. a. O., 37.



10

Prolog

Stella kommt es ihm vor, „als hätten wir uns für diese Stunde 
verabredet, in der Absicht, uns etwas zu sagen, was wir nicht 
voneinander wußten“.3 In vielen Passagen der Novelle spricht 
er die verstorbene Geliebte direkt an und lässt sie inmitten der 
gemeinsam erlebten Liebesgeschichte lebendig werden. Die in 
ihm aufgekommene „Sehnsucht nach Dauer“ will die endlich-
keitsbedingten Grenzen des Lebens nicht akzeptieren, sondern 
strebt darüber hinaus. Im Erzählen findet sie ein passendes Me-
dium, um die Vergangenheit dem unentrinnbaren Vergehen für 
den Zeitraum einer Schweigeminute zu entreißen. 

Auf der letzten Seite der Novelle schwört sich Christian, „das 
zu finden“ und „fortdauern“ zu lassen, „was unwiederbring-
lich ist“4. Dies liest sich wie ein Vorverweis auf den Prozess des 
Schreibens. Lenz’ Alterswerk war nämlich auch das Produkt der 
Befreiung aus einer durch den Tod seiner langjährigen Ehefrau 
ausgelösten Schreibkrise. Der Autor selbst hat also vom lebens-
dienlichen Potenzial der Literatur profitiert, das er im Werk 
zugleich zum Thema macht: gemeint ist ihr Potenzial, Unwie-
derbringliches gegenwärtig zu halten und dem erbarmungslo-
sen Vergehen der Zeit etwas entgegenzusetzen. Sie kann Aus-
drucksmedium einer Sehnsucht nach Dauer sein, die sich der 
Endlichkeit des Lebens nicht widerspruchslos ausliefern will. 
Darin ist sie der Religion eng verwandt, die als eine Form von 
Endlichkeitsreflexion im Horizont eines Unbedingten zu ver-
stehen ist, das die endlichkeitsbedingten Grenzen des Daseins 
transzendierbar werden lässt.5

Sehnsucht nach Dauer ist ein romantisches Motiv. Insbeson-
dere die Autoren aus dem Berlin-Jena-Kontext wollten einen 

3  A. a. O., 53.
4  A. a. O., 122.
5  Vgl. dazu: Ulrich Barth, Was ist Religion? Sinndeutung zwischen Erfahrung und 
Letztbegründung, in: ders., Religion in der Moderne, Tübingen 2003, 3–28.



11

„Sehnsucht nach Dauer“

produktiven Umgang mit der „Implosion der Ewigkeit“6 fin-
den, die sich um 1800 ereignete und das moderne Bewusstsein 
prägte – als kritischen Sensor für alles, was Dauer, Festigkeit 
und Halt signalisiert. „Was sie im Visier hatten“, so schreibt 
Bruno Hillebrand, war nicht die Restauration des Altherge-
brachten, sondern „die erfüllte Zeit“, über deren Beschwörung 
der „Verlust der Ewigkeit […] ohne Dimensionsverlust, und 
das bedeutete, ohne Transzendenzverlust“ kompensiert werden 
sollte.7 Die Frühromantiker setzten „kontrapunktisch auf den 
Augenblick der erfüllten Gegenwart“, der dem „auf die Inner-
lichkeit verwiesene[n] Subjekt […] im Augenblick der schöp-
ferischen Steigerung […] seine eigene Unendlichkeit“8 erfahren 
zu lassen versprach. Derartige Momente, die man mit poeti-
schen Mitteln umkreiste, sollten dem ansonsten haltlos blei-
benden und als zutiefst menschlich angesehenen Wunsch nach 
Ewigkeit und Unendlichkeit weiterhin einen Halt geben. 

Genau darin konnte etwa Friedrich Schlegel schon früh den 
eigenen Antrieb zum Schreiben entdecken. „Du fragst mich ob 
ich nicht Lust zur Schriftstellerey bekäme?“, heißt es 1791 in 
einem Brief an seinen Bruder August Wilhelm. Er habe tatsäch-
lich schon einige Pläne dafür im Kopf, so fügt er an, der damals 
noch Jura studierte. Die meisten davon werde er auch in die Tat 
umsetzen, „nicht sowohl aus Liebe zum Werke als aus einem 
Triebe, der mich von früh an schon beseßen, dem verzehrenden 

6  Bruno Hillebrand, Ästhetik des Augenblicks. Der Dichter als Überwinder der 
Zeit – von Goethe bis heute. Göttingen 1999, 9. Vgl. zu diesem Motiv: Karl Tetz-
laff, Sekundenglück. Das romantische Motiv des erfüllten Augenblicks und seine 
ethische Relevanz, in: Gelingende Unvollkommenheit: Glück als Herausforderung 
der Ethik. Festschrift für Rochus Leonhardt zum 60. Geburtstag, hg. v. Matthias 
Hofmann, Thomas Linke, Florian Priesemuth, Leipzig 2025, 101–114.
7  A. a. O., 9f.
8  A. a. O., 41.43.



12

Prolog

Triebe nach Thätigkeit, oder wie ich ihn noch lieber nennen 
möchte die Sehnsucht nach dem unendlichen.“9

Um 1800 zieht die Moderne auf. Die Literatur – ebenso wie 
die Religion – befreit sich von fremden Zwecken. Gleichzei-
tig aber, und im gegenwärtigen kulturellen Bewusstsein wenig 
verankert, zieht sie zunehmend religiöse Funktionen an sich.10 
Dass dieser zweigleisige Prozess bis zum heutigen Tage fortdau-
ert, zeigen die in diesem Buch versammelten Texte. Der früh-
romantischen „Aufbruchsbewegung“11, die sich mit Namen wie 
Schlegel, Schleiermacher und Novalis verbindet, kommt dabei 
eine paradigmatische Bedeutung zu, weil es Ziel dieser Autoren 
war, Literatur und Religion zu verweben. Wir verdanken ihnen, 
wie Stefan Matuschek überzeugend herausgearbeitet hat, eine 
äußerst produktive „Neubesinnung auf Religion“, die sie „von 
den kirchlichen Institutionen, Dogmen und Konfessionen zu 
lösen und der kreativen Vorstellungskraft jedes und jeder Ein-
zelnen anheimzustellen“ bestrebt war.12 Schon im ausgehenden 
18. Jh. und nicht etwa erst im gegenwärtigen Zeitalter einer von 
manchen diagnostizierten „radikalen Säkularisierung“13 wur-

9  Friedrich von Schlegel an August Wilhelm von Schlegel, Leipzig, 4. Oktober 
1791, KFSA 23, Dritte Abteilung, hg. v. Ernst Behler u.a. Paderborn u.a. 1987, 
23‒26, 24.
10  Vgl. zum hier einschlägigen und auf Friedrich Schleiermacher zurückgehenden 
Stichwort „Kunstreligion“: Heinrich Detering, Was ist Kunstreligion? Systemati-
sche und historische Bemerkungen, in: Kunstreligion. Ein ästhetisches Konzept der 
Moderne in seiner Entfaltung. Bd. 1: Der Ursprung des Konzepts um 1800, hg. 
v. Albert Meier u.a., Berlin / New York 2011, 11–28. Vgl. allgemein zur Zeit um 
1800: Wolfgang Braungart u.a., Ästhetische und religiöse Erfahrungen der Jahr-
hundertwenden. Bd. 1: Um 1800, Paderborn 1997.
11  Rüdiger Safranski, Romantik. Eine deutsche Affäre, München 2007, 211.
12  Stefan Matuschek, Der gedichtete Himmel. Eine Geschichte der Romantik, 
München 2021, 22.
13  Vgl. exemplarisch: Susanne Fritz, Radikale Säkularisierung: Warum Religion be-
deutungsloser wird. Detlef Pollack im Gespräch, in: https://www.deutschlandfunk.de/
radikale-saekularisierung-warum-religion-bedeutungsloser-wird-detlef-pollack-100.



13

„Sehnsucht nach Dauer“

den die Bestände des überkommenen Gottesglaubens und der 
metaphysischen Tradition nämlich zutiefst fraglich. Das „epo-
chal Neue, das mit der Romantik einsetzt“14, bestand darin, ein 
klassisches religionskritisches Argument beim Wort zu nehmen: 
„Die Menschen bilden sich ihre Götter nur ein, sie sind nichts 
als Produkte ihrer Fantasie.“15 Innovativ ist die Romantik nun 
deshalb, weil sie „in dieser Aussage das ‚nur‘ wegzulassen und 
sie nicht als Religionskritik, sondern als Neuinterpretation re-
ligiöser Transzendenz zu verstehen“ vermag.16 Typisch roman-
tisch ist es, sich im Sinne der Aufklärung innerhalb der Gren-
zen der bloßen Vernunft zu bewegen und diese zugleich, dem 
eigenen Unendlichkeitssinn folgend, zu transzendieren. Wie in 
einer „Kippfigur“17 je nach Perspektive mal das eine, mal das 
andere Bild ansichtig wird, ohne dass sie jemals gänzlich in eine 
der beiden Richtungen ‚abkippt‘, changiert die in romantischen 
Werken begegnende Weltsicht dabei zwischen „Realismus und 
Transzendenz“.18 Ein besonders bekanntes Beispiel für solches 
Changieren ist Joseph von Eichendorffs Mondnacht, das die 
traditionelle Vorstellung einer unsterblichen Seele aufruft und 
durch ein betontes ‚als‘ zugleich deren Deutungscharakter mar-
kiert („als flöge sie nach Haus“).19 Hermann Timm, der sich 
wie kein Zweiter um eine „kontextsensible, abwägende Anver-
wandlung“20 romantischen Gedankenguts für die evangelische 

html (letzter Abruf: 12.09.2025). Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung mit dem Säku-
larisierungsbegriff: Daniel Weidner, Rhetorik der Säkularisierung. Über eine Denkfigur 
der Moderne, Frankfurt / New York 2024.
14  A. a. O., 21.
15  Ebd.
16  Ebd.
17  A. a. O., 67 passim.
18  A. a. O., 370.
19  Vgl. A. a. O., 12–18; Dirk von Petersdorff, Romantik. Zur Einführung, Frank-
furt a.M. 2020, 31–33.
20  Christian Senkel, Eine heilige Revolution. Hermanns Timms Entdeckung der 



14

Prolog

Theologie bemüht hat, verwendet die Metapher des Seiltanzes 
zur Verbildlichung ebendieses Balanceakts.21 

Fast wortgleich sprechen Friedrich Schlegel und Friedrich 
Schleiermacher 1799 von der „Phantasie“ als dem „Organ 
des Menschen für die Gottheit“22 bzw. davon, dass der „Glau-
be an Gott abhängt von der Richtung der Fantasie“, die „das 
höchste und ursprünglichste ist im Menschen“23. Eine neue 
Wertschätzung der menschlichen Einbildungskraft und ihrer 
künstlerisch-literarischen Medien kündigt sich an. Kunst und 
Literatur werden Austragungsorte, um nach einem Jenseits der 
erfahrbaren und messbaren Wirklichkeit fragend auszugreifen 
– und zwar ohne die religionskritischen Einsichten der Aufklä-
rung hinter sich zu lassen. Die Romantik folgt Kant, der klar-
gestellt hat, dass Gott – oder das Absolute, Unbedingte – kein 
Gegenstand der Erfahrungswelt, sondern ein „Selbstgeschöpf“ 
der Vernunft ist.24 Novalis hat in einem Fragment dargelegt, 
was man aus einer solchen kritischen Auffassung zu folgern hät-

Romantik, in: Verheißung und Verlust. Erkundungsgänge zwischen Romantik und 
Reformation, hg. v. Matthis Glatzel / Karl Tetzlaff, Halle 2025, 175–195, 175. Sen-
kel arbeitet die verschiedenen Dimensionen dieser Anverwandlung grandios heraus. 
21  Vgl. Hermann Timm, Die heilige Revolution. Das religiöse Totalitätskonzept 
der Frühromantik. Schleiermacher – Novalis – Friedrich Schlegel, Frankfurt a. M. 
1978, 11–14.173.177ff.
22  Friedrich Schlegel, Ideen, Nr. 8, in: KFSA 2, hg. von Hans Eichner, München 
u. a. 1967, 256.
23  Friedrich Schleiermacher, Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ih-
ren Verächtern [1799], hg. von Günter Meckenstock, Berlin / New York 2001, 245.
24  Vgl. exemplarisch: Immanuel Kant, Opus postumum. Erstes Convolut, AA 
XXI, 027: „Gott. Der Begriff von einem solchen Wesen ist nicht der von einer Subs-
tanz d. i. von einem Dinge, das unabhängig von meinem Denken existire, sondern 
die Idee (Selbstgeschöpf ) einer sich selbst zu einem Gedankendinge constituirenden 
Vernunft.“ Vgl. zum Verhältnis von (Früh-)Romantik und Aufklärung: Ludwig Sto-
ckinger, ‚Romantik‘ und ‚Aufklärung‘ – einige Überlegungen zum Gebrauch dieser 
Begriffe, insbesondere des Begriffs ‚Aufklärung‘, in: Aufklärung und Romantik. 
Epochenschnittstellen, hg. v. Daniel Fulda u.a., Paderborn 2015, 23–43.



15

„Sehnsucht nach Dauer“

te. Dadurch, dass dem „Absoluten“ als einer irgendwie „gege-
ben[en]“ und erreichbaren Instanz entsagt wird, beginnt nicht 
das große Schweigen: vielmehr „entsteht die unendliche freye 
Thätigkeit in uns – das Einzig mögliche Absolute, was uns ge-
geben werden kann“.25 Die Konsequenz dieser Aussage ist das 
„romantische Grundgefühl […] eines existentiellen Mangels“ 
und „einer daraus hervorgehenden Sehnsucht“26, die sich in der 
Bewegungsform der „unendlichen Annäherung“27 weiterhin 
auf das Göttlich-Absolute bezieht, ohne es jemals vollends zu 
erreichen. 

„Romantik“, so schreibt Dirk von Petersdorff, „erweist sich 
als Form, mit unserem Nicht-Wissen umzugehen und die Frage 
nach einer letzten Zugehörigkeit weiterhin zu stellen.“28 Gibt es 
auf diese Frage auch keine endgültige Antwort mehr, weil die 
traditionellen Antwortsysteme des Glaubens nicht mehr über-
zeugen: Sie lässt sich gleichwohl nicht einfach abschütteln, was 
die besagte unendliche Sehnsuchtsbewegung in Gang setzt. Ne-
ben der bildenden Kunst und der Musik, ist es die Literatur, die 
um 1800 zum Medium dieses sehnsuchtsvollen Ausgriffs nach 
einer letzten, göttlichen Zugehörigkeit aufsteigt. Dabei kommt 
es auch zur kreativen Neuaneignung traditioneller religiöser 
Sprachformen, in der Heinz Schlaffer eine „Verwendung christ-
licher Erzählmuster zu unchristlichem Zweck“29 entdeckt. Das 
Christliche verlässt das Kirchenschiff und tritt ins Literaturhaus 
ein, könnte man sagen, und doch ist das kein Abwandern, son-

25  Novalis, Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2, hg. v. Richard Samuel, 
Stuttgart 1968, 269f.
26  Petersdorff, Romantik (s. Anm. 19), 28f.
27  Manfred Frank, „Unendliche Annäherung“. Die Anfänge der philosophischen 
Frühromantik, Frankfurt am Main 1997.
28  Petersdorff, Romantik (s. Anm. 19), 33.
29  Heinz Schlaffer, Die kurze Geschichte der deutschen Literatur, München 2002, 
59.



16

Prolog

dern ein Vorgang mit Rückwirkungen und Kontinuitäten: Die 
Aneignung des Religiösen durch die Literatur inspiriert religiö-
se Praxis. Aus protestantischer Perspektive ist den institutionel-
len Formen der Gottesverehrung ohnehin kein Vorrang vor den 
individuellen Formen religiösen Lebens einzuräumen, deren 
moderne Pluralisierung auch zu den Kulturwirkungen der Re-
formation gerechnet werden kann.30 

Wir leben gegenwärtig also nicht in radikal-säkularer oder 
postsäkularer Zeit, sondern in einem historischen Kontinuum 
der kaleidoskopischen Aneignungen religiöser Formen. Sieg-
fried Lenz zeigte uns, dass sich die Sehnsucht nach der Ent-
grenzung von Endlichkeit auch mehr als zweihundert Jahre spä-
ter noch in literarischen Texten niederschlägt. In ihrem Streben 
nach Dauerhaftigkeit, festem Halt und letzter Zugehörigkeit 
setzt sich ein genuin religiöses Bedürfnis fort, dessen bis heute 
wahrnehmbares Fortleben die allzu eindeutige Diagnose einer 
durch und durch säkularisierten Moderne mindestens relati-
viert. Die romantische Öffnung des Religiösen ins Ästhetische 
ist das Durchgangstor für poetische Aneignungen des Religiö-
sen in der Gegenwart. Die auf den folgenden Seiten unternom-
menen Interpretationen von Werken der Gegenwartsliteratur 
zeigen, wie nachhaltig sich die um 1800 einsetzende „Umlei-
tung religiöser in poetische Energie“31 ausgewirkt hat und wie 
sehr Säkularisierung auch als Formwandel zu begreifen ist. 

Was daraus für das Gegenwartschristentum folgen könnte, 
reflektiert der Epilog des Buches. Zuvor aber kommen Werke 
sehr unterschiedlicher Schriftstellerinnen und Schriftsteller zu 
Wort. Was sie eint, ist eine in ihren Texten erkennbare Offen-
heit fürs Religiöse im soeben geschilderten Sinne. Mehr oder 

30  Vgl. Karl Tetzlaff, Die Religion des dichterischen Ichs. Protestantische Indivi-
dualitätskultur in der Romantik, in: ThLZ 150 (2025) 7/8, 539–545.
31  A. a. O., 110.



17

„Sehnsucht nach Dauer“

weniger stark erscheinen sie also als Fortsetzung jener durch die 
Romantik kultivierten Sehnsuchtsbewegung, die an der desillu-
sionierten Ausrichtung aufs Göttliche, Absolute festhalten will. 
Traditionelle Sprachformen und Erzählmuster werden sich an-
geeignet und umgeformt – zumeist ohne Rücksicht auf dogma-
tische Festlegungen. Die Liste der im Folgenden behandelten 
Schriftstellerinnen und Schriftsteller wäre um viele Namen zu 
verlängern. Sie geben aber einen Eindruck davon, wie stark die 
Gegenwartsliteratur durch eine religiöse Signatur geprägt ist – 
ein Sachverhalt, der etwa in den Feuilletons der meisten großen 
Tages- und Wochenzeitungen notorisch ausgeblendet wird. 

Da ist Wilhelm Genazino, dessen postum erschienenem 
Werktagebuch die Titelformulierung dieses Buches entstammt. 
Dort wird die Literatur als ein „Sehnsuchtsbereich“ bezeichnet, 
in den man sich lesend wie schreibend aus der Welt zurückzie-
hen kann, um sich mit ansonsten unsagbaren Lebensmomen-
ten zu befassen. Genazinos eigene Romane erzählen von einer 
unstillbaren Erlösungssehnsucht wie von Erfahrungen ihrer vo-
rübergehenden Erfüllung. 

Es folgt ein Blick auf Lutz Seilers Lyrik und Prosa. Sie ist 
ebenfalls vom Motiv der Annäherung an eine unaussprechli-
che, bisweilen als göttlich titulierte Dimension durchdrungen, 
die zugleich eine individuelle Selbstannäherung darstellt. Der 
Wunsch zum „Klang des Eigenen“ vorzudringen, verbindet 
sich dabei mit der Suche nach Formen gemeinsamen Lebens, in 
denen er real werden könnte. 

Herbert Grönemeyers Liedtexte – spätestens seit der Verga-
be des Literaturnobelpreises an Bob Dylan gelten Lyrics auch 
offiziell als Literatur – stehen im Zentrum des dritten Kapi-
tels. Sie sind durchzogen von der Sehnsucht nach einer unver-
brüchlich-unendlichen Liebe, deren immer nur augenblicks-
hafte Erfüllung sie in Worte zu fassen versuchen. Grönemeyers 
Texte thematisieren aber zugleich die Grenzen des Sagbaren, 



18

Prolog

mit denen sich auch der norwegische Schriftsteller Jon Fosse 
auf seine Weise beschäftigt. In seinem Werk, das im vierten 
Kapitel betrachtet wird, lässt sich eine durch die mystische Tra-
dition bestimmte negative Theologie entdecken, die um den 
Gedanken der bleibenden Entzogenheit des Göttlichen kreist. 
Dessen Unfasslichkeit wird zum Ursprung einer nicht enden 
wollenden Suchbewegung, in die Fosses Protagonisten sich 
verstrickt finden. 

Die daraufhin traktierten Romane der irischen Autorin Sally 
Rooney sind von Figuren bevölkert, denen eine Verunsicherung 
angesichts des modernen Verlusts von Geborgenheit in über-
greifenden Sinnzusammenhängen anzumerken ist. Immer wie-
der artikulieren sie die Sehnsucht nach einer „schönen Welt“, 
in der die verlorenen gegangene „göttliche“ Ganzheit wieder-
erlangt werden könnte und die vorübergehend in zwischen-
menschlichen Erfahrungen für sie real wird. Die spezifisch mo-
derne Spannung zwischen einer nihilistisch getönten Weltsicht, 
die jedwede Transzendenzperspektive per se ablehnt, und einer 
ins Jenseitige vorstoßenden Fantasie wird dann im sechsten Ka-
pitel anhand von Wolfgang Herrndorfs Büchern zum Thema. 

Es folgen zwei Beiträge, in denen es auf je besondere Wei-
se um die Darstellung der eigenen Lebensgeschichte in Form 
eines befreienden (Selbst-) Bekenntnisses geht. Anhand der 
Werke Benjamin von Stuckrad-Barres und Annie Ernaux’ wird 
dabei deutlich, wie stark die um 1800 anhebende „Verwendung 
christlicher Erzählmuster zu unchristlichem Zweck“32 auch 
noch die Gegenwartsliteratur bestimmt. Zugleich lässt sich in 
beiden Fällen eine kritische Auseinandersetzung mit der eige-
nen religiös-konfessionellen Herkunft beobachten, die in den 
zwei abschließenden Kapiteln zentral wird. 

32  A. a. O., 59.



19

„Sehnsucht nach Dauer“

Werke von Nora Bossong und Friedrich Christian Delius 
werden hier im Blick auf ihre kritische Auseinandersetzung mit 
bestimmten Varianten des Protestantischen gelesen. Die Kri-
tik ist bei beiden geleitet durch den Entwurf einer „Gegenreli-
gion“33 zu einem dogmatisch verknöcherten oder moralistisch 
verengten Protestantismus, den sie lebensgeschichtlich kennge-
lernt haben. Diese Gegenreligion zielt auf Freiheit und ästheti-
sche Weite, was sie der romantischen Programmatik annähert.

Die Neubesinnung auf Religion durch die Literatur ist für 
das institutionalisierte Christentum der Gegenwart von Rele-
vanz. Das erörtert der Epilog vor dem Hintergrund der inter-
pretierten literarischen Werke. Ein erster Hinweis darauf lässt 
sich vorab aus einem weiteren Buch von Siegfried Lenz ent-
nehmen. „Das Abwesende“, so heißt es in der Novelle Lan-
desbühne, „ist die Quelle der Einbildungskraft, die Quelle der 
Phantasie“34. Gerade weil sich die Fantasie demnach nicht nur 
an das hält, was der Fall ist, sondern darüber hinausstrebt, kann 
sie uns dabei helfen, „Verzweiflung zu ertragen, Hoffnungslo-
sigkeit auszuhalten, Entbehrungen zu überwinden“35. Sie folgt 
der grenzenlosen Bewegung der Sehnsucht, die recht verstan-
den auch das Lebenselixier der nicht in festen Glaubenssätzen 
aufgehenden Religion ist. Eben daran kann man sich durch 
Literatur erinnern lassen. Oder um es mit der romantischen 
Dichterin Bettina von Arnim zu sagen: „Denn was soll mir Re-
ligion, wenn sie stocken bleibt?“36

33  Diesen Ausdruck verwendet in etwas anderem Zusammenhang: Peter von Matt, 
Liebesverrat. Die Treulosen in der Literatur, München 62004, 210–228.
34  Siegfried Lenz, Landesbühne, Hamburg 2009, 52.
35  Ebd.
36  Bettina von Arnim, Die Günderrode, in: dies., Werke und Briefe, Band 1, Fre-
chen 1959, 219–537, 414.




