
Fontes Christiani

GREGOR DER GROSSE

HIRTENREGEL I



Fontes Christiani

Zweisprachige Neuausgabe christlicher Quellentexte
aus Altertum und Mittelalter

In Verbindung mit der Görres-Gesellschaft

herausgegeben von

Marc-Aeilko Aris, Peter Gemeinhardt,
Martina Giese, Roland Kany, Isabelle Mandrella,

Andreas Schwab, Martin Wallraff

Band 105/1

GREGOR DER GROSSE

HIRTENREGEL I

LATEINISCH
DEUTSCH



GREGOR DER GROSSE

REGULA PASTORALIS

HIRTENREGEL I

ERSTER TEILBAND

EINGELEITET, KRITISCH EDIERT,
ÜBERSETZT UND KOMMENTIERT

VON

MARTIN FIEDLER



Redaktion:
Horst Schneider

Zum Autor: Dr. Martin Fiedler ist langjähriger wissenschaftlicher Mitar-
beiter an der Bayerischen Akademie der Wissenschaften im Projekt „Mittel-
lateinisches Wörterbuch“ und Herausgeber lateinischer liturgischer Texte.

 Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Str. 4, D-79104 Freiburg

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

produktsicherheit@herder.de
Satz: Heidi Hein, Brühl (Baden)

Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Printed in Germany

ISBN 978–3–451–32923–4



INHALTSVERZEICHNIS

Erster Teilband

Einleitung

I. Leben und Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1. Rom um das Jahr 590 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

2. Biographische Skizze Gregors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

2.1 Zeitgenössische und frühe biographische Quellen . . . . . 8

2.2 Abstammung, Kindheit und Jugend,
weltliche Karriere . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

2.3 Geistliche Laufbahn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

2.3.1 Die Anfänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

2.3.2 Diakon und apocrisiarius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

2.4 Bischof von Rom . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

3. Das Bischofsamt zur Zeit Gregors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

4. Gregor und der Osten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

5. Gregor und die Krankheit, sein Charakter
und Weltbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

6. Gregors Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

7. Werke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

II. Die Regula pastoralis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

1. Werk- und Gattungsgeschichte, Datierung . . . . . . . . . . . . 38

2. Aufbau und Inhalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

3. Terminologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

4. Psychologie, Bilder und Vergleiche . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

5. Parallelen in Gregors eigenen Werken . . . . . . . . . . . . . . . . 49

5.1 Griechische Patristik als Quelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

5.2 Lateinische Patristik und Heilige Schrift
als Quelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

6. Rezeption der Regula . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56



6 inhaltsverzeichnis

III. Der Text . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

1. 1. Editionsbericht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

1.1 Benützte Handschriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

1.2 Textkonstitution im Einzelnen, Sprache
und Stil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

2. Conspectus siglorum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

Text und Übersetzung

Regula pastoralis – Hirtenregel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

Teil 1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

Teil 2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

Zweiter Teilband

Teil 3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

Teil 4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 546

Anhang

Abkürzungen

Werkabkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 555

Allgemeine Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 559

Abkürzungen im textkritischen Apparat . . . . . . . . . . . . . . . . . 560

Bibliographische Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 561

Bibliographie

Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 564

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 576

Register

Bibelstellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 585

Namen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 592

Lateinische Begriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 595

Sachen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 600



7einleitung

Einleitung

I. Leben und Werk

1. Rom um das Jahr 590

Überschwemmungen, Hungersnöte, Erdbeben, Kriege, Seuchen:
Diese Liste katastrophaler Ereignisse liest sich wie ein Exzerpt
tagesaktueller Schlagzeilen. Doch sie beschreiben die Lage im
Jahr 590 n. Chr., in dem der Mönch und Diakon Gregor auf den
Stuhl Petri gewählt wird,1 als sein Vorgänger Pelagius II., der ihn
einst als apocrisiarius (Nuntius) nach Konstantinopel entsandt
hatte, als einer der ersten der Pest zum Opfer fällt.2 Zwar ge-
hören die Gotenkriege längst der Vergangenheit an, doch seit
mehr als zwei Dekaden wüten im Norden Italiens die Lango-
barden und versetzen alles in Angst und Schrecken.3 Die sozi-
alen Verhältnisse sind prekär, die Bevölkerung dezimiert, die
Entfremdung von Ost- und Westreich und deren Teilkirchen be-
schleunigen den Niedergang Italiens und der ehemaligen Welt-
hauptstadt:4 Es herrscht Endzeitstimmung.

In dieser Situation überrascht es lediglich auf den ersten Blick,
dass die Wahl für das Petrusamt einhellig auf einen beschei-
denen Diakon fällt,5 der sich der Entscheidung durch Flucht zu
entziehen sucht.6 Selbst als er sich die Aussichtslosigkeit des

1 Vgl. u. a. Gregor von Tours, Franc. 10,1 (MGH 477– 481); Paulus Dia-
conus, Vita Greg. 10 (14 f Tuzzo); ferner u. a. Caspar, Geschichte des
Papsttums II, 374. Der Ausbruch der Pest war eine Folge der Über-
schwemmungskatastrophe: vgl. Hack, Gregor der Große und die Krank-
heit 13f. Ungefähr ein Drittel der Bevölkerung kam dadurch um: vgl. Ri-
chards, Gregor 25.
2 Vgl. Paulus Diaconus, Vita Greg. 10 (15 Tuzzo).
3 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 326; Markus, Gregory the
Great 97–107.
4 Vgl. dazu Kisić, Patria Caelestis 7– 47.
5 Vgl. u. a. Paulus Diaconus, Vita Greg. 10 (15 Tuzzo); ferner u. a. Ri-
chards, Gregor 39.
6 Vgl. past. prol.; ferner u. a. Paulus Diaconus, Vita Greg. 10 (15 Tuzzo);
11 (20 Tuzzo).



8 einleitung

Versuches eingestehen muss, beklagt er sich noch bei Kaiser
Mauricius, dass er mit der Bestätigung der Wahl einen Affen
zum Löwen gemacht habe.7

Gregors Familie war anders als viele Adelige nicht vor den
katastrophalen Zuständen nach Konstantinopel geflohen. Durch
die allgemeine Abwanderung war die gesellschaftliche und staat-
liche Organisation jedoch fast vollständig zum Erliegen gekom-
men. Gregor selbst hatte in der verbliebenen Verwaltung der
Stadt jahrelang Erfahrungen sammeln können. Dies empfiehlt
ihn jetzt besonders für das hohe Amt,8 da die bisherigen admi-
nistrativen Aufgaben im Westteil des ehemaligen imperium Ro-
manum in die Hände von Militär und Kirchenoberen über-
gegangen waren.9 Daran änderten selbst die Versuche Kaiser
Justinians I. nichts, der das Reich nach dem Zusammenbruch im
Jahre 476 wieder zusammenführen wollte.

Vor allem die Langobardeneinfälle und deren Folgen10 wer-
den Gregor bis ans Ende seines Lebens begleiten, auch wenn es
später gelingen sollte, einen Frieden auszuhandeln, der über sei-
nen Tod hinaus andauerte.11

2. Biographische Skizze Gregors

2.1. Zeitgenössische und frühe biographische Quellen

Über Gregors Leben und Wirken sind wir dank seiner eigenen
Zeugnisse so gut unterrichtet wie über kaum eine andere Person
jener Epoche. Aus der Zeit seines Pontifikates besitzen wir ne-
ben den literarischen Werken eine große Zahl an Dokumenten
aus seinem umfangreichen Briefregister. Für die Lebensspanne

7 Vgl. epist. 1,5 (CCL 140,7).
8 Vgl. u. a. Dagens, Culture et expérience 83–129.
9 Vgl. u. a. Markus, Gregory the Great 3–8.

10 Vgl. dazu u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 307; Müller, Füh-
rung 182–184.187f; Kisić, Patria Caelestis 7–52 passim.
11 Vgl. u. a. Barth, Tätige Nächstenliebe 340f.



9einleitung

vor seiner Wahl zum Bischof sind wir auf die kargen Informa-
tionen aus dem Widmungsbrief zu den Moralia in Iob angewie-
sen.

Die frühesten zeitgenössischen Quellen bilden die ebenso
spärlichen Informationen des Liber pontificalis12 sowie ein Ka-
pitel aus der Historia Francorum Gregors von Tours13. Wenig
später verfasst ein anonymer Mönch aus Whitby eine Vita (ca.
704/714), Beda Venerabilis präsentiert in seiner Historia ecclesi-
astica einen biographischen Abriss (731), und auch Paulus Dia-
conus widmet Gregor eine Biographie (8. Jh.). Die ausführliche
Lebensbeschreibung aus der Feder von Johannes Diaconus ist
bereits deutlich jüngeren Datums (9. Jh.).

2.2. Abstammung, Kindheit und Jugend, weltliche Karriere

Geboren wird Gregor um das Jahr 540.14 Er entstammt dersel-
ben römischen Familie,15 aus der bereits Papst Felix III. hervor-
gegangen war.16 Den Namen seines Vaters (Gordianus) überlie-
fern mehrere Quellen,17 während den der Mutter (Silvia) nur der
Anonymus von Whitby kennt.18 Des weiteren sind wir über
seine Tanten Tarsilla, Aemiliana und Gordiana relativ gut unter-
richtet (letztere zog sich wegen ihres unsteten Lebens später den

12 Liber pontificalis 66 (MGH 161f).
13 Gregor von Tours, Franc. 10,1 (MGH 477– 481).
14 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 339f; Markus, Gregory
the Great 3.
15 Vgl. Liber pontificalis 66 (MGH 161); Beda, hist. eccl. 2,1 (73 Plummer);
Gregor von Tours, Franc. 10,1 (MGH 477) de senatoribus primis (in-
korrekt laut Markus, Gregory the Great 8); Paulus Diaconus, Vita Greg.
1 (3 Tuzzo).
16 Vgl. dial. 4,17,1 (SCh 265,68); ferner Beda, hist. eccl. 2,1 (73 Plummer);
Paulus Diaconus, Vita Greg. 1 (3 Tuzzo); Johannes Diaconus, Vita
Greg. 1,1 (PL 75,63A).
17 Anonymus, Vita Greg. 1 (72 Colegrave); Beda, hist. eccl. 2,1 (73
Plummer); Paulus Diaconus, Vita Greg. 1 (3 Tuzzo).
18 Anonymus, Vita Greg. 1 (72 Colegrave).



10 einleitung

Unmut des Neffen zu),19 während Nachrichten über zwei Brü-
der, Germanus und Palatinus (einen uir gloriosus/patricius),
nicht völlig gesichert sind.20 Von Gregor selbst und seinen El-
tern existierte in dem Kloster, das er auf dem mons Caelius
gründete und wo er nach eigener Aussage die glücklichste Zeit
seines Lebens verbrachte,21 ein Wandgemälde.22

Über seine Kindheit und Jugend ist kaum etwas bekannt,
doch ist davon auszugehen, dass die ersten Jahre von den Un-
ruhen und spürbaren Auswirkungen der Gotenkriege geprägt
waren (selbst wenn sich die Vermutung F. H. Duddens, die Fa-
milie könnte nach Sizilien abgewandert sein, eines Tages als kor-
rekt erweisen sollte).23 In der Historia Francorum wird berichtet,
er habe ein Faible dafür gehabt, sich fein zu kleiden und seinen
Reichtum zur Schau zu stellen.24 Diese Charakterisierung steht
in seltsamem Kontrast zu Gregors mönchisch-asketischem Ideal
und zur Demut, deren Bedeutung er später immer wieder her-
vorhebt, wirft jedoch ein interessantes Schlaglicht auf seine Be-
kehrung. Vor allem aber fügt sie sich nahtlos in das Bild von
seinem ersten Amt. Denn als praefectus urbi sammelt er seit dem
Jahr 573 vielfältige Erfahrungen:25 Ihm unterstehen Polizei,

19 Vgl. in euang. 38,15 f (CCL 141,373–378); ferner u. a. Caspar, Ge-
schichte des Papsttums II, 340f; Weber, Moraltheologie 81; Dagens, Cul-
ture et expérience 253f; Müller, Führung 162f.
20 Vgl. u. a. Markus, Gregory the Great 8.
21 Vgl. dial. 1 prol. 3–5 (SCh 260,12–14) und u. a. Markus, Gregory the
Great 12.
22 Vgl. Johannes Diaconus, Vita Greg. 4,84 (PL 75,230f) und u. a. Fuhr-
mann, Päpste 92; Richards, Gregor 52; Hack, Gregor der Große und die
Krankheit 278.
23 Vgl. Dudden, Gregory the Great I, 35.37.40; ferner u. a. Müller, Füh-
rung 14f.
24 Gregor von Tours, Franc. 10,1 (MGH 478). Vgl. auch Paulus Diaco-
nus, Vita Greg. 1,4 (6 Tuzzo); Johannes Diaconus, Vita Greg. 1,6 (PL 75,
65A).
25 Vgl. epist. 4,2 (CCL 140,218): ego . . . tunc praefecturam ( praeturam var. l.
MGH 234,3) urbanam gerens; ferner u. a. Weber, Moraltheologie 78;
Barth, Tätige Nächstenliebe 25; Markus, Gregory the Great 8f; Müller,
Führung 23.



11einleitung

Gerichtsbarkeit, Steuerverwaltung, Instandhaltung von Aquä-
dukten und Stadtbefestigungen, das Militär und der Vorsitz des
verbliebenen Senats. Darüber hinaus arbeitet er mit dem Papst
zusammen und kümmert sich um die Getreideversorgung (an-
nona) der Stadt.26 Unscheinbares und schlichtes Auftreten sowie
mangelhafte Bildung passen mit diesen Aufgaben und dem Mi-
lieu nicht recht zusammen, als alles um ihn herum zusammen-
brach und sich das ehemalige Imperium immer mehr zersetzte.

Und doch heben gerade ältere Untersuchungen gern Gregors
angebliche Bildungsfeindlichkeit hervor,27 die man aus Äuße-
rungen über die Bedeutungslosigkeit weltlicher Weisheit und
seine vorgebliche sprachliche Rohheit ableitete, obgleich mitun-
ter das Gegenteil durchscheint.28 St. Ch. Kessler weist darauf
hin, dass seine Aussagen nicht selten aus dem Kontext gerissen
worden seien. Entschuldigungstopoi (wie z. B. im Widmungs-
brief zu den Moralia) bildeten vielmehr eine regelrechte captatio
beneuolentiae, um stilistische Unzulänglichkeiten zu rechtferti-
gen.29 Mögen die Angaben bei Gregor von Tours oder Paulus
Diaconus auch übertrieben erscheinen, die Qualität seiner Wer-
ke bestätigen sie jedenfalls im Kern. Inmitten einer zusehends
verfallenden Welt genoss Gregor vermutlich noch klassische Bil-
dung. Sein Denken ist jedenfalls nicht nur stark von christlichen
Autoren, sondern zumal gänzlich verinnerlichten und amalga-
mierten stoischen Gedanken geprägt, die er möglicherweise Ci-
cero und Seneca entleiht.30 Nicht völlig auszuschließen ist zu-
dem, dass er für seine Verwaltungstätigkeit juristisch ausgebildet
wurde.31

26 Müller, Führung 25.
27 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 346 f.
28 Vgl. u. a. dial. prol. 10 (SCh 260,16–18).
29 Vgl. Kessler, Exeget 145f; ferner u. a. Kisić, Patria Caelestis 227–230;
Dagens, Culture et expérience 31–33.
30 In epist. 1,33 (CCL 140,41) findet sich ein Gedanke Senecas (epist. 1,33),
in epist. 5,37 (CCL 140,309) begegnet Ciceros Spruch o tempora, o mores
aus der ersten Catilinarischen Rede (1,3), für epist. 11,40 (CCL 140A,936)
wurde eine uariatio zu Vergil (Aen. 3,57) nachgewiesen: vgl. Weber, Mo-
raltheologie 66. In der Regula vgl. die Noten zu Kap. 3,10 und 3,37.
31 Vgl. Müller, Führung 21–23.



12 einleitung

Möchte man seinem Bildungsniveau gerecht werden, sollte
man darüber hinaus bedenken, dass er zu Beginn einer Entwick-
lung steht, welche die docta ignorantia zum Ideal erhob, die das
Mittelalter bis Nikolaus von Kues prägte.32 In der Regula bringt
er dies selbst wortspielerisch zum Ausdruck: laborandum est, ut
sapientius stulti fiant, stultam sapientiam deserant et sapientem
Dei stultitiam discant (Kap. 3,6). Diese Sentenz belegt indes kei-
neswegs seine generelle Ablehnung von Wissenschaft; sie stellte
seiner Ansicht nach lediglich keinen gangbaren Weg zur Gottes-
erkenntnis dar.33

2.3. Geistliche Laufbahn

2.3.1. Die Anfänge

Um das Jahr 574 erlebt Gregor nach dem Tod des Vaters seine
Bekehrung.34 Er vertritt die Meinung, sie allzu lange hinausge-
zögert zu haben.35 Über seine Abkehr von der Welt wurden
vielfach Überlegungen angestellt. Die bloße Behauptung, eine
weltliche Karriere wäre zu seiner Zeit aussichtslos und ihm we-
gen der nicht unerheblichen Abhängigkeit von Konstantinopel
ein Dorn im Auge gewesen,36 wirkt zugespitzt, verzerrt aber
unnötig das Bild von ihm, zumal es seinem Naturell wider-
spricht und keinerlei Belege für eine solche Interpretation exis-
tieren. Wozu hätte er mehrere Jahre der Welt entsagen und sich
ohne Unterlass über den Verlust der Seelenruhe im Kloster be-
klagen sollen, wenn er tatsächlich ausgeprägte Karrierepläne ge-
hegt hätte?

32 Vgl. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 401f; Dagens, Culture et ex-
périence 35; ferner u. a. Kessler, Exeget 152–158.
33 Vgl. Weber, Moraltheologie 38f.
34 Vgl. u. a. Barth, Tätige Nächstenliebe 26.
35 Vgl. moral. epist. 1 (CCL 143,1); Paulus Diaconus, Vita Greg. 3 (5
Tuzzo).
36 Vgl. Müller, Führung 23–26.



13einleitung

In der Literatur wird vor allem immer wieder die Nähe zu
Augustinus und seinen Confessiones beschworen. Doch Gregors
Bekehrung ist alles andere als ein bloßer Topos. Weitaus ein-
leuchtender ist die These, dass er einem allgemeinen Trend folg-
te: Die unsichere irdische Lage motivierte viele Menschen jener
Zeit, Zuflucht in Klöstern zu suchen.37 Sie unterscheidet sich
außerdem beträchtlich von der seines berühmten Vorläufers:
Hatte dieser lange und harte innere Kämpfe durchgestanden, bis
er zuletzt auf die fleischliche Lust verzichtete,38 war Gregor von
Beginn an christlich erzogen worden und bemüht sich bereits
während seiner Tätigkeit als praefectus um ein christliches Le-
ben,39 als er den Familienpalast in ein Kloster umwandelt, auf
Sizilien sechs weitere Klöster errichtet40 und Mönch wird. In
seinem Kloster auf dem cliuus Scauri in Rom, das dem Apostel
Andreas geweiht war,41 galt – anders als lange Zeit angenom-
men – nicht die Regel Benedikts von Nursia,42 sondern eine
regula mixta.43 Entgegen der Darstellung bei Johannes Diaco-
nus44 war er im Übrigen nie Abt (vielleicht auch dies ein Hin-
weis auf fehlendes Karrieredenken). Diese Funktion hatte viel-
mehr bis zu seiner Ernennung zum Bischof von Syrakus im Jahr
591 sein Mitbruder Maximianus inne.45

37 Vgl. M. Fiedrowicz, Gregor der Große: Homiliae in Euangelia-Evan-
gelienhomilien (FC 28/1), Freiburg/Basel/Wien 1997, 2 f.
38 Zur conuersio beider vgl. u. a. Müller, Führung 25; Dagens, Culture et
expérience 245–344; ders., Expérience politique et expérience spirituelle 144.
39 Vgl. Dagens, Culture et expérience 294–299.
40 Vgl. u. a. Paulus Diaconus, Vita Greg. 4 (6 Tuzzo); Johannes Diaco-
nus, Vita Greg. 1,5 (PL 75,65A).
41 Vgl. u. a. Johannes Diaconus, Vita Greg. 1,6 (PL 75,65A); Gründung
laut Floryszczak, Regula 66, im Jahr 575. Zu Kloster und Patronat vgl.
Müller, Führung 27– 65; Jenal, Italia ascetica atque monastica 266–270.
42 Vgl. Hallinger, Gregor der Große und Benedikt.
43 Vgl. u. a. Floryszczak, Regula 66; Müller, Führung 41. Zu den
Mönchsregeln und den bekannten Mitbrüdern Gregors im Andreaskloster
vgl. ebd. 40–47; ferner Jenal, Italia ascetica atque monastica 269f.
44 Vgl. Vita Greg. 1,6 (PL 75,65); ferner u. a. Jenal, Italia ascetica atque
monastica 267f.
45 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 343; Barth, Tätige
Nächstenliebe 33.



14 einleitung

2.3.2. Diakon und apocrisiarius

Vermutlich 578/579 wird Gregor zum Diakon geweiht. Der
Papst (Benedikt I. oder bereits Pelagius II.) beauftragt ihn, als
apocrisiarius nach Konstantinopel zu gehen,46 wo er etwa sieben
Jahre zubringt.47 Ein paar Brüder aus seiner Gemeinschaft be-
gleiten ihn, so dass er sein gewohntes Leben zunächst unter
veränderten Vorzeichen weiterführen kann. Als Frucht der lectio
diuina jener Zeit entsteht eine erste Fassung der Moralia in Iob,
die Gregor auf Bitten von Mitbrüdern und Freunden hin vor
ausgewähltem Publikum vorträgt.48 Dank seiner engen Bezie-
hungen zum Kaiserhaus avanciert er zum Taufpaten von Kaiser
Mauricius’ ältestem Sohn Theodosius49 und lernt zahlreiche Per-
sönlichkeiten kennen, mit denen ihn teilweise langjährige
Freundschaften verbinden. Zu ihnen zählen u. a. Eutychius von
Konstantinopel (mit dem Gregor später eine theologische Aus-
einandersetzung über die leibliche Auferstehung von den Toten
durchficht),50 Eulogius von Alexandrien, Johannes der Faster,
Anastasius von Antiochien und Domitian von Melitene.51 Auch
die freundschaftlichen Bande mit Leander von Sevilla, dem Gre-
gor seine Moralia widmet, reichen in diese Zeit zurück.52

46 Vgl. u. a. Paulus Diaconus, Vita Greg. 7 (10 Tuzzo); ferner u. a. Cas-
par, Geschichte des Papsttums II, 350–373; Markus, Gregory the Great 10;
Müller, Führung 66f; Floryszczak, Regula 67.
47 Nach Rom kehrte Gregor vermutlich 585/586 zurück: vgl. Markus,
Gregory the Great 12; Floryszczak, Regula 67.
48 Vgl. Paulus Diaconus, Vita Greg. 8 (11 Tuzzo) und u. a. Markus,
Gregory the Great 10; Barth, Tätige Nächstenliebe 32f.
49 Vgl. u. a. Richards, Gregor 48; Markus, Gregory the Great 11f.
50 Vgl. u. a. Markus, Gregory the Great 11. Gregor setzte sich mit seiner
Ansicht durch, Eutychius’ Werk wurde verdammt und verbrannt: vgl. u. a.
Paulus Diaconus, 9 (12 f Tuzzo); zur Person vgl. Müller, Führung 79–
84; zur Diskussion Kisić, Patria Caelestis 233–237.
51 Vgl. Müller, Führung 84–89, 93–95.
52 Vgl. u. a. Barth, Tätige Nächstenliebe 31f; Müller, Führung 95–99;
Caspar, Geschichte des Papsttums II, 355–357. Zu weiteren Freundschaf-
ten und den Kreis seiner Konstantinopler Vorträge vgl. u. a. Müller, Füh-
rung 100f.



15einleitung

Wie sehr er um die Personen besorgt ist, mit denen er ver-
kehrt, belegen vor allem seine Briefe, in denen er pastorale, aber
auch medizinische Ratschläge erteilt. Zu seinen Korresponden-
ten zählen u. a. Kaiserin Theoctista, die aus Rom stammende
patricia Rusticiana53 oder der kaiserliche Leibarzt Theodorus.54

2.4. Bischof von Rom

Als Pelagius II. im Februar 590 der Pest erliegt und man Gregor
zu seinem Nachfolger bestimmt, versucht er zunächst, sich dem
Amt zu entziehen, wie er selbst im Prolog der Regula pastoralis
bezeugt.55 Seine Worte könnten freilich auch als Topos interpre-
tiert werden: Nicht nur die Vorlage zur Regula (die Oratio de
fuga/Apologeticus Gregors von Nazianz), auch die Vita des hei-
ligen Martin sticht als Parallele ins Auge:56 Kern der Erzählung
und Haltung des Protagonisten ähneln durchaus Gregors An-
spielung, zumal die Tugend der Demut eines seiner zentralen
Themen bildet. Dass seine Formulierung indes nicht nur einen
Bescheidenheitstopos bildet, sondern ihm tatsächlich wenig dar-
an liegt, das Petrusamt zu übernehmen, bezeugt nicht zuletzt
der Umstand, dass er nach der Wahl nicht davon ablässt, den
Kaiser zu bitten, sie nicht zu bestätigen.

Etwa sieben Monate später wird er am 3. September 590 trotz
allem zum Bischof von Rom geweiht.57 In der Zwischenzeit hat-
te er bereits durchblicken lassen, wie er sein Amt auszufüllen

53 Vgl. dazu Weber, Moraltheologie 96.
54 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 362f; Markus, Gregory
the Great 12; Barth, Tätige Nächstenliebe 333f.
55 Vgl. zum folgenden außerdem Gregor von Tours, Franc. 10,1 (MGH
477– 481); Anonymus von Whitby, Vita Greg. 7 (84–86 Colgrave); Pau-
lus Diaconus, Vita Greg. 10 (15 f Tuzzo); ferner u. a. Markus, Gregory
the Great 13f; Barth, Tätige Nächstenliebe 34.
56 Siehe Einleitung II.5.1. zum Apologeticus; vgl. Sulpicius Severus (Mart.
9 [CSEL 1,118f]) und Paulinus von Périgueux (Mart. 2,15–89 [CSEL
16/1,35–38]).
57 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 374; Barth, Tätige
Nächstenliebe 35.



16 einleitung

gedenkt. Mit der ihm eigenen Tatkraft geht er daran, die Epi-
demie mit dem Einsatz geistlicher Waffen zu besiegen, und setzt
eine große Bußprozession an, die sternförmig aus sieben Rich-
tungen nach Santa Maria Maggiore ziehen soll (letania septifor-
mis).58 Dass bei dieser Prozession Menschen der Seuche erliegen,
irritiert ihn nicht, sondern bestärkt ihn nur in der Ansicht, dass
man sich Gott demütig und bußfertig unterwerfen müsse.

Um seine Amtsbrüder über die Einsetzung zu informieren,
verfasst er ein umfangreiches Schreiben, eine epistula synodica,
deren Inhalt sich großenteils wörtlich mit Passagen aus der Re-
gula überschneidet.59 Die Chronologie beider Werke ist nicht
zweifelsfrei geklärt. A. T. Hack hat jedoch zu zeigen versucht,
dass die Regula dem Schreiben zeitlich vorausgehen müsse.60

In der epistula präsentiert Gregor seine grundlegenden An-
sichten zum geistlichen Leitungsamt. Als ehemaliger apocrisi-
arius war er über die Schwierigkeiten und Zustände im Osten
bestens informiert, weshalb nicht auszuschließen ist, dass er mit
ihr Einfluss auf die dortigen Amtskollegen nehmen wollte. Im
Allgemeinen ist jedoch zu beobachten, dass Gregor die übrigen
Patriarchen in Konstantinopel, Antiochia, Alexandria und Je-
rusalem61 als gleichberechtigt betrachtete. Solange Rom Haupt-
stadt des Reiches gewesen war, hatte dessen Primat des Alters
Sinn gehabt. Nachdem sich das politische Gewicht jedoch erst
nach Mailand, später nach Ravenna verlagert hatte62 und das
Reich gar zusammengebrochen war, hätte der erste Rang auto-
matisch Konstantinopel zugestanden. Kaiser Justinian hatte in-

58 Vgl. u. a. Gregor von Tours, Franc. 10,1 (MGH 480); Paulus Diaco-
nus, Vita Greg. 11 (16–20 Tuzzo). Zum Ablauf vgl. u. a. Müller, Führung
111–118; Hack, Gregor der Große und die Krankheit 16–19; Barth, Tä-
tige Nächstenliebe 338f.
59 Epistula synodica = epist. 1,24 (CCL 140,22–32). Vgl. Caspar, Ge-
schichte des Papsttums II, 377f; Müller, Führung 195–199.
60 Gregor der Große und die Krankheit 107. Gregor selbst schreibt, er habe
die Pastoralregel in episcopatus . . . exordio verfasst: vgl. epist. 5,53 (CCL
140,348).
61 Vgl. u. a. Richards, Gregor 67f.
62 Zur Bedeutung und Rivalität von Rom und Ravenna vgl. u. a. Markus,
Gregory the Great 143–156.



17einleitung

des darauf beharrt, dass die Stadt ihren Platz in der Hierarchie
behielt.63 Auch wenn Gregor stets so handelt und entscheidet,
dass daraus ein Primat Roms ableitbar wäre, hat er selbst nie-
mals einen Vorrang Roms oder gar einen Universalprimat ein-
gefordert: „Vielmehr hielt er an der kollegialen Pentarchie auf
Augenhöhe fest, die seiner Meinung nach als Einzige die Ein-
tracht und Einheit der Kirche garantieren konnte“.64

Hatte Gregor sich bis zu seiner Wahl seinem eigentlichen Le-
bensziel, der contemplatio, nahezu ausschließlich widmen kön-
nen, wendet sich das Blatt jetzt schlagartig: Die uita actiua, von
der er sich bewusst abgewandt hatte, holt ihn plötzlich wieder
ein. Bei der schon erwähnten Bußprozession hält er eine An-
sprache an das römische Volk65, in der sich bereits zu Beginn des
Pontifikates eine deutliche Überschneidung von Denken und
Handeln, von Wort und Tat zeigt, wie sie in der Regula pasto-
ralis (vor allem in Buch III) entwickelt ist. Hatte er sich mit
seinen Moralia an ein theologisch geschultes Publikum gewandt,
sieht er sich nunmehr dem bunt gemischten Volk gegenüber, das
eine ganz andere Art der Verkündigung verlangt.

In den 40 Homiliae in euangelia aus den Jahren 590 bis 592
verwirklicht Gregor mustergültig, was er sich bei der Abfassung
der Regula theoretisch erarbeitet hat. Doch sehr schnell wird
klar, dass er sein Predigtamt nicht in dem Maße wird ausüben
können, wie er es wünscht. Sein fragiler Gesundheitszustand,
den er durch seine strenge Art zu fasten nicht gerade befördert,
sperrt sich dagegen. Er wird später nur mehr Vorträge im klei-
nen, theologisch geschulten Kreis halten (u. a. Homiliae in Hie-
zechielem).

Gleichwohl findet er neben all den pastoralen und verwal-
tungstechnischen Verpflichtungen Zeit, seine Überlegungen
niederzuschreiben (und mitunter zu überarbeiten).66 Offenbar

63 Vgl. Richards, Gregor 68.
64 Barth, Tätige Nächstenliebe 362. Vgl. auch Fiedrowicz, Kirchenver-
ständnis 368.
65 Vgl. u. a. Gregor von Tours, Franc. 10,1 (MGH 479–481).
66 Zur Regula vgl. Einleitung II.1 und III.1.1; zu den Evangelienhomilien
u. a. Barth, Tätige Nächstenliebe 35.



18 einleitung

werden seine Vorlesungen auch mitprotokolliert, wie der Kom-
mentar zum Hohelied (In Canticum Canticorum) belegt, den
sein Mitbruder und Schüler Claudius ohne sein Einverständnis
veröffentlicht.67

Als Bischof von Rom kann er sich indes nicht nur um die ihm
anvertraute Herde kümmern. Der Dreikapitelstreit,68 überhaupt
Probleme mit arianischen Geistlichen vor allem im Gebiet der
Langobarden sowie deren Brutalität zwingen ihn die längste
Zeit seines Pontifikates, sich mit derlei Konflikten auseinander-
zusetzen. Als es ihm gelingt, auf eigene Faust einen einigerma-
ßen stabilen Frieden auszuhandeln, zieht er sich letztlich nur
den Unwillen des Kaisers zu.69

Im Jahr 597 stößt Gregor eine Missionskampagne in Britan-
nien an.70 Mit der Durchführung beauftragt er Augustinus, ei-
nen seiner Mitmönche, nachdem ihn (der Legende nach) auf
dem Sklavenmarkt die engelgleiche Erscheinung angelsächsi-
scher Jünglinge beeindruckt hatte.71

Am 12. März 604 stirbt Gregor72 nach langen Jahren voll
körperlicher Beschwerden. Sein Leichnam wird in Sankt Peter
ante secretarium beigesetzt.73 Er hatte versucht, den päpstlichen
Hof in eine mönchische Familie zu verwandeln; doch sein Ver-

67 Vgl. in cant.tit (CCL 144,3): expositio . . . a capite de exceda releuata; epist.
12,6 (CCL 140A,975) und unten Kap. I.7.
68 Zu diesem Streitpunkt, der zu Gregors Zeit regional noch immer fort-
schwelte, vgl. u. a. Dagens, Culture et expérience 349f; LThK2 III 565f s. v.
Dreikapitelstreit.
69 Vgl. u. a. Floryszczak, Regula 67.
70 Vgl. dazu u. a. Richards, Gregor 235–256; Barth, Tätige Nächstenliebe
312–319; Markus, Gregory the Great 177–187.
71 Vgl. u. a. Anonymus von Whitby, Vita Greg. 9 (90 Colgrave); Beda,
hist. eccl. 2,1 (79–81 Plummer); Paulus Diaconus, Vita Greg. 15 (25–28
Tuzzo).
72 Vgl. u. a. Anonymus von Whitby, Vit. Greg. 32 (238 Colgrave).
73 Vgl. Liber pontificalis 66 (MGH 162); Beda, hist. eccl. 2,1 (79 Plummer);
Paulus Diaconus, Vita Greg. 17 (32 Tuzzo). Zur mehrmaligen Umbet-
tung Gregors vgl. Barth, Tätige Nächstenliebe 38. Sein Epithaph ist nur
fragmentarisch erhalten, jedoch vollständig und nahezu übereinstim-
mend überliefert bei Beda, hist. eccl. 2,1 (79f Plummer) und in Carm.
cod. Petav. 13.



19einleitung

mächtnis überdauert ihn nicht: Bereits sein Nachfolger Sabini-
anus entfernt die Mönche vom Hof und besetzt Schlüsselposi-
tionen wieder mit Weltgeistlichen.

3. Das Bischofsamt zur Zeit Gregors

Eine klare Trennung weltlicher und geistlicher Funktionen von
Bischöfen existierte zu Gregors Zeit nicht mehr. Nach dem
Ende des römischen Reiches und trotz aller restauratorischen
Bemühungen unter Kaiser Justinian I. übernahmen sie zuneh-
mend die Verantwortung für sämtliche Lebensbereiche.74 Davon
waren neben Armen-, Kranken- und Witwenversorgung oder
der Sorge für Flüchtlinge und Gefangene auch die Kontrolle der
Finanzen, die Versorgung mit Getreide oder die Instandhaltung
von Wehrmauern, das Militär und die Verteidigung der Städte
sowie die Richterfunktion betroffen.75 Naturkatastrophen, der
Zusammenbruch der Verwaltung76 und nicht zuletzt kriegeri-
sche Auseinandersetzungen verschlimmerten die Lage.77 Daher
bedrohte eine Überbeanspruchung des führenden Klerus dessen
pastorale Sendung, weshalb Gregor immer wieder warnt, nicht
zu sehr in der Beschäftigung mit dem Diesseits aufzugehen, ob-
gleich gerade die karitative Tätigkeit der Hirten als Konsequenz
der condescensio ein konstitutives Element bischöflichen Ver-
haltens darstellt.78 Aus der Übernahme mehr oder weniger staat-
lich-sozialer Leitungsfunktionen resultiert nicht zuletzt die bei
Gregor so häufige Bezeichnung der obersten Hirten als rectores.79

74 Die Entwicklung führte dazu, dass bestimmte Funktionen auch in die
Gesetzgebung einflossen (Codex Theodosianus, Codex Iustinianus): vgl.
u. a. Fiedrowicz, Regula pastoralis 53.
75 Vgl. u. a. Richards, Gregor (92–114: Krieg, Finanzen, Versorgung; 115–
132: Gesetz, Disziplin, Liturgie; 133–146: Verwaltung des Kirchengutes);
Floryszczak, Regula 236f. 240f.
76 Vgl. u. a. Floryszczak, Regula 237–239.271.
77 Vgl. u. a. Fiedrowicz, Regula pastoralis 53.
78 Vgl. u. a. ebd. 55; ders., Kirchenverständnis 208.371.
79 Siehe Einleitung II.3. Vgl. u. a. Judic, Introduction 82f; Fiedrowicz,
Regula pastoralis 55.



20 einleitung

Bei der Wahl oder Ernennung von Bischöfen bemüht er sich,
eine gute Amtsverwaltung zu gewährleisten.80 Sein primäres Ziel
besteht jedoch in einer vom Leitungspersonal ausgehenden
geistlichen Erneuerung der Kirche.81 Ein geeigneter Kandidat
sollte die nötige geistliche Reife besitzen, sich in den unteren
Weihestufen bereits bewährt haben, über bestimmte Eigenschaf-
ten verfügen (vor allem discretio und rectitudo), eine uita mixta
aus Aktion und Kontemplation führen und sich in der Tugend
der Demut üben.

Discretio bedeutet für Gregor die Fähigkeit, Sachverhalte,
diametral entgegengesetzte Pole zielsicher unterscheiden zu
können (z. B. Gut und Böse).82 Diese Qualifikation schimmert
vor allem im dritten Teil der Regula immer wieder durch, reicht
aber auf Vorstellungen der griechisch-römischen Antike zurück
(vor allem auf Platon und Aristoteles). Besonders Cassian hatte
sie im Rahmen seiner monastischen Spiritualität bereits weiter-
entwickelt,83 aber auch in der Regel Benedikts von Nursia findet
sie sich84 und wird bei Gregor zum Fundament pastoraler Tä-
tigkeit.85

Mit dem Terminus rectitudo bezeichnet er die „Verpflichtung
zur richtigen Lebensführung“, „Lauterkeit der Gedanken, vor-
bildliches Handeln, Reden und Schweigen zur rechten Zeit, Ein-
satz für die irdischen Nöte des Nächsten und innere Sammlung
vor Gott, unterschiedliches Verhalten gegenüber Guten und
Sündern, Ausgeglichenheit von Aktion und Kontemplation“.
Da der Hirte Vorbildcharakter hat, besitzt sein Leben mehr Ge-
wicht als sein Wort.86

80 Richards, Gregor 149.
81 Vgl. Fiedrowicz, Regula pastoralis 56.
82 Vgl. u. a. ebd. 57; Floryszczak, Regula 183.
83 Vgl. u. a. Dagens, Culture et expérience 117–124; Fiedrowicz, Regula
pastoralis 57. Cassianus, conl. 2,4,4 (CSEL 13,44) bezeichnet diese Fähig-
keit als omnium .. . uirtutum generatrix, custos moderatrixque.
84 Vgl. dial. 2,36 (SCh 260,242) scripsit monachorum regulam discretione
praecipuam.
85 Vgl. Fiedrowicz, Regula pastoralis 58; siehe unten 138 Anm. 89 zu past.
1,11.
86 Vgl. ebd. 59.



21einleitung

Die richtige Lebensweise übt er zudem, indem er das goldene
Mittelmaß zwischen uita actiua (Aktion) und uita contemplatiua
(Kontemplation) wahrt87. Die Kontemplation realisiert er vor
allem durch Schriftbetrachtung; sie ist ein direkter Ausfluss der
(monastischen) lectio diuina. Actio und contemplatio müssen
konvergieren, „da die himmlische Heimat den Mittelpunkt bei-
der bildet. Die Kontemplation trägt dorthin empor, während die
Predigt die Sehnsucht danach wecken soll.“88 Die ideale Lebens-
weise (uita mixta) besteht daher in einem kontinuierlichen
Wechsel, während der Hirte sich in der Haltung der condescen-
sio den Schwachen und Geringen zuwendet. Als Prototyp dieser
Lebenseinstellung steht Christus selbst Pate89 (contemplatio =
Christus auf dem Berg, actio = Christus in den Städten). Dis-
cretio und contemplatio bilden gemeinsam die „Kriterien für
geistliche Autorität“, wie sie die monastisch-asketische Lebens-
weise jener Epoche propagierte.90

Die Grundvoraussetzung für das Bischofsamt stellt jedoch
die Demut (humilitas) dar: Sie ist der Gegenpol zur Selbstüber-
hebung (uitium elationis) und gründet sich auf die ursprüngli-
che, von Gott gewollte, durch den Sündenfall gestörte Gleich-
heit aller Menschen. Der Hirte muss einen Ausgleich finden
zwischen Autorität und Demut,91 woraus sich konsequenter-
weise die Ablehnung von Karriere- und Prestigedenken ergibt.92

Da er die Gläubigen, die ihm anvertraut sind, nicht allein
durch sein tätiges Vorbild, sondern auch mit Hilfe seiner Worte
in die himmlische Heimat führen soll, besteht seine vornehmli-
che Tätigkeit in der Verkündigung ( praedicatio). Gerade deshalb
spielen die Sakramente bei Gregor eine nachgeordnete Rolle;
denn der Mensch gleicht nach dem Sündenfall einem Kranken,
der des Seelenarztes bedarf. Mit der Verkündigung von Gottes

87 Vgl. past. 2,5.
88 Vgl. ebd. 61.
89 Vgl. past. 2,5. So auch bei Gregor von Nazianz: vgl. Bernardi, Discours
45f.
90 Vgl. Fiedrowicz, Regula pastoralis 62–64.
91 Vgl. ebd. 64–66.
92 Vgl. ebd. 56.



22 einleitung

Wort schlüpft der Hirte in dessen Rolle. Da Gregor die Heilige
Schrift zudem als die Basis christlicher Lebensweise schlechthin
begreift, ist der Hirte verpflichtet, die Gläubigen in ihr zu un-
terweisen. Sein Muster ist auch hier Gregor von Nazianz, der
didaskaliÂa und paidagvgiÂa als hauptsächliche Aufgaben des
Hirten betrachtete: er ist oiÆkonoÂ mow toyÄ loÂ goy,93 die Adressaten
sollen sich an ihm orientieren, ohne sich in irriger Weise an ihn
anzupassen.

Da Wahl und Einsetzung von Bischöfen außerhalb des ver-
bliebenen Reichsgebietes mit Schwierigkeiten verbunden sind,
geht es Gregor, wenn er darauf Einfluss nimmt, vornehmlich
um die Verbreitung des Christentums, um Rechtgläubigkeit und
die Beseitigung von Missständen, die je nach Territorium unter-
schiedlich intensiv und erfolgreich ausfallen. Nordafrika etwa
betrachtete sich nicht als Teil des Reiches. Die dort verbliebenen
Donatisten fühlten sich der katholischen Kirche gegenüber
überlegen,94 während sich das westgotische Spanien in der Regel
seiner Autorität entzog.95 In Gallien lag Gregor die Ausmerzung
der dort besonders stark verbreiteten Simonie am Herzen.96 Doch
ein Regionalkonzil, das er deswegen mehrmals anzustoßen ver-
suchte, konnte bis zu seinem Tod nicht verwirklicht werden.97

Im Zuge der Angelsachsen-Mission kam dem Territorium im
Übrigen eine wichtige Brückenkopffunktion zu.98

93 Vgl. Bernardi, Discours 48; ferner u. a. Speigl, Pastoralregel 60.
94 Zu den Donatisten vgl. u. a. Müller, Führung 189f; zur Situation in
Nordafrika und Gregors Haltung der dortigen Kirche gegenüber Markus,
Gregory the Great 188–202.
95 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 491f; Markus, Gregory
the Great 164–168.
96 Vgl. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 494f.
97 Vgl. Richards, Gregor 202–207; zum Kampf gegen die Simonie ferner
u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 408–410.
98 Vgl. u. a. Caspar, Geschichte des Papsttums II, 504; Markus, Gregory
the Great 177–187.


