Isaak ben Salomon Israeli

Das Buch der Definitionen



Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 66

Isaak ben Salomon Israeli

Das Buch der Definitionen



Isaak ben Salomon Israeli

Das Buch der Definitionen

Liber de definitionibus

Lateinisch
Deutsch

Ubersetzt und eingeleitet
von Christian Schafer

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN

M



Zum Ubersetzer
Christian Schéfer ist Professor fiir Philosophie (Lehrstuhl I) an der
Universitat Bamberg.

Danksagung

Mit Dankbarkeit blicke ich auf die vielfaltige Hilfe zuriick, die ich bei
der Erstellung dieses Buches erfahren durfte: Vera Hesslinger, Niklas
Pohlmann, Alexander Fischer und Katharina Meyer haben verschie-
dene Teile des Manuskripts in unterschiedlichen Entstehungsstufen
korrekturgelesen und verbessert und mein Kollege Stefan Knost hat
ein wachsames Auge auf die Transliteration der arabischen Namen
gehabt. Folgende Institutionen waren so freundlich, mir unentgelt-
lich Einblick in ihre mittelalterlichen Handschriften des Liber de de-
finitionibus zu gewahren oder Digitalisate zur Verfiigung zu stellen:
die Osterreichische Nationalbibliothek in Wien, das Fitzwilliam Mu-
seum in Cambridge, die St. John’s College Library in Cambridge, die
University of Edinburgh Library in Edinburgh, die Universitits-
bibliothek in Erfurt, das Corpus Christi College in Oxford, die Stifts-
bibliothek in St. Gallen und die Bibliothek des Dominikanerkonvents
in Wien. Dem Herausgebergremium danke ich fiir die Aufnahme
dieser Ubersetzung in die Reihe Herders Bibliothek der Philosophie
des Mittelalters, insbesondere Alexander Fidora und dem Verlag
auch fiir die sachkundige Betreuung.

MIX

Paqgnl- from
responsible sources
FSC

wiscog  FSC® C004378

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2026
Hermann-Herder-Str. 4, D-79104 Freiburg i. Br.
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

produktsicherheit@herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg

Herstellung: PBtisk a. s., Ptibram

Printed in the Czech Republic

ISBN 978-3-451-02457-3



Inhalt

Einleitung .. ........ .. ... ... .. ... ...

1. Eine kurze Biographie Isaaks . . . . ... ... ... ...
I.1Leben . .. ... . ... ... ..
12Werke . . . ... L
1.3 Philosophische Quellen . . ... .. ... ... ...

2. Die Textgeschichte der Schrift Uber die Definitionen . . .
2.1 Text und Uberlieferung . . . .. ... ........
2.2 Die Ubersetzung ins Lateinische . . . ... ... ..
2.3 Die beiden lateinischen Versionen des Traktats

3. Aufbau und Inhalt der Definitionenschrift . . ... ...
31Vorlaufer . ... ... .. ... ... .. .. ...
32DasThema . ... ...................
3.3 Aufbau und Kompositionstechnik . . . .. ... ..
3.4 Neuplatonische Deduktion . ... ... .. .. ...
3.5 Interpretationsschliissel . . . ... ... ... ....
3.6 Einzelheiten in der Darstellung . . . . ... .. ...

4. Textdarbietung und Ubersetzungskriterien . . . . . . . .
4.1 Die lateinische Textdarbietung . . .. ... ... ..
4.2 Einige Bemerkungen zur Ubersetzung . . . . .. ..

Text und Ubersetzung
Uber die Definitionen (Ubersetzungstext des

Gerhardvon Cremona) . . . . . .. ... ... .......

Uber die Definitionen (Text der Epitome) . . . .. ... ..

Isaak ben Salomon Israeli



Inhalt

Anhang

Abkiirzungsverzeichnis . . . . ... ... L L L L 169

Bibliographie . . . . . . ... ... .. . o 171
Ausgaben und Ubersetzungen der Werke Isaaks . . . . . 171
Weitere Quellen . . . .. ... ... ... .. ..., . 172
Sekundarliteratur . . . . ... ... Lo L L. 173
Internetquellen . . . ... ... ... ... .. ... 177

Glossar . . . .. ... . L 179

Personenregister . . . . .. ... ... ... .. 0 L. 185

6 HBPhMA



Einleitung

1. Eine kurze Biographie Isaaks

Zum Leben des Isaak Israeli ist nicht viel Gesichertes iiberliefert.
Einige wenige Auskiinfte sind aus einer Sammlung von Lebens-
beschreibungen berithmter Arzte zu gewinnen, die der Mediziner
Sulaiman ibn Gulgul um das Jahr 987 in Cérdoba anfertigte.! Isaak
war Arzt und verfasste neben medizinischen Biichern auch philoso-
phische Traktate. Im lateinischen Westen, der bedeutende Teile sei-
nes medizinischen Werks wie seiner philosophischen Schriften rezi-
pierte, wurde er unter dem Namen Isaac Judaeus, Isaac filius
Salomonis oder (seltener) Isaac Isra(h)elita gefiihrt.2

! Zu den wenigen biographischen Hinweisen, die aus dem Werk Isaaks selbst
erschliefSbar sind, gehort v.a. seine ins Definitionenbuch eingestreute Bezug-
nahme darauf, dass er zur Zeit der letzten Tuluniden, also um 905/7, in Agyp-
ten gewesen ist (vgl. dazu unten Abschnitt 2.2 dieser Einleitung). Den Isaak
Israeli betreffenden kurzen Textabschnitt aus dem Werk von ibn Gulgul findet
man bei AS, S. xviif. iibersetzt. — Arabische Namen werden, so nicht im Deut-
schen bereits anders gut eingebiirgert, nach Maf3gabe der Regeln der Deut-
schen Morgenldndischen Gesellschaft transliteriert.

2 Eine kurze Bemerkung zur Namensverwendung: In der Literatur finden sich
Bezugnahmen auf Isaak Israeli meist als »Israeli«, wobei der arabische Na-
menszusatz al-Isra’ili als Ethnonym dhnlich behandelt wird wie beim Ethni-
kon al-Kindi oder dem Demonym Damascenus. Im Nachstehenden folge ich
dagegen der zweiten etablierten Konvention und verwende meist schlicht den
Rufnamen Isaak, genauso wie das die lateinischen Autoren des Mittelalters
zumeist tun, wenn sie sich auf ihn beziehen, und handhabe das Ethnikon wie
in den vergleichbaren Fillen von — zum Beispiel — Petrus Hispanus oder Ae-
gidius Romanus.

Isaak ben Salomon Israeli 7



Einleitung

1.1 Leben

Isaak ben Salomon Israeli stammte aus al-Fustat in Agypten, wo es
im 9. Jahrhundert eine bedeutende jiidische Gemeinde gab. Er diirfte
um 850 oder wenig danach geboren worden sein. Isaak muss es als
Arzt, vor allem in der Augenheilkunde, bereits in Agypten zu geho-
rigem Ruhm gebracht haben, denn um 905-907 berief ihn der Emir
von Ifriqiya, der Aghlabide Ziyadat Allah III., nach Kairouan (im
heutigen Tunesien), wo Isaak bald zum Hofarzt avancierte. Als im
Jahr 909 das Herrscherhaus der Aghlabiden gestiirzt wurde, behielt
‘Abdallah al-Mahdi, der Begriinder der nachriickenden Fatimiden-
Dynastie, Isaak als Leibarzt am Hof von Kairouan, der unter der
neuen Herrscherfamilie weiterhin ein Zentrum der Gelehrsamkeit
in der islamischen Welt darstellte. Dort verstarb Isaak auch. Sein
Sterbejahr ist in der Forschung umstritten, die Datierungen gehen
um beinahe ein Vierteljahrhundert auseinander: ibn Gulgul berich-
tet, Isaak sei iitber hundert Jahre alt geworden, und er muss 956 be-
reits tot gewesen sein, denn in einem der in diesem Jahr erschiene-
nen Werke eines seiner Schiiler wird von ihm als einem bereits
Verstorbenen gehandelt. Als terminus post quem fir Isaaks Tod gilt
aus verschiedenen Griinden das Jahr 932, und neuere Forschungs-
arbeiten wollen dies auch als ungefihres Todesdatum ansehen, die
Argumente dafiir erscheinen aber keineswegs als zwingend. Nach
Auskunft von ibn Gulguls Lebensbeschreibung war Isaak nie verhei-
ratet und starb kinderlos, doch fiigt der Biograph in einer Art Chrie
wie zum Trost den antiken (vor allem auch platonischen) Topos hin-
zu, dass das Werk, das den Autor iiberdauert, als geistige Hinterlas-
senschaft gleichrangig oder sogar hoherrangig an die Stelle der leib-
lichen Nachkommenschaft trete. Zum geistigen Erbe Isaaks gehort
auch, dass er die im Mittelalter bedeutende Medizinschule von Kai-
rouan mafigeblich beeinflusste:* Seine Vorlesungen sollen, soweit
dies nicht nur ein weiterer Topos der Uberlieferung zu grolen Ge-
lehrten ist, eine Vielzahl von Hérern angelockt haben, und es ist
belegt, dass einige seiner Schiiler, Muslime wie Juden, sich spiter

3 Vgl. Friedrun Hau, »Arabische Medizin im Mittelalter«, in: Werner E. Gera-
bek/Bernhard D. Haage/Gundolf Keil/Wolfgang Wegner (Hg.), Enzyklopddie
Medizingeschichte. Berlin/New York 2007, S. 87-90.

8 HBPhMA



1. Eine kurze Biographie Isaaks

noch einen Namen als Arzte und zum Teil auch als vielgelesene Me-
dizinkundler machten.

1.2 Werke

Den alten Quellen nach soll Isaak erst am Hof der Fatimiden zu
publizieren begonnen haben, und zwar auf Dringen des Fiirsten
selbst.* Unter den zahlreichen Werken, die er auf Arabisch verfasste,
haben vor allem die drei medizinischen Traktate Uber das Fieber,
Uber den Urin und Uber die Diiiten den Ruf Isaaks als Autoritit in
Fragen der Heilkunde weit iiber den islamischen Kulturkreis hinaus
begriindet, sie sind friih ins Lateinische iibertragen worden und eine
stattliche Anzahl an mittelalterlichen Manuskripten legt Zeugnis von
ihrer Verbreitung ab.

Nicht weniger bemerkenswert ist die Rezeption der philosophi-
schen Schriften Isaaks, die ihn als Denker in der Tradition des Neu-
platonismus ausweisen, vielleicht sogar als denjenigen Autor, der
den Neuplatonismus im jiidischen Denken heimisch gemacht hat,
wie es gerne in der gelehrten Literatur heif3t. Seine Werke Uber die
Substanzen und Uber Geist und Seele sind nur in hebraischen und
arabischen Bruchstiicken erhalten. Sein Buch iiber die Definitionen
wurde vor allem im lateinischen Westen fleiflig gelesen und zitiert,
wie auch bei anderen Biichern Isaaks und seines geistigen Umfelds
war die maf3gebliche Ubersetzung im 12. Jahrhundert in Toledo an-
gefertigt worden (zur Uberlieferung des Textes und zu den lateini-
schen Versionen vgl. untenstehend die Abschnitte 2.1 und 2.2 dieser
Einleitung). Von Isaaks weitaus umfangreicherem Werk Uber die
Elemente ist das arabische Original verlorengegangen, doch haben
eine lateinische und zwei hebrdische Fassungen die Zeit iiberdauert.
Die Schrift behandelt die Theorie von den vier Elementen gemif3
Aristoteles, doch unter Beimischung von anderen Lehrtraditionen,
und legt insbesondere Wert auf die Vorginge von Entstehen und
Vergehen der Dinge durch die von den Umschwiingen der Himmels-
sphire angestofienen Bewegungen in der Natur, ein Thema, das auch

4 Vgl. die Diskussion der mittelalterlichen Uberlieferung dazu in AS, S. xx.

Isaak ben Salomon Israeli 9



Einleitung

im Buch tiber die Definitionen mit vergleichsweise grofler Ausfiihr-
lichkeit zur Sprache kommt (vgl. darin die Abschnitte [6]-[7.2]°).
Die Aufnahme und Weiterverwertung von Isaaks philosophi-
schem (Euvre bei islamischen Autoren ist kaum merklich,® was die
Fortfithrung seiner Lehren in der jiidischen Tradition betrifft, geben
gewisse Uberschneidungen bei verschiedenen Autoren Anlass zu
Spekulationen dariiber, ob sie Isaaks Schriften gekannt haben, oder
ob jeweils eine gemeinsame Quelle mit Isaak angenommen werden
sollte, was die meisten Ahnlichkeiten fast ebenso gut erkliren kénn-
te. Auffillig ist vor allem die Wirkung, die Isaaks Philosophie nach
Auffassung zahlreicher neuerer Studien bei einigen jiidischen Mysti-
kern und Dichtern des Mittelalters getan hat.” Zwei sehr unter-
schiedliche Bezugnahmen auf Isaaks Denken in der jiidischen Phi-
losophie sind gleichwohl erwdhnenswert, auch deswegen, weil die
beteiligten Autoren von grofler philosophiegeschichtlicher Bedeu-

> In eckigen Klammern angegeben sind die Abschnitte des Definitionenbuchs
nach der vorliegenden Ausgabe und Ubersetzung, man kann sie im Textteil
somit schnell finden. Eine Ubersicht iiber die Textteile in thematischen Grup-
pen gibt unten der Abschnitt 3.3 dieser Einleitung.

¢ Mit einem interessanten Hinweis von Dimitri Gutas liele sich die These der
lauen Aufnahme im islamischen Denken womdglich relativieren: Es ist nach
wie vor eine offene Frage, auf welchen Wegen und warum die Ubersetzer in
Toledo sich ausgerechnet diejenigen arabischsprachigen Werke vornahmen,
die sie letztendlich tibersetzten. Gutas mutmaflt, dass die Auswahl nur zum
Teil darauf zuriickzufithren ist, dass die lateinischsprachigen Gelehrten ent-
weder philosophische Wissensliicken, an denen ihre Weltdeutung laborierte,
damit beseitigen wollten, oder weil sie in diesen Werken einen Fundus fiir die
Art von Philosophie, mit der sie sympathisierten, vorzufinden glaubten. Viel-
mehr sei ergdnzend dazu festzustellen, dass die Auswahl aufgrund der Wert-
schitzung von Schriften unter den (spanischen) Arabern so zustande kam,
denn die Ubersetzungen in Spanien im 12.Jahrhundert wurden auf der
Grundlage der damals dort verfiigbaren arabischen Manuskripte und offenbar
auf Empfehlung der lokalen Experten getroffen (Dimitri Gutas, »What was
there in Arabic for the Latins to Receive? Remarks on the Modalities of the
Twelfth-Century Translation Movement in Spaing, in: WiiG, S. 3-21, hier
S. 8-9). In diesem Fall wire die Tatsache, dass Isaaks Schriften in Toledo tiber-
setzt wurden, sowohl der Hochschitzung der lateinischen Christen fir die
darin vorfindbaren Gedanken, als auch der bereits etablierten Wertschitzung
von Seiten der lokalen Muslime, Mozaraber oder Juden zu verdanken (dhnlich
argumentiert im iibrigen Dag Nikolaus Hasse, »Die Uberlieferung arabischer
Philosophie« im lateinischen Westenc, in: IPhM, S. 377-400, hier S. 381).

7 Dazu AS, S. xiv.

10 HBPhMA



1. Eine kurze Biographie Isaaks

tung sind: Das Buch iiber die Elemente und das Definitionenbuch
wurden von Maimonides in seiner Korrespondenz mit seinem Uber-
setzer Samuel ibn Tibbon als philosophisch wertlos bezeichnet, als
Schriften eines im Philosophischen dilettierenden Arztes. Positiv
aufgenommen und sachlich kreativ weitergefiihrt findet man Isaaks
Philosophie dagegen bei Avicebrol (Salomon ibn Gabirol) in dessen
Schrift Fons vitae.®

Unter den christlichen Autoren genoss Isaak Israeli weit grofieres
Ansehen. Eine betriachtliche Anzahl hochrangiger philosophischer
und theologischer Verfasser nimmt wiederholt vor allem auf das De-
finitionenbuch Bezug. Zitate und Paraphrasen aus Isaaks Schriften
finden sich zum Beispiel bei Dominicus Gundissalinus, Albertus
Magnus, Thomas von Aquin, Bonaventura, Roger Bacon and Niko-
laus von Kues, um nur diese prominenten Namen zu nennen.’ Tho-
mas von Aquin hat die klassisch gewordene Formel der Korrespon-
denztheorie der Wahrheit (adaequatio rei et intellectus) dem
Definitionenbuch Isaaks zugeschrieben, die dort gegebene Defini-
tion lautet aber akzentuiert anders (vgl. im Text [3.1.2] und [11.1]).
Wie auch immer diese Fehlzuweisung zustande kam (etwa mog-
licherweise durch einen Import aus Avicenna), sie zeigt auf eigene
Weise, in welch hohem Ansehen Isaak bei seinem scholastischen Lese-
publikum stand.!® Isaak hat freilich, und dies mag die Vereinnah-
mung seiner Position fiir die Korrespondenzformel inhaltlich viel-

¢ Direkte inhaltliche Anlehnungen ibn Gabirols an Isaak Israelis Definitio-
nenbuch nennt Jacob Guttmann, Die philosophischen Lehren des Isaak ben
Salomon Israeli, Miinster 1911, an verschiedenen Stellen: S. 26, S. 30, S. 51f.,
und ofter. Vgl. entsprechende Stellen in Salomon ibn Gabirol, Fons vitae/Le-
bensquelle, Kapitel I und II, Lateinisch-Deutsch, tibersetzt und eingeleitet von
Ottfried Fraisse, Freiburg 2009.

° Eindrucksvoll zu lesen ist die Monographie Guttmanns zu den Bezugnah-
men der scholastischen Philosophen (insbesondere des Albertus Magnus) auf
Isaak Israeli, vor allem auch wegen der Fiille an zitierten Belegen: Jacob Gutt-
mann, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehungen zum
Judenthum und zur jiidischen Literatur, Breslau 1902.

10 Vgl. Joseph T. Muckle, »Isaac Israeli’s Definition of Truth«, in: Archives
d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 8 (1933), S. 5-8 (zur Diskus-
sion auch AS, S. 59). Die mégliche Quelle ist (nach Muckle und anderen) Avi-
cennas Liber de Philosophia prima sive Scientia divina. Verwechslungen oder
Vereinnahmungen von Definitionen bei Avicenna und Isaak sind ofter fest-
zustellen, von Avicenna sind offenbar auch einige Definitionen v.a. in die Epi-
tome von Isaaks Definitionenschrift eingesickert (vgl. unten den Abschnitt 2.2

Isaak ben Salomon Israeli 11



Einleitung

leicht als weniger anstofig erscheinen lassen, die Wahrheit sowohl
ausdriicklich an die Ontologie wie an die menschliche Urteilskraft,
welche die Verhiltnisse der Wirklichkeit nach bester Gewissenhaf-
tigkeit ausdriicken soll, gebunden: So legt Isaak in [2.2] Wert darauf,
»dass die Angleichung an die Werke des Schopfers im Erfassen der
Wahrheit der Dinge liegt, das heifdt in der Wahrheit ihrer Erkenntnis
und im Vollfithren dessen, was der Wahrheit entspricht«, und in
[11.5] heif3t es: »Wahrhaftigkeit ist, von einer Sache zu behaupten,
was dieser Sache der Wahrheit gemifl zukommt, oder einer Sache
das abzusprechen, was ihr in Wahrheit nicht zukommt« (so in der
Version des Gerhard von Cremona).

1.3 Philosophische Quellen

Die wenigen biographischen Nachrichten, die sich {iber Isaak Israeli
erhalten haben, schweigen sich {iber seinen Bildungsgang aus. Als
wichtigste Vorlage fiir Isaaks Definitionenschrift wird zumeist mit
guten Griinden al-Kindi angesehen (Naheres dazu auch unten in
Abschnitt 3.1 dieser Einleitung). Die Stellen aus Isaaks Text, die auf
Schriften al-Kindis zuriickverweisen, sind zahlreich, die ausgiebigen
Kommentarteile zur Ubersetzung von Isaaks Definitionenbuch
durch Samuel M. Stern legen beredtes Zeugnis davon ab.!' Die wort-
lichen Ubereinstimmungen nehmen bei den Kurzdefinitionen, wie
sie etwa ab Mitte des Traktats das Bild bestimmen, sogar immer wei-
ter zu. Auch vieles von dem, was Isaak als philosophische Aussagen
des Aristoteles anfiihrt, stammt von al-Kindi oder ist Aristotelisches,
das iiber al-Kindi vermittelt und von ihm oder seinem Kreis charak-
teristisch umgeformt worden ist.!? Fiir beides bietet Sterns Kommen-
tierung allen ndher daran Interessierten einen reichen Fundus an
Belegen zu den jeweiligen Stellen, wéhrend sich die vorliegende
Ubersetzung auf die wichtigsten Hinweise auf al-Kindi beschrinkt
und sie nur dort anfiihrt, wo es fiir ein besseres inhaltliches Ver-

dieser Einleitung sowie die entsprechenden Fufinoten zu [22.3] und [22.4] im
Text der Epitome).

1 Vgl. die generelle Bestandsaufnahme AS, xii, und dann passim im Apparat
des Ubersetzungstextes von Stern.

12 Vgl. AS, S.38f, wo dies am Beispiel der Intellektlehre Isaaks aufgezeigt
wird.

12 HBPhMA



1. Eine kurze Biographie Isaaks

stindnis des Textes oder zu dessen unvermeidlicher Bereinigung an-
gemessen erscheint.

Die zweite wichtige Quelle fiir Isaak Israelis Wirklichkeitsdeutung
ist das neuplatonische Denken in der Form, in der es in der ara-
bischen Philosophie stark an die aristotelische Tradition gebunden
war und in den als Plotiniana Arabica bekannten pseudoepigraphi-
schen Schriften seinen Ausdruck gefunden hat.’* Vor allem die so-
genannte Theologia Aristotelis spielt als Hintergrund fiir Isaaks phi-
losophische Auffassungen eine mafigebliche Rolle, eine arabisch-
sprachige Paraphrase von Ausziigen der Schriften von Plotin und
Porphyrios. Das Werk wurde filschlicherweise dem Aristoteles zu-
geschrieben und tat betrichtliche Wirkung in der islamischen Phi-
losophie, auch deswegen, weil es der Ubersetzer verstanden hatte,
Theoriestiicke aus Aristoteles mit dem Neuplatonismus Plotins in
eine suggestive Synthese zu bringen, die auch fiir die theologische
Spekulation der monotheistischen Religionen von Interesse war.
Die Theologie des Aristoteles bildet zusammen mit zwei weiteren plo-
tinisierenden Schriften, dem Brief iiber die gittliche Wissenschaft
(auch dies eine paraphrasierende Wiedergabe aus Plotin, ndherhin
aus Texten seiner fiinften Enneade) und der Fragmentsammlung
Spriiche des griechischen Weisen, ein unter dem Namen Plotiniana
Arabica gehandeltes Schriftencorpus, das fiir die Philosophie im
Umbkreis Isaaks und seiner Vorldufer von mafigeblichem Gewicht
ist (die Aufnahme ist in Isaaks Definitionenschrift vor allem in der
Seelentheorie fassbar). Auch fiir die kanonische Fassung und Ver-
breitung dieses Schriftencorpus sind al-Kindi und sein Kreis von
entscheidender Bedeutung.!

13 Zur Charakterisierung des Neuplatonismus und seiner speziellen Ausfor-
mungen im Ubergang von der Spitantike zur arabischen Philosophie vgl.
Matthias Perkams, »Die Ubersetzung philosophischer Texte aus dem Grie-
chischen ins Arabische und ihr geistesgeschichtlicher Hintergrunds, in:
IPhM, S. 115-142, v.a. S. 119ff,; Perkams bietet auf S. 127ff. auch in konziser
Form die wichtigsten Informationen zum Ubersetzerkreis um al-Kindi.

1 Zur Theologia Aristotelis ist immer noch grundlegend die Studie von Fried-
rich Zimmerman, »The Origins of the So-Called Theology of Aristotle«, in: Jill
Kraye/William F. Ryan/Charles B. Schmitt (Hg.), Warburg Institute Surveys
and texts XI: Pseudo-Aristotle in the Middle Ages, London 1986, S. 110-240;
desweiteren: Rotraud Hansberger, »Die Theologie des Aristoteles«, in: IPhM,
S. 162-186; zur Seelenlehre der Plotiniana Arabica bietet das Wissenswerteste

Isaak ben Salomon Israeli 13



Einleitung

Daneben glaubt man bisweilen aus bestimmten Griinden, (min-
destens) eine weitere heute nicht mehr rekonstruierbare neuplato-
nische Quelle annehmen zu diirfen, tiber die es in der Forschung
verschiedene Mutmaflungen gegeben hat, ohne dass diese jedoch
etwas wirklich Greifbares zu liefern imstande gewesen wéren. Samu-
el Stern wollte von einem einzigen Autor ausgehen, dem er den hy-
pothetischen Namen »der Neuplatoniker des ibn Hasdai« beilegte,
da es in Isaaks Ausfithrungen grofle Ahnlichkeiten mit einem nicht
erhaltenen (arabischen) Werk zu geben scheint, das im 13. Jahrhun-
dert von Abraham ibn Hasdai, einem jiidischen Ubersetzer und
Dichter, ins Hebriische iibertragen wurde und als eigenes Versatz-
stiick in seine Schrift Der Prinz und der Asket Eingang fand. Die
These ist in der Literatur allerdings blof3 vereinzelt und dann auch
nur mit Vorsicht aufgegriffen worden, Einwande weisen unter ande-
rem darauf hin, dass die Theologie des Aristoteles auch in einer lin-
geren Version vorlag, die, so sie Isaak bekannt war, die Annahme
Sterns iiberfliissig macht.’® Wie sich dies auch verhalten mag: Einige
ins Auge fallende Einzelheiten in Isaaks Buch der Definitionen, wie
etwa das in [8.2.1] des Textes von Gerhard vorfindbare Motiv, dass
sich die Seele nicht im Korper befindet, sondern vielmehr die onto-
logische Fassung bildet, in der sich der Leib befindet, sind so cha-
rakteristisch fiir Plotins Werk (namlich aus Enneade IV 3[27]9.34-
44) und Ausdrucksweise, dass zum Beispiel gerade dieser Gedanke in
dieser Auffassungsart wohl einer eigenen, plotinnahen neuplato-
nischen Quelle entnommen sein wird.'®

Peter Adamson, »Aristotelianism and the Soul in the Arabic Plotinuss, in:
Journal of the History of Ideas 62 (2001), S. 211-232.

15 Samuel Stern hat die genannte These mit groflem Nachdruck in der Folge
seiner kommentierten Ubersetzung der philosophischen Werke Isaak Israelis
in einer eigenen Studie nochmals unter Heranziehung neuer Argumente ver-
treten: vgl. Samuel M. Stern, »Ibn Hasday’s Neoplatonist. A Neoplatonic Trea-
tise and Its Influence on Isaac Israeli and the Longer Version of the Theology
of Aristotle«, in: Oriens 13/14 (1960/1961), S. 58-120. Die Zweifel mit Hin-
weis auf die Langversion der Theologia Aristotelis wurden vorgetragen von
Friedrich W. Zimmermann, »The Origins of the So-Called Theology of Aris-
totle, in: Jill Kraye/William F. Ryan/Charles B. Schmitt (Hg.), Warburg Insti-
tute Surveys and Texts XI: Pseudo-Aristotle in the Middle Ages, London 1986,
S. 110-240.

16 Vgl. Sarah Pessin, »Isaac Israeli«, in: Jorge J. E. Gracia/Timothy B. Noone
(Hg.), A Companion to Philosophy in the Middle Ages, Oxford 2003, S. 326f.,

14 HBPhMA



1. Eine kurze Biographie Isaaks

Der Hintergrund fiir viele der Themen oder Diskussionsstiicke,
die sich insbesondere im ersten Teil von Isaaks Definitionenbuch
finden, ldsst sich teilweise in philosophischen Handbiichern und
Kommentaren alexandrinischer Gelehrter finden.!” Bereits die erste
Beschreibung, die im Buch auftaucht, nimlich die der Philosophie
(Abschnitte [2]-[2.2] sowie [2.3]), verweist auf diesen Hintergrund:
Die drei Moglichkeiten, Philosophie aus ihrer Wortbedeutung, ihrer
Eigenschaft und dem Resultat ihrer Wirksamkeit verstindlich zu
machen, haben eine lange Tradition, die prominent vor Isaak und
al-Kindi zum Beispiel bei Johannes Damascenus belegbar ist. Auch
einige andere Stellen aus Isaaks Werk konnen nicht allein aus al-
Kindi und den arabischen Plotinadaptionen gewonnen werden und
scheinen stark auf Johannes Damascenus als Quelle hinzuweisen,
dessen Ekdosis (das im Lateinischen als De fide orthodoxa bekannte
Werk) im 10. Jahrhundert ins Arabische iibersetzt wurde.'® Gerade
die bei Isaak dargebotene Beschreibungstheorie der Philosophie geht
aber noch weiter zuriick bis auf spatantike Kompendien vor Damas-
cenus (der sie ebenfalls nur aufnimmt) und vielleicht sogar noch
weiter bis in die hellenistische Zeit.!” Auf welchen Wegen diese Dis-
kussionslagen in Isaaks Schrift gelangt sind, bedarf noch niherer Er-
kundung, doch Auffilligkeiten, die bestimmte Einzelmotive des De-
finitionenbuchs vor allem an die Aristoteles-Kommentierungen der
Spétantike zuriickbinden, sind in den Interpretationen zu Isaaks
Werken jedenfalls immer wieder vermerkt worden.?

sowie die Diskussion bei Ze’ev Strauss, »Jiidische mittelalterliche Religions-
philosophie, in: Christian Tornau (Hg.), Plotin-Handbuch. Leben - Werk -
Wirkung, Stuttgart 2024, S. 507-514, insbesondere S. 508 f;; vgl. AS, S. 50.

17 Vgl. AS, S. 34f. und 6fter. Uberhaupt ist gerade in der Seelenlehre Isaaks
immer wieder genuin Antikes versatzstiickartig zu finden: vgl. etwa in [4.1.4]
das Motiv des Kérpers als »Gewand« der Seele aus dem skeptischen Einwand
des Kebes in Platons Phaidon 87b-c.

18 Diese Nihe zum Text des Johannes Damascenus ist besonders auffillig und
hiufig vermerkt worden. Zu den Verbindungen zwischen Isaak und Johannes
Damascenus insbesondere in der Auffassung von den geistigen Vermogen hat
Harry A. Wolfson, »Notes on Isaac Israeli’s Internal Senses, in: Jewish Quar-
terly Review 51 (1961), S.275-287, Entscheidendes gleistet (vgl. dort v.a.
S.279f1.).

¥ Vgl. Anton-Herrmann Chroust, »Late Hellenistic Textbook Definitions of
Philosophy«, in: Laval théologique et philosophique 28 (1972), S. 15-25.

2 Vgl.z.B. AS, S. 72, tiber die Definitionen von Schopfung, die sich auf Theo-

Isaak ben Salomon Israeli 15



Einleitung

Isaaks Definitionenschrift, so lasst sich daraus ersehen, 1ddt nach-
gerade dazu ein, Quellen und Vorldufern seiner verschiedenen De-
finitionen und Beschreibungen nachzuspiiren. Hiufig genannte
Kandidaten dafiir sind der um eine Generation altere und auch als
Ubersetzer titige Arzt und Mathematiker Qusta ibn Liiqa, der spét-
antike Philosoph Ammonius Hermiae aus Alexandrien und auch Jo-
hannes Philoponus. Demgemaf3 ist insgesamt zu bemerken, dass die
Forschung in letzter Zeit stirker dazu libergegangen ist, der Ver-
suchung zu widerstehen, Isaaks Schriften (und besonders auch seine
Definitionenschrift) in alleiniger Abhéngigkeit von al-Kindis Phi-
losophie und den Werken aus seinem Ubersetzerkreis zu sehen, ohne
freilich zu bestreiten, dass dies der wichtigste und immer wieder
deutlich zutage tretende Hintergrund fiir Isaaks Philosophie ist. So
gilt es, um nur ein Beispiel zu nennen, als ausgemacht, dass das Lehr-
stiick von den vier Fragestellungen, das urspriinglich auf Aristoteles
zuriicklauft (Zweite Analytik 89b), zwar bei al-Kindi ebenfalls auf-
taucht, Isaaks Fassung dieses Lehrstiicks jedoch offenbar eher einer
Version entspricht, die in einer Tradition medizinischer arabischer
Schriften aus dem 9. Jahrhundert auftaucht.?!

2. Die Textgeschichte der Schrift Uber die Definitionen

Isaak Israelis Schrift iiber die Definitionen wird im vorliegenden
Buch in zwei lateinischen Versionen dargeboten (und iibersetzt),
von denen eine, namlich die des Gerhard von Cremona, die alteste
vollstindig erhaltene Ausfilhrung des Textes darstellt. Isaak hatte
sein Buch urspriinglich auf Arabisch verfasst. Die Zuordnungen der
verschiedenen Ubersetzungen zum Original und der Ubersetzungen
zueinander sind nicht leicht zu durchschauen und so wird es gut
sein, sich ihnen im Sinne eines besseren Verstdndnisses ihrer Bedeu-
tung zu widmen.

reme und Diskussionselemente bei Simplikios und Johannes Philoponus be-
ziehen.

2 Vgl. dazu Leonard R. Levin/David Walker/Shalom Sadik, »Isaac Israeli«, in:
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2022 Edition), Edward N. Zalta
& Uri Nodelman (Hg.), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/
entries/israeli/>.

16 HBPhMA



