
02457 m66 / 1.12.2025

Isaak ben Salomon Israeli

Das Buch der Definitionen



02457 m66 / 1.12.2025

Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 66

Isaak ben Salomon Israeli
Das Buch der Definitionen

Isaak ben Salomon Israeli

Das Buch der Definitionen
Liber de definitionibus

Lateinisch
Deutsch

Übersetzt und eingeleitet von
von Christian Schäfer



02457 m66 / 2.12.2025

Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 66

Isaak ben Salomon Israeli
Das Buch der Definitionen

Isaak ben Salomon Israeli

Das Buch der Definitionen
Liber de definitionibus

Lateinisch
Deutsch

Übersetzt und eingeleitet
von Christian Schäfer



02457 m66 / 1.12.2025

Zum Übersetzer
Christian Schäfer ist Professor für Philosophie (Lehrstuhl I) an der
Universität Bamberg.

Danksagung
Mit Dankbarkeit blicke ich auf die vielfältige Hilfe zurück, die ich bei
der Erstellung dieses Buches erfahren durfte: Vera Hesslinger, Niklas
Pöhlmann, Alexander Fischer und Katharina Meyer haben verschie-
dene Teile des Manuskripts in unterschiedlichen Entstehungsstufen
korrekturgelesen und verbessert und mein Kollege Stefan Knost hat
ein wachsames Auge auf die Transliteration der arabischen Namen
gehabt. Folgende Institutionen waren so freundlich, mir unentgelt-
lich Einblick in ihre mittelalterlichen Handschriften des Liber de de-
finitionibus zu gewähren oder Digitalisate zur Verfügung zu stellen:
die Österreichische Nationalbibliothek in Wien, das Fitzwilliam Mu-
seum in Cambridge, die St. John’s College Library in Cambridge, die
University of Edinburgh Library in Edinburgh, die Universitäts-
bibliothek in Erfurt, das Corpus Christi College in Oxford, die Stifts-
bibliothek in St. Gallen und die Bibliothek des Dominikanerkonvents
in Wien. Dem Herausgebergremium danke ich für die Aufnahme
dieser Übersetzung in die Reihe Herders Bibliothek der Philosophie
des Mittelalters, insbesondere Alexander Fidora und dem Verlag
auch für die sachkundige Betreuung.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2026
Hermann-Herder-Str. 4, D-79104 Freiburg i.Br.
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: PBtisk a. s., Příbram
Printed in the Czech Republic
ISBN 978-3-451-02457-3

Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1. Eine kurze Biographie Isaaks . . . . . . . . . . . . . . . . 7
1.1 Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8
1.2 Werke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
1.3 Philosophische Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . 12

2. Die Textgeschichte der Schrift Über die Definitionen . . . 16
2.1 Text und Überlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . 17
2.2 Die Übersetzung ins Lateinische . . . . . . . . . . . 18
2.3 Die beiden lateinischen Versionen des Traktats . . . 23

3. Aufbau und Inhalt der Definitionenschrift . . . . . . . . 25
3.1 Vorläufer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
3.2 Das Thema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
3.3 Aufbau und Kompositionstechnik . . . . . . . . . . 31
3.4 Neuplatonische Deduktion . . . . . . . . . . . . . . 40
3.5 Interpretationsschlüssel . . . . . . . . . . . . . . . . 47
3.6 Einzelheiten in der Darstellung . . . . . . . . . . . . 52

4. Textdarbietung und Übersetzungskriterien . . . . . . . . 57
4.1 Die lateinische Textdarbietung . . . . . . . . . . . . 57
4.2 Einige Bemerkungen zur Übersetzung . . . . . . . . 63

Text und Übersetzung

Über die Definitionen (Übersetzungstext des
Gerhard von Cremona) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

Über die Definitionen (Text der Epitome) . . . . . . . . . . 127



02457 m66 / 1.12.2025

Zum Übersetzer
Christian Schäfer ist Professor für Philosophie (Lehrstuhl I) an der
Universität Bamberg.

Danksagung
Mit Dankbarkeit blicke ich auf die vielfältige Hilfe zurück, die ich bei
der Erstellung dieses Buches erfahren durfte: Vera Hesslinger, Niklas
Pöhlmann, Alexander Fischer und Katharina Meyer haben verschie-
dene Teile des Manuskripts in unterschiedlichen Entstehungsstufen
korrekturgelesen und verbessert und mein Kollege Stefan Knost hat
ein wachsames Auge auf die Transliteration der arabischen Namen
gehabt. Folgende Institutionen waren so freundlich, mir unentgelt-
lich Einblick in ihre mittelalterlichen Handschriften des Liber de de-
finitionibus zu gewähren oder Digitalisate zur Verfügung zu stellen:
die Österreichische Nationalbibliothek in Wien, das Fitzwilliam Mu-
seum in Cambridge, die St. John’s College Library in Cambridge, die
University of Edinburgh Library in Edinburgh, die Universitäts-
bibliothek in Erfurt, das Corpus Christi College in Oxford, die Stifts-
bibliothek in St. Gallen und die Bibliothek des Dominikanerkonvents
in Wien. Dem Herausgebergremium danke ich für die Aufnahme
dieser Übersetzung in die Reihe Herders Bibliothek der Philosophie
des Mittelalters, insbesondere Alexander Fidora und dem Verlag
auch für die sachkundige Betreuung.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2026
Hermann-Herder-Str. 4, D-79104 Freiburg i.Br.
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: PBtisk a. s., Příbram
Printed in the Czech Republic
ISBN 978-3-451-02457-3

Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1. Eine kurze Biographie Isaaks . . . . . . . . . . . . . . . . 7
1.1 Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8
1.2 Werke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
1.3 Philosophische Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . 12

2. Die Textgeschichte der Schrift Über die Definitionen . . . 16
2.1 Text und Überlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . 17
2.2 Die Übersetzung ins Lateinische . . . . . . . . . . . 18
2.3 Die beiden lateinischen Versionen des Traktats . . . 23

3. Aufbau und Inhalt der Definitionenschrift . . . . . . . . 25
3.1 Vorläufer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
3.2 Das Thema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
3.3 Aufbau und Kompositionstechnik . . . . . . . . . . 31
3.4 Neuplatonische Deduktion . . . . . . . . . . . . . . 40
3.5 Interpretationsschlüssel . . . . . . . . . . . . . . . . 47
3.6 Einzelheiten in der Darstellung . . . . . . . . . . . . 52

4. Textdarbietung und Übersetzungskriterien . . . . . . . . 57
4.1 Die lateinische Textdarbietung . . . . . . . . . . . . 57
4.2 Einige Bemerkungen zur Übersetzung . . . . . . . . 63

Text und Übersetzung

Über die Definitionen (Übersetzungstext des
Gerhard von Cremona) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

Über die Definitionen (Text der Epitome) . . . . . . . . . . 127

Isaak ben Salomon Israeli 5



02457 m66 / 1.12.2025

Anhang

Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
Ausgaben und Übersetzungen der Werke Isaaks . . . . . 171
Weitere Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
Internetquellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185

Einleitung

1. Eine kurze Biographie Isaaks

Zum Leben des Isaak Israeli ist nicht viel Gesichertes überliefert.
Einige wenige Auskünfte sind aus einer Sammlung von Lebens-
beschreibungen berühmter Ärzte zu gewinnen, die der Mediziner
Sulaimān ibn Ğulğul um das Jahr 987 in Córdoba anfertigte.1 Isaak
war Arzt und verfasste neben medizinischen Büchern auch philoso-
phische Traktate. Im lateinischen Westen, der bedeutende Teile sei-
nes medizinischen Werks wie seiner philosophischen Schriften rezi-
pierte, wurde er unter dem Namen Isaac Judaeus, Isaac filius
Salomonis oder (seltener) Isaac Isra(h)elita geführt.2

6 HBPhMA

Inhalt



02457 m66 / 1.12.2025

Anhang

Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
Ausgaben und Übersetzungen der Werke Isaaks . . . . . 171
Weitere Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
Internetquellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185

Einleitung

1. Eine kurze Biographie Isaaks

Zum Leben des Isaak Israeli ist nicht viel Gesichertes überliefert.
Einige wenige Auskünfte sind aus einer Sammlung von Lebens-
beschreibungen berühmter Ärzte zu gewinnen, die der Mediziner
Sulaimān ibn Ğulğul um das Jahr 987 in Córdoba anfertigte.1 Isaak
war Arzt und verfasste neben medizinischen Büchern auch philoso-
phische Traktate. Im lateinischen Westen, der bedeutende Teile sei-
nes medizinischen Werks wie seiner philosophischen Schriften rezi-
pierte, wurde er unter dem Namen Isaac Judaeus, Isaac filius
Salomonis oder (seltener) Isaac Isra(h)elita geführt.2

Isaak ben Salomon Israeli 7

1 Zu den wenigen biographischen Hinweisen, die aus dem Werk Isaaks selbst
erschließbar sind, gehört v. a. seine ins Definitionenbuch eingestreute Bezug-
nahme darauf, dass er zur Zeit der letzten Tuluniden, also um 905/7, in Ägyp-
ten gewesen ist (vgl. dazu unten Abschnitt 2.2 dieser Einleitung). Den Isaak
Israeli betreffenden kurzen Textabschnitt aus dem Werk von ibn Ğulğul findet
man bei AS, S. xviif. übersetzt. – Arabische Namen werden, so nicht im Deut-
schen bereits anders gut eingebürgert, nach Maßgabe der Regeln der Deut-
schen Morgenländischen Gesellschaft transliteriert.
2 Eine kurze Bemerkung zur Namensverwendung: In der Literatur finden sich
Bezugnahmen auf Isaak Israeli meist als »Israeli«, wobei der arabische Na-
menszusatz al-Isrāʾīlī als Ethnonym ähnlich behandelt wird wie beim Ethni-
kon al-Kindī oder dem Demonym Damascenus. Im Nachstehenden folge ich
dagegen der zweiten etablierten Konvention und verwende meist schlicht den
Rufnamen Isaak, genauso wie das die lateinischen Autoren des Mittelalters
zumeist tun, wenn sie sich auf ihn beziehen, und handhabe das Ethnikon wie
in den vergleichbaren Fällen von – zum Beispiel – Petrus Hispanus oder Ae-
gidius Romanus.



02457 m66 / 1.12.2025

1.1 Leben

Isaak ben Salomon Israeli stammte aus al-Fustāt in Ägypten, wo es
im 9. Jahrhundert eine bedeutende jüdische Gemeinde gab. Er dürfte
um 850 oder wenig danach geboren worden sein. Isaak muss es als
Arzt, vor allem in der Augenheilkunde, bereits in Ägypten zu gehö-
rigem Ruhm gebracht haben, denn um 905–907 berief ihn der Emir
von Ifrīqiya, der Aghlabide Ziyādat Allāh III., nach Kairouan (im
heutigen Tunesien), wo Isaak bald zum Hofarzt avancierte. Als im
Jahr 909 das Herrscherhaus der Aghlabiden gestürzt wurde, behielt
ʿAbdallāh al-Mahdī, der Begründer der nachrückenden Fatimiden-
Dynastie, Isaak als Leibarzt am Hof von Kairouan, der unter der
neuen Herrscherfamilie weiterhin ein Zentrum der Gelehrsamkeit
in der islamischen Welt darstellte. Dort verstarb Isaak auch. Sein
Sterbejahr ist in der Forschung umstritten, die Datierungen gehen
um beinahe ein Vierteljahrhundert auseinander: ibn Ǧulǧul berich-
tet, Isaak sei über hundert Jahre alt geworden, und er muss 956 be-
reits tot gewesen sein, denn in einem der in diesem Jahr erschiene-
nen Werke eines seiner Schüler wird von ihm als einem bereits
Verstorbenen gehandelt. Als terminus post quem für Isaaks Tod gilt
aus verschiedenen Gründen das Jahr 932, und neuere Forschungs-
arbeiten wollen dies auch als ungefähres Todesdatum ansehen, die
Argumente dafür erscheinen aber keineswegs als zwingend. Nach
Auskunft von ibn Ǧulǧuls Lebensbeschreibung war Isaak nie verhei-
ratet und starb kinderlos, doch fügt der Biograph in einer Art Chrie
wie zum Trost den antiken (vor allem auch platonischen) Topos hin-
zu, dass das Werk, das den Autor überdauert, als geistige Hinterlas-
senschaft gleichrangig oder sogar höherrangig an die Stelle der leib-
lichen Nachkommenschaft trete. Zum geistigen Erbe Isaaks gehört
auch, dass er die im Mittelalter bedeutende Medizinschule von Kai-
rouan maßgeblich beeinflusste:3 Seine Vorlesungen sollen, soweit
dies nicht nur ein weiterer Topos der Überlieferung zu großen Ge-
lehrten ist, eine Vielzahl von Hörern angelockt haben, und es ist
belegt, dass einige seiner Schüler, Muslime wie Juden, sich später

noch einen Namen als Ärzte und zum Teil auch als vielgelesene Me-
dizinkundler machten.

1.2 Werke

Den alten Quellen nach soll Isaak erst am Hof der Fatimiden zu
publizieren begonnen haben, und zwar auf Drängen des Fürsten
selbst.4 Unter den zahlreichen Werken, die er auf Arabisch verfasste,
haben vor allem die drei medizinischen Traktate Über das Fieber,
Über den Urin und Über die Diäten den Ruf Isaaks als Autorität in
Fragen der Heilkunde weit über den islamischen Kulturkreis hinaus
begründet, sie sind früh ins Lateinische übertragen worden und eine
stattliche Anzahl an mittelalterlichen Manuskripten legt Zeugnis von
ihrer Verbreitung ab.

Nicht weniger bemerkenswert ist die Rezeption der philosophi-
schen Schriften Isaaks, die ihn als Denker in der Tradition des Neu-
platonismus ausweisen, vielleicht sogar als denjenigen Autor, der
den Neuplatonismus im jüdischen Denken heimisch gemacht hat,
wie es gerne in der gelehrten Literatur heißt. Seine Werke Über die
Substanzen und Über Geist und Seele sind nur in hebräischen und
arabischen Bruchstücken erhalten. Sein Buch über die Definitionen
wurde vor allem im lateinischen Westen fleißig gelesen und zitiert,
wie auch bei anderen Büchern Isaaks und seines geistigen Umfelds
war die maßgebliche Übersetzung im 12. Jahrhundert in Toledo an-
gefertigt worden (zur Überlieferung des Textes und zu den lateini-
schen Versionen vgl. untenstehend die Abschnitte 2.1 und 2.2 dieser
Einleitung). Von Isaaks weitaus umfangreicherem Werk Über die
Elemente ist das arabische Original verlorengegangen, doch haben
eine lateinische und zwei hebräische Fassungen die Zeit überdauert.
Die Schrift behandelt die Theorie von den vier Elementen gemäß
Aristoteles, doch unter Beimischung von anderen Lehrtraditionen,
und legt insbesondere Wert auf die Vorgänge von Entstehen und
Vergehen der Dinge durch die von den Umschwüngen der Himmels-
sphäre angestoßenen Bewegungen in der Natur, ein Thema, das auch

8 HBPhMA

Einleitung

3 Vgl. Friedrun Hau, »Arabische Medizin im Mittelalter«, in: Werner E. Gera-
bek/Bernhard D. Haage/Gundolf Keil/Wolfgang Wegner (Hg.), Enzyklopädie
Medizingeschichte. Berlin/New York 2007, S. 87–90.



02457 m66 / 1.12.2025

1.1 Leben

Isaak ben Salomon Israeli stammte aus al-Fustāt in Ägypten, wo es
im 9. Jahrhundert eine bedeutende jüdische Gemeinde gab. Er dürfte
um 850 oder wenig danach geboren worden sein. Isaak muss es als
Arzt, vor allem in der Augenheilkunde, bereits in Ägypten zu gehö-
rigem Ruhm gebracht haben, denn um 905–907 berief ihn der Emir
von Ifrīqiya, der Aghlabide Ziyādat Allāh III., nach Kairouan (im
heutigen Tunesien), wo Isaak bald zum Hofarzt avancierte. Als im
Jahr 909 das Herrscherhaus der Aghlabiden gestürzt wurde, behielt
ʿAbdallāh al-Mahdī, der Begründer der nachrückenden Fatimiden-
Dynastie, Isaak als Leibarzt am Hof von Kairouan, der unter der
neuen Herrscherfamilie weiterhin ein Zentrum der Gelehrsamkeit
in der islamischen Welt darstellte. Dort verstarb Isaak auch. Sein
Sterbejahr ist in der Forschung umstritten, die Datierungen gehen
um beinahe ein Vierteljahrhundert auseinander: ibn Ǧulǧul berich-
tet, Isaak sei über hundert Jahre alt geworden, und er muss 956 be-
reits tot gewesen sein, denn in einem der in diesem Jahr erschiene-
nen Werke eines seiner Schüler wird von ihm als einem bereits
Verstorbenen gehandelt. Als terminus post quem für Isaaks Tod gilt
aus verschiedenen Gründen das Jahr 932, und neuere Forschungs-
arbeiten wollen dies auch als ungefähres Todesdatum ansehen, die
Argumente dafür erscheinen aber keineswegs als zwingend. Nach
Auskunft von ibn Ǧulǧuls Lebensbeschreibung war Isaak nie verhei-
ratet und starb kinderlos, doch fügt der Biograph in einer Art Chrie
wie zum Trost den antiken (vor allem auch platonischen) Topos hin-
zu, dass das Werk, das den Autor überdauert, als geistige Hinterlas-
senschaft gleichrangig oder sogar höherrangig an die Stelle der leib-
lichen Nachkommenschaft trete. Zum geistigen Erbe Isaaks gehört
auch, dass er die im Mittelalter bedeutende Medizinschule von Kai-
rouan maßgeblich beeinflusste:3 Seine Vorlesungen sollen, soweit
dies nicht nur ein weiterer Topos der Überlieferung zu großen Ge-
lehrten ist, eine Vielzahl von Hörern angelockt haben, und es ist
belegt, dass einige seiner Schüler, Muslime wie Juden, sich später

noch einen Namen als Ärzte und zum Teil auch als vielgelesene Me-
dizinkundler machten.

1.2 Werke

Den alten Quellen nach soll Isaak erst am Hof der Fatimiden zu
publizieren begonnen haben, und zwar auf Drängen des Fürsten
selbst.4 Unter den zahlreichen Werken, die er auf Arabisch verfasste,
haben vor allem die drei medizinischen Traktate Über das Fieber,
Über den Urin und Über die Diäten den Ruf Isaaks als Autorität in
Fragen der Heilkunde weit über den islamischen Kulturkreis hinaus
begründet, sie sind früh ins Lateinische übertragen worden und eine
stattliche Anzahl an mittelalterlichen Manuskripten legt Zeugnis von
ihrer Verbreitung ab.

Nicht weniger bemerkenswert ist die Rezeption der philosophi-
schen Schriften Isaaks, die ihn als Denker in der Tradition des Neu-
platonismus ausweisen, vielleicht sogar als denjenigen Autor, der
den Neuplatonismus im jüdischen Denken heimisch gemacht hat,
wie es gerne in der gelehrten Literatur heißt. Seine Werke Über die
Substanzen und Über Geist und Seele sind nur in hebräischen und
arabischen Bruchstücken erhalten. Sein Buch über die Definitionen
wurde vor allem im lateinischen Westen fleißig gelesen und zitiert,
wie auch bei anderen Büchern Isaaks und seines geistigen Umfelds
war die maßgebliche Übersetzung im 12. Jahrhundert in Toledo an-
gefertigt worden (zur Überlieferung des Textes und zu den lateini-
schen Versionen vgl. untenstehend die Abschnitte 2.1 und 2.2 dieser
Einleitung). Von Isaaks weitaus umfangreicherem Werk Über die
Elemente ist das arabische Original verlorengegangen, doch haben
eine lateinische und zwei hebräische Fassungen die Zeit überdauert.
Die Schrift behandelt die Theorie von den vier Elementen gemäß
Aristoteles, doch unter Beimischung von anderen Lehrtraditionen,
und legt insbesondere Wert auf die Vorgänge von Entstehen und
Vergehen der Dinge durch die von den Umschwüngen der Himmels-
sphäre angestoßenen Bewegungen in der Natur, ein Thema, das auch

Isaak ben Salomon Israeli 9

1. Eine kurze Biographie Isaaks

4 Vgl. die Diskussion der mittelalterlichen Überlieferung dazu in AS, S. xx.



02457 m66 / 1.12.2025

im Buch über die Definitionen mit vergleichsweise großer Ausführ-
lichkeit zur Sprache kommt (vgl. darin die Abschnitte [6]–[7.2]5).

Die Aufnahme und Weiterverwertung von Isaaks philosophi-
schem Œuvre bei islamischen Autoren ist kaum merklich,6 was die
Fortführung seiner Lehren in der jüdischen Tradition betrifft, geben
gewisse Überschneidungen bei verschiedenen Autoren Anlass zu
Spekulationen darüber, ob sie Isaaks Schriften gekannt haben, oder
ob jeweils eine gemeinsame Quelle mit Isaak angenommen werden
sollte, was die meisten Ähnlichkeiten fast ebenso gut erklären könn-
te. Auffällig ist vor allem die Wirkung, die Isaaks Philosophie nach
Auffassung zahlreicher neuerer Studien bei einigen jüdischen Mysti-
kern und Dichtern des Mittelalters getan hat.7 Zwei sehr unter-
schiedliche Bezugnahmen auf Isaaks Denken in der jüdischen Phi-
losophie sind gleichwohl erwähnenswert, auch deswegen, weil die
beteiligten Autoren von großer philosophiegeschichtlicher Bedeu-

tung sind: Das Buch über die Elemente und das Definitionenbuch
wurden von Maimonides in seiner Korrespondenz mit seinem Über-
setzer Samuel ibn Tibbon als philosophisch wertlos bezeichnet, als
Schriften eines im Philosophischen dilettierenden Arztes. Positiv
aufgenommen und sachlich kreativ weitergeführt findet man Isaaks
Philosophie dagegen bei Avicebrol (Salomon ibn Gabirol) in dessen
Schrift Fons vitae.8

Unter den christlichen Autoren genoss Isaak Israeli weit größeres
Ansehen. Eine beträchtliche Anzahl hochrangiger philosophischer
und theologischer Verfasser nimmt wiederholt vor allem auf das De-
finitionenbuch Bezug. Zitate und Paraphrasen aus Isaaks Schriften
finden sich zum Beispiel bei Dominicus Gundissalinus, Albertus
Magnus, Thomas von Aquin, Bonaventura, Roger Bacon and Niko-
laus von Kues, um nur diese prominenten Namen zu nennen.9 Tho-
mas von Aquin hat die klassisch gewordene Formel der Korrespon-
denztheorie der Wahrheit (adaequatio rei et intellectus) dem
Definitionenbuch Isaaks zugeschrieben, die dort gegebene Defini-
tion lautet aber akzentuiert anders (vgl. im Text [3.1.2] und [11.1]).
Wie auch immer diese Fehlzuweisung zustande kam (etwa mög-
licherweise durch einen Import aus Avicenna), sie zeigt auf eigene
Weise, inwelch hohemAnsehen Isaak bei seinem scholastischenLese-
publikum stand.10 Isaak hat freilich, und dies mag die Vereinnah-
mung seiner Position für die Korrespondenzformel inhaltlich viel-

10 HBPhMA

Einleitung

5 In eckigen Klammern angegeben sind die Abschnitte des Definitionenbuchs
nach der vorliegenden Ausgabe und Übersetzung, man kann sie im Textteil
somit schnell finden. Eine Übersicht über die Textteile in thematischen Grup-
pen gibt unten der Abschnitt 3.3 dieser Einleitung.
6 Mit einem interessanten Hinweis von Dimitri Gutas ließe sich die These der
lauen Aufnahme im islamischen Denken womöglich relativieren: Es ist nach
wie vor eine offene Frage, auf welchen Wegen und warum die Übersetzer in
Toledo sich ausgerechnet diejenigen arabischsprachigen Werke vornahmen,
die sie letztendlich übersetzten. Gutas mutmaßt, dass die Auswahl nur zum
Teil darauf zurückzuführen ist, dass die lateinischsprachigen Gelehrten ent-
weder philosophische Wissenslücken, an denen ihre Weltdeutung laborierte,
damit beseitigen wollten, oder weil sie in diesen Werken einen Fundus für die
Art von Philosophie, mit der sie sympathisierten, vorzufinden glaubten. Viel-
mehr sei ergänzend dazu festzustellen, dass die Auswahl aufgrund der Wert-
schätzung von Schriften unter den (spanischen) Arabern so zustande kam,
denn die Übersetzungen in Spanien im 12. Jahrhundert wurden auf der
Grundlage der damals dort verfügbaren arabischen Manuskripte und offenbar
auf Empfehlung der lokalen Experten getroffen (Dimitri Gutas, »What was
there in Arabic for the Latins to Receive? Remarks on the Modalities of the
Twelfth-Century Translation Movement in Spain«, in: WüG, S. 3–21, hier
S. 8–9). In diesem Fall wäre die Tatsache, dass Isaaks Schriften in Toledo über-
setzt wurden, sowohl der Hochschätzung der lateinischen Christen für die
darin vorfindbaren Gedanken, als auch der bereits etablierten Wertschätzung
von Seiten der lokalen Muslime, Mozaraber oder Juden zu verdanken (ähnlich
argumentiert im übrigen Dag Nikolaus Hasse, »Die Überlieferung arabischer
Philosophie« im lateinischen Westen«, in: IPhM, S. 377–400, hier S. 381).
7 Dazu AS, S. xiv.



02457 m66 / 1.12.2025

im Buch über die Definitionen mit vergleichsweise großer Ausführ-
lichkeit zur Sprache kommt (vgl. darin die Abschnitte [6]–[7.2]5).

Die Aufnahme und Weiterverwertung von Isaaks philosophi-
schem Œuvre bei islamischen Autoren ist kaum merklich,6 was die
Fortführung seiner Lehren in der jüdischen Tradition betrifft, geben
gewisse Überschneidungen bei verschiedenen Autoren Anlass zu
Spekulationen darüber, ob sie Isaaks Schriften gekannt haben, oder
ob jeweils eine gemeinsame Quelle mit Isaak angenommen werden
sollte, was die meisten Ähnlichkeiten fast ebenso gut erklären könn-
te. Auffällig ist vor allem die Wirkung, die Isaaks Philosophie nach
Auffassung zahlreicher neuerer Studien bei einigen jüdischen Mysti-
kern und Dichtern des Mittelalters getan hat.7 Zwei sehr unter-
schiedliche Bezugnahmen auf Isaaks Denken in der jüdischen Phi-
losophie sind gleichwohl erwähnenswert, auch deswegen, weil die
beteiligten Autoren von großer philosophiegeschichtlicher Bedeu-

tung sind: Das Buch über die Elemente und das Definitionenbuch
wurden von Maimonides in seiner Korrespondenz mit seinem Über-
setzer Samuel ibn Tibbon als philosophisch wertlos bezeichnet, als
Schriften eines im Philosophischen dilettierenden Arztes. Positiv
aufgenommen und sachlich kreativ weitergeführt findet man Isaaks
Philosophie dagegen bei Avicebrol (Salomon ibn Gabirol) in dessen
Schrift Fons vitae.8

Unter den christlichen Autoren genoss Isaak Israeli weit größeres
Ansehen. Eine beträchtliche Anzahl hochrangiger philosophischer
und theologischer Verfasser nimmt wiederholt vor allem auf das De-
finitionenbuch Bezug. Zitate und Paraphrasen aus Isaaks Schriften
finden sich zum Beispiel bei Dominicus Gundissalinus, Albertus
Magnus, Thomas von Aquin, Bonaventura, Roger Bacon and Niko-
laus von Kues, um nur diese prominenten Namen zu nennen.9 Tho-
mas von Aquin hat die klassisch gewordene Formel der Korrespon-
denztheorie der Wahrheit (adaequatio rei et intellectus) dem
Definitionenbuch Isaaks zugeschrieben, die dort gegebene Defini-
tion lautet aber akzentuiert anders (vgl. im Text [3.1.2] und [11.1]).
Wie auch immer diese Fehlzuweisung zustande kam (etwa mög-
licherweise durch einen Import aus Avicenna), sie zeigt auf eigene
Weise, inwelch hohemAnsehen Isaak bei seinem scholastischenLese-
publikum stand.10 Isaak hat freilich, und dies mag die Vereinnah-
mung seiner Position für die Korrespondenzformel inhaltlich viel-

Isaak ben Salomon Israeli 11

1. Eine kurze Biographie Isaaks

8 Direkte inhaltliche Anlehnungen ibn Gabirols an Isaak Israelis Definitio-
nenbuch nennt Jacob Guttmann, Die philosophischen Lehren des Isaak ben
Salomon Israeli, Münster 1911, an verschiedenen Stellen: S. 26, S. 30, S. 51 f.,
und öfter. Vgl. entsprechende Stellen in Salomon ibn Gabirol, Fons vitae/Le-
bensquelle, Kapitel I und II, Lateinisch-Deutsch, übersetzt und eingeleitet von
Ottfried Fraisse, Freiburg 2009.
9 Eindrucksvoll zu lesen ist die Monographie Guttmanns zu den Bezugnah-
men der scholastischen Philosophen (insbesondere des Albertus Magnus) auf
Isaak Israeli, vor allem auch wegen der Fülle an zitierten Belegen: Jacob Gutt-
mann, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehungen zum
Judenthum und zur jüdischen Literatur, Breslau 1902.
10 Vgl. Joseph T. Muckle, »Isaac Israeli’s Definition of Truth«, in: Archives
d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 8 (1933), S. 5–8 (zur Diskus-
sion auch AS, S. 59). Die mögliche Quelle ist (nach Muckle und anderen) Avi-
cennas Liber de Philosophia prima sive Scientia divina. Verwechslungen oder
Vereinnahmungen von Definitionen bei Avicenna und Isaak sind öfter fest-
zustellen, von Avicenna sind offenbar auch einige Definitionen v. a. in die Epi-
tome von Isaaks Definitionenschrift eingesickert (vgl. unten den Abschnitt 2.2



02457 m66 / 1.12.2025

leicht als weniger anstößig erscheinen lassen, die Wahrheit sowohl
ausdrücklich an die Ontologie wie an die menschliche Urteilskraft,
welche die Verhältnisse der Wirklichkeit nach bester Gewissenhaf-
tigkeit ausdrücken soll, gebunden: So legt Isaak in [2.2] Wert darauf,
»dass die Angleichung an die Werke des Schöpfers im Erfassen der
Wahrheit der Dinge liegt, das heißt in der Wahrheit ihrer Erkenntnis
und im Vollführen dessen, was der Wahrheit entspricht«, und in
[11.5] heißt es: »Wahrhaftigkeit ist, von einer Sache zu behaupten,
was dieser Sache der Wahrheit gemäß zukommt, oder einer Sache
das abzusprechen, was ihr in Wahrheit nicht zukommt« (so in der
Version des Gerhard von Cremona).

1.3 Philosophische Quellen

Die wenigen biographischen Nachrichten, die sich über Isaak Israeli
erhalten haben, schweigen sich über seinen Bildungsgang aus. Als
wichtigste Vorlage für Isaaks Definitionenschrift wird zumeist mit
guten Gründen al-Kindī angesehen (Näheres dazu auch unten in
Abschnitt 3.1 dieser Einleitung). Die Stellen aus Isaaks Text, die auf
Schriften al-Kindīs zurückverweisen, sind zahlreich, die ausgiebigen
Kommentarteile zur Übersetzung von Isaaks Definitionenbuch
durch Samuel M. Stern legen beredtes Zeugnis davon ab.11 Die wört-
lichen Übereinstimmungen nehmen bei den Kurzdefinitionen, wie
sie etwa ab Mitte des Traktats das Bild bestimmen, sogar immer wei-
ter zu. Auch vieles von dem, was Isaak als philosophische Aussagen
des Aristoteles anführt, stammt von al-Kindī oder ist Aristotelisches,
das über al-Kindī vermittelt und von ihm oder seinem Kreis charak-
teristisch umgeformt worden ist.12 Für beides bietet Sterns Kommen-
tierung allen näher daran Interessierten einen reichen Fundus an
Belegen zu den jeweiligen Stellen, während sich die vorliegende
Übersetzung auf die wichtigsten Hinweise auf al-Kindī beschränkt
und sie nur dort anführt, wo es für ein besseres inhaltliches Ver-

ständnis des Textes oder zu dessen unvermeidlicher Bereinigung an-
gemessen erscheint.

Die zweite wichtige Quelle für Isaak Israelis Wirklichkeitsdeutung
ist das neuplatonische Denken in der Form, in der es in der ara-
bischen Philosophie stark an die aristotelische Tradition gebunden
war und in den als Plotiniana Arabica bekannten pseudoepigraphi-
schen Schriften seinen Ausdruck gefunden hat.13 Vor allem die so-
genannte Theologia Aristotelis spielt als Hintergrund für Isaaks phi-
losophische Auffassungen eine maßgebliche Rolle, eine arabisch-
sprachige Paraphrase von Auszügen der Schriften von Plotin und
Porphyrios. Das Werk wurde fälschlicherweise dem Aristoteles zu-
geschrieben und tat beträchtliche Wirkung in der islamischen Phi-
losophie, auch deswegen, weil es der Übersetzer verstanden hatte,
Theoriestücke aus Aristoteles mit dem Neuplatonismus Plotins in
eine suggestive Synthese zu bringen, die auch für die theologische
Spekulation der monotheistischen Religionen von Interesse war.
Die Theologie des Aristoteles bildet zusammen mit zwei weiteren plo-
tinisierenden Schriften, dem Brief über die göttliche Wissenschaft
(auch dies eine paraphrasierende Wiedergabe aus Plotin, näherhin
aus Texten seiner fünften Enneade) und der Fragmentsammlung
Sprüche des griechischen Weisen, ein unter dem Namen Plotiniana
Arabica gehandeltes Schriftencorpus, das für die Philosophie im
Umkreis Isaaks und seiner Vorläufer von maßgeblichem Gewicht
ist (die Aufnahme ist in Isaaks Definitionenschrift vor allem in der
Seelentheorie fassbar). Auch für die kanonische Fassung und Ver-
breitung dieses Schriftencorpus sind al-Kindī und sein Kreis von
entscheidender Bedeutung.14

12 HBPhMA

Einleitung

dieser Einleitung sowie die entsprechenden Fußnoten zu [22.3] und [22.4] im
Text der Epitome).
11 Vgl. die generelle Bestandsaufnahme AS, xii, und dann passim im Apparat
des Übersetzungstextes von Stern.
12 Vgl. AS, S. 38 f., wo dies am Beispiel der Intellektlehre Isaaks aufgezeigt
wird.



02457 m66 / 1.12.2025

leicht als weniger anstößig erscheinen lassen, die Wahrheit sowohl
ausdrücklich an die Ontologie wie an die menschliche Urteilskraft,
welche die Verhältnisse der Wirklichkeit nach bester Gewissenhaf-
tigkeit ausdrücken soll, gebunden: So legt Isaak in [2.2] Wert darauf,
»dass die Angleichung an die Werke des Schöpfers im Erfassen der
Wahrheit der Dinge liegt, das heißt in der Wahrheit ihrer Erkenntnis
und im Vollführen dessen, was der Wahrheit entspricht«, und in
[11.5] heißt es: »Wahrhaftigkeit ist, von einer Sache zu behaupten,
was dieser Sache der Wahrheit gemäß zukommt, oder einer Sache
das abzusprechen, was ihr in Wahrheit nicht zukommt« (so in der
Version des Gerhard von Cremona).

1.3 Philosophische Quellen

Die wenigen biographischen Nachrichten, die sich über Isaak Israeli
erhalten haben, schweigen sich über seinen Bildungsgang aus. Als
wichtigste Vorlage für Isaaks Definitionenschrift wird zumeist mit
guten Gründen al-Kindī angesehen (Näheres dazu auch unten in
Abschnitt 3.1 dieser Einleitung). Die Stellen aus Isaaks Text, die auf
Schriften al-Kindīs zurückverweisen, sind zahlreich, die ausgiebigen
Kommentarteile zur Übersetzung von Isaaks Definitionenbuch
durch Samuel M. Stern legen beredtes Zeugnis davon ab.11 Die wört-
lichen Übereinstimmungen nehmen bei den Kurzdefinitionen, wie
sie etwa ab Mitte des Traktats das Bild bestimmen, sogar immer wei-
ter zu. Auch vieles von dem, was Isaak als philosophische Aussagen
des Aristoteles anführt, stammt von al-Kindī oder ist Aristotelisches,
das über al-Kindī vermittelt und von ihm oder seinem Kreis charak-
teristisch umgeformt worden ist.12 Für beides bietet Sterns Kommen-
tierung allen näher daran Interessierten einen reichen Fundus an
Belegen zu den jeweiligen Stellen, während sich die vorliegende
Übersetzung auf die wichtigsten Hinweise auf al-Kindī beschränkt
und sie nur dort anführt, wo es für ein besseres inhaltliches Ver-

ständnis des Textes oder zu dessen unvermeidlicher Bereinigung an-
gemessen erscheint.

Die zweite wichtige Quelle für Isaak Israelis Wirklichkeitsdeutung
ist das neuplatonische Denken in der Form, in der es in der ara-
bischen Philosophie stark an die aristotelische Tradition gebunden
war und in den als Plotiniana Arabica bekannten pseudoepigraphi-
schen Schriften seinen Ausdruck gefunden hat.13 Vor allem die so-
genannte Theologia Aristotelis spielt als Hintergrund für Isaaks phi-
losophische Auffassungen eine maßgebliche Rolle, eine arabisch-
sprachige Paraphrase von Auszügen der Schriften von Plotin und
Porphyrios. Das Werk wurde fälschlicherweise dem Aristoteles zu-
geschrieben und tat beträchtliche Wirkung in der islamischen Phi-
losophie, auch deswegen, weil es der Übersetzer verstanden hatte,
Theoriestücke aus Aristoteles mit dem Neuplatonismus Plotins in
eine suggestive Synthese zu bringen, die auch für die theologische
Spekulation der monotheistischen Religionen von Interesse war.
Die Theologie des Aristoteles bildet zusammen mit zwei weiteren plo-
tinisierenden Schriften, dem Brief über die göttliche Wissenschaft
(auch dies eine paraphrasierende Wiedergabe aus Plotin, näherhin
aus Texten seiner fünften Enneade) und der Fragmentsammlung
Sprüche des griechischen Weisen, ein unter dem Namen Plotiniana
Arabica gehandeltes Schriftencorpus, das für die Philosophie im
Umkreis Isaaks und seiner Vorläufer von maßgeblichem Gewicht
ist (die Aufnahme ist in Isaaks Definitionenschrift vor allem in der
Seelentheorie fassbar). Auch für die kanonische Fassung und Ver-
breitung dieses Schriftencorpus sind al-Kindī und sein Kreis von
entscheidender Bedeutung.14

Isaak ben Salomon Israeli 13

1. Eine kurze Biographie Isaaks

13 Zur Charakterisierung des Neuplatonismus und seiner speziellen Ausfor-
mungen im Übergang von der Spätantike zur arabischen Philosophie vgl.
Matthias Perkams, »Die Übersetzung philosophischer Texte aus dem Grie-
chischen ins Arabische und ihr geistesgeschichtlicher Hintergrund«, in:
IPhM, S. 115–142, v. a. S. 119ff.; Perkams bietet auf S. 127ff. auch in konziser
Form die wichtigsten Informationen zum Übersetzerkreis um al-Kindī.
14 Zur Theologia Aristotelis ist immer noch grundlegend die Studie von Fried-
rich Zimmerman, »The Origins of the So-Called Theology of Aristotle«, in: Jill
Kraye/William F. Ryan/Charles B. Schmitt (Hg.), Warburg Institute Surveys
and texts XI: Pseudo-Aristotle in the Middle Ages, London 1986, S. 110–240;
desweiteren: Rotraud Hansberger, »Die Theologie des Aristoteles«, in: IPhM,
S. 162–186; zur Seelenlehre der Plotiniana Arabica bietet das Wissenswerteste



02457 m66 / 1.12.2025

Daneben glaubt man bisweilen aus bestimmten Gründen, (min-
destens) eine weitere heute nicht mehr rekonstruierbare neuplato-
nische Quelle annehmen zu dürfen, über die es in der Forschung
verschiedene Mutmaßungen gegeben hat, ohne dass diese jedoch
etwas wirklich Greifbares zu liefern imstande gewesen wären. Samu-
el Stern wollte von einem einzigen Autor ausgehen, dem er den hy-
pothetischen Namen »der Neuplatoniker des ibn Ḥasdai« beilegte,
da es in Isaaks Ausführungen große Ähnlichkeiten mit einem nicht
erhaltenen (arabischen) Werk zu geben scheint, das im 13. Jahrhun-
dert von Abraham ibn Ḥasdai, einem jüdischen Übersetzer und
Dichter, ins Hebräische übertragen wurde und als eigenes Versatz-
stück in seine Schrift Der Prinz und der Asket Eingang fand. Die
These ist in der Literatur allerdings bloß vereinzelt und dann auch
nur mit Vorsicht aufgegriffen worden, Einwände weisen unter ande-
rem darauf hin, dass die Theologie des Aristoteles auch in einer län-
geren Version vorlag, die, so sie Isaak bekannt war, die Annahme
Sterns überflüssig macht.15 Wie sich dies auch verhalten mag: Einige
ins Auge fallende Einzelheiten in Isaaks Buch der Definitionen, wie
etwa das in [8.2.1] des Textes von Gerhard vorfindbare Motiv, dass
sich die Seele nicht im Körper befindet, sondern vielmehr die onto-
logische Fassung bildet, in der sich der Leib befindet, sind so cha-
rakteristisch für Plotins Werk (nämlich aus Enneade IV 3[27]9.34–
44) und Ausdrucksweise, dass zum Beispiel gerade dieser Gedanke in
dieser Auffassungsart wohl einer eigenen, plotinnahen neuplato-
nischen Quelle entnommen sein wird.16

Der Hintergrund für viele der Themen oder Diskussionsstücke,
die sich insbesondere im ersten Teil von Isaaks Definitionenbuch
finden, lässt sich teilweise in philosophischen Handbüchern und
Kommentaren alexandrinischer Gelehrter finden.17 Bereits die erste
Beschreibung, die im Buch auftaucht, nämlich die der Philosophie
(Abschnitte [2]–[2.2] sowie [2.3]), verweist auf diesen Hintergrund:
Die drei Möglichkeiten, Philosophie aus ihrer Wortbedeutung, ihrer
Eigenschaft und dem Resultat ihrer Wirksamkeit verständlich zu
machen, haben eine lange Tradition, die prominent vor Isaak und
al-Kindī zum Beispiel bei Johannes Damascenus belegbar ist. Auch
einige andere Stellen aus Isaaks Werk können nicht allein aus al-
Kindī und den arabischen Plotinadaptionen gewonnen werden und
scheinen stark auf Johannes Damascenus als Quelle hinzuweisen,
dessen Ekdosis (das im Lateinischen als De fide orthodoxa bekannte
Werk) im 10. Jahrhundert ins Arabische übersetzt wurde.18 Gerade
die bei Isaak dargebotene Beschreibungstheorie der Philosophie geht
aber noch weiter zurück bis auf spätantike Kompendien vor Damas-
cenus (der sie ebenfalls nur aufnimmt) und vielleicht sogar noch
weiter bis in die hellenistische Zeit.19 Auf welchen Wegen diese Dis-
kussionslagen in Isaaks Schrift gelangt sind, bedarf noch näherer Er-
kundung, doch Auffälligkeiten, die bestimmte Einzelmotive des De-
finitionenbuchs vor allem an die Aristoteles-Kommentierungen der
Spätantike zurückbinden, sind in den Interpretationen zu Isaaks
Werken jedenfalls immer wieder vermerkt worden.20

14 HBPhMA

Einleitung

Peter Adamson, »Aristotelianism and the Soul in the Arabic Plotinus«, in:
Journal of the History of Ideas 62 (2001), S. 211–232.
15 Samuel Stern hat die genannte These mit großem Nachdruck in der Folge
seiner kommentierten Übersetzung der philosophischen Werke Isaak Israelis
in einer eigenen Studie nochmals unter Heranziehung neuer Argumente ver-
treten: vgl. Samuel M. Stern, »Ibn Ḥasdāy’s Neoplatonist. A Neoplatonic Trea-
tise and Its Influence on Isaac Israeli and the Longer Version of the Theology
of Aristotle«, in: Oriens 13/14 (1960/1961), S. 58–120. Die Zweifel mit Hin-
weis auf die Langversion der Theologia Aristotelis wurden vorgetragen von
Friedrich W. Zimmermann, »The Origins of the So-Called Theology of Aris-
totle«, in: Jill Kraye/William F. Ryan/Charles B. Schmitt (Hg.),Warburg Insti-
tute Surveys and Texts XI: Pseudo-Aristotle in the Middle Ages, London 1986,
S. 110–240.
16 Vgl. Sarah Pessin, »Isaac Israeli«, in: Jorge J. E. Gracia/Timothy B. Noone
(Hg.), A Companion to Philosophy in the Middle Ages, Oxford 2003, S. 326 f.,



02457 m66 / 1.12.2025

Daneben glaubt man bisweilen aus bestimmten Gründen, (min-
destens) eine weitere heute nicht mehr rekonstruierbare neuplato-
nische Quelle annehmen zu dürfen, über die es in der Forschung
verschiedene Mutmaßungen gegeben hat, ohne dass diese jedoch
etwas wirklich Greifbares zu liefern imstande gewesen wären. Samu-
el Stern wollte von einem einzigen Autor ausgehen, dem er den hy-
pothetischen Namen »der Neuplatoniker des ibn Ḥasdai« beilegte,
da es in Isaaks Ausführungen große Ähnlichkeiten mit einem nicht
erhaltenen (arabischen) Werk zu geben scheint, das im 13. Jahrhun-
dert von Abraham ibn Ḥasdai, einem jüdischen Übersetzer und
Dichter, ins Hebräische übertragen wurde und als eigenes Versatz-
stück in seine Schrift Der Prinz und der Asket Eingang fand. Die
These ist in der Literatur allerdings bloß vereinzelt und dann auch
nur mit Vorsicht aufgegriffen worden, Einwände weisen unter ande-
rem darauf hin, dass die Theologie des Aristoteles auch in einer län-
geren Version vorlag, die, so sie Isaak bekannt war, die Annahme
Sterns überflüssig macht.15 Wie sich dies auch verhalten mag: Einige
ins Auge fallende Einzelheiten in Isaaks Buch der Definitionen, wie
etwa das in [8.2.1] des Textes von Gerhard vorfindbare Motiv, dass
sich die Seele nicht im Körper befindet, sondern vielmehr die onto-
logische Fassung bildet, in der sich der Leib befindet, sind so cha-
rakteristisch für Plotins Werk (nämlich aus Enneade IV 3[27]9.34–
44) und Ausdrucksweise, dass zum Beispiel gerade dieser Gedanke in
dieser Auffassungsart wohl einer eigenen, plotinnahen neuplato-
nischen Quelle entnommen sein wird.16

Der Hintergrund für viele der Themen oder Diskussionsstücke,
die sich insbesondere im ersten Teil von Isaaks Definitionenbuch
finden, lässt sich teilweise in philosophischen Handbüchern und
Kommentaren alexandrinischer Gelehrter finden.17 Bereits die erste
Beschreibung, die im Buch auftaucht, nämlich die der Philosophie
(Abschnitte [2]–[2.2] sowie [2.3]), verweist auf diesen Hintergrund:
Die drei Möglichkeiten, Philosophie aus ihrer Wortbedeutung, ihrer
Eigenschaft und dem Resultat ihrer Wirksamkeit verständlich zu
machen, haben eine lange Tradition, die prominent vor Isaak und
al-Kindī zum Beispiel bei Johannes Damascenus belegbar ist. Auch
einige andere Stellen aus Isaaks Werk können nicht allein aus al-
Kindī und den arabischen Plotinadaptionen gewonnen werden und
scheinen stark auf Johannes Damascenus als Quelle hinzuweisen,
dessen Ekdosis (das im Lateinischen als De fide orthodoxa bekannte
Werk) im 10. Jahrhundert ins Arabische übersetzt wurde.18 Gerade
die bei Isaak dargebotene Beschreibungstheorie der Philosophie geht
aber noch weiter zurück bis auf spätantike Kompendien vor Damas-
cenus (der sie ebenfalls nur aufnimmt) und vielleicht sogar noch
weiter bis in die hellenistische Zeit.19 Auf welchen Wegen diese Dis-
kussionslagen in Isaaks Schrift gelangt sind, bedarf noch näherer Er-
kundung, doch Auffälligkeiten, die bestimmte Einzelmotive des De-
finitionenbuchs vor allem an die Aristoteles-Kommentierungen der
Spätantike zurückbinden, sind in den Interpretationen zu Isaaks
Werken jedenfalls immer wieder vermerkt worden.20

Isaak ben Salomon Israeli 15

1. Eine kurze Biographie Isaaks

sowie die Diskussion bei Ze’ev Strauss, »Jüdische mittelalterliche Religions-
philosophie«, in: Christian Tornau (Hg.), Plotin-Handbuch. Leben – Werk –
Wirkung, Stuttgart 2024, S. 507–514, insbesondere S. 508 f.; vgl. AS, S. 50.
17 Vgl. AS, S. 34 f. und öfter. Überhaupt ist gerade in der Seelenlehre Isaaks
immer wieder genuin Antikes versatzstückartig zu finden: vgl. etwa in [4.1.4]
das Motiv des Körpers als »Gewand« der Seele aus dem skeptischen Einwand
des Kebes in Platons Phaidon 87b–c.
18 Diese Nähe zum Text des Johannes Damascenus ist besonders auffällig und
häufig vermerkt worden. Zu den Verbindungen zwischen Isaak und Johannes
Damascenus insbesondere in der Auffassung von den geistigen Vermögen hat
Harry A. Wolfson, »Notes on Isaac Israeli’s Internal Senses«, in: Jewish Quar-
terly Review 51 (1961), S. 275–287, Entscheidendes gleistet (vgl. dort v. a.
S. 279 f.).
19 Vgl. Anton-Herrmann Chroust, »Late Hellenistic Textbook Definitions of
Philosophy«, in: Laval théologique et philosophique 28 (1972), S. 15–25.
20 Vgl. z.B. AS, S. 72, über die Definitionen von Schöpfung, die sich auf Theo-



02457 m66 / 1.12.2025

Isaaks Definitionenschrift, so lässt sich daraus ersehen, lädt nach-
gerade dazu ein, Quellen und Vorläufern seiner verschiedenen De-
finitionen und Beschreibungen nachzuspüren. Häufig genannte
Kandidaten dafür sind der um eine Generation ältere und auch als
Übersetzer tätige Arzt und Mathematiker Qusṭā ibn Lūqā, der spät-
antike Philosoph Ammonius Hermiae aus Alexandrien und auch Jo-
hannes Philoponus. Demgemäß ist insgesamt zu bemerken, dass die
Forschung in letzter Zeit stärker dazu übergegangen ist, der Ver-
suchung zu widerstehen, Isaaks Schriften (und besonders auch seine
Definitionenschrift) in alleiniger Abhängigkeit von al-Kindīs Phi-
losophie und den Werken aus seinem Übersetzerkreis zu sehen, ohne
freilich zu bestreiten, dass dies der wichtigste und immer wieder
deutlich zutage tretende Hintergrund für Isaaks Philosophie ist. So
gilt es, um nur ein Beispiel zu nennen, als ausgemacht, dass das Lehr-
stück von den vier Fragestellungen, das ursprünglich auf Aristoteles
zurückläuft (Zweite Analytik 89b), zwar bei al-Kindī ebenfalls auf-
taucht, Isaaks Fassung dieses Lehrstücks jedoch offenbar eher einer
Version entspricht, die in einer Tradition medizinischer arabischer
Schriften aus dem 9. Jahrhundert auftaucht.21

2. Die Textgeschichte der Schrift Über die Definitionen

Isaak Israelis Schrift über die Definitionen wird im vorliegenden
Buch in zwei lateinischen Versionen dargeboten (und übersetzt),
von denen eine, nämlich die des Gerhard von Cremona, die älteste
vollständig erhaltene Ausführung des Textes darstellt. Isaak hatte
sein Buch ursprünglich auf Arabisch verfasst. Die Zuordnungen der
verschiedenen Übersetzungen zum Original und der Übersetzungen
zueinander sind nicht leicht zu durchschauen und so wird es gut
sein, sich ihnen im Sinne eines besseren Verständnisses ihrer Bedeu-
tung zu widmen.

2.1 Text und Überlieferung

Das arabische Original von Isaaks Schrift über die Definitionen ist
nur bruchstückhaft in einem einzigen handschriftlichen Beleg erhal-
ten. Es war ein Zufallsfund: Das Fragment wurde vom Orientalisten
Hartwig Hirschfeld in den sogenannten Cairo Genizah Manuscripts
der Cambridge University Library entdeckt und Anfang des 20. Jahr-
hunderts veröffentlicht.22 Dieses arabische Fragment gibt etwa ein
Drittel des Gesamtbestands der Schrift wieder, der sich in der latei-
nischen Übersetzung des Gerhard von Cremona fassen lässt. (Im
Text des vorliegenden Bands entspricht das im arabischen Original
Erhaltene etwa dem Textbestand der Abschnitte [7] bis [17.2] der
Gerhard-Übersetzung.) Zwei hebräische Übersetzungen des Trak-
tats, eine davon ebenfalls stark fragmentarisch und wohl als später
als die vollständig erhaltene anzusetzen, sind nach den lateinischen
Versionen zu datieren. Es wurde in der gelehrten Literatur darüber
gemutmaßt und gestritten, ob die dem Nissīm ben Salomon zu-
geschriebene hebräische Fassung aus dem 14. Jahrhundert (diese ist
die vollständige) nicht eher eine Übersetzung aus der lateinischen ist
oder diese zumindest als Vorlage zur Verständnishilfe herangezogen
hat.23 Gerhard von Cremona wiederum hat seine Übersetzung viel-

16 HBPhMA

Einleitung

reme und Diskussionselemente bei Simplikios und Johannes Philoponus be-
ziehen.
21 Vgl. dazu Leonard R. Levin/David Walker/Shalom Sadik, »Isaac Israeli«, in:
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2022 Edition), Edward N. Zalta
& Uri Nodelman (Hg.), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/
entries/israeli/>.


