Thomas von Aquin

Uber die Konigsherrschaft
an den Kénig von Zypern



Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 67

Thomas von Aquin

Uber die Konigsherrschaft
an den Konig von Zypern



Thomas von Aquin

Uber die Kénigsherrschaft
an den Konig von Zypern

De regno ad regem Cypri

Lateinisch
Deutsch

Ubersetzt und eingeleitet
von Christian Rode

Y
HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN

@)L



Zum Ubersetzer

Christian Rode ist Privatdozent in Bonn. Er studierte Philosophie,
Kunstgeschichte und Neugermanistik und wurde in Bochum pro-
moviert mit einer Dissertation {iber frithe italienische Ockhamkritik.
Er habilitierte sich in Bonn mit einer Habilitationsschrift zur Theory
of Mind in Spétmittelalter und Frither Neuzeit und forschte danach
an einem Heisenbergprojekt zur Sozialontologie im Mittelalter. Ak-

tuell arbeitet er an einem DFG-Projekt zum Kontraktualismus vor
Hobbes.

g
MIX
Paper from

responsible sources
lessc(o;g FSC® C004378

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2026
Hermann-Herder-Str. 4, D-79104 Freiburg i. Br.
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

produktsicherheit@herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg

Herstellung: PBtisk a. s., Pfibram

Printed in the Czech Republic

ISBN 978-3-451-02463-4



Inhalt

Einleitung ... ... ... .. .. .. .. .. .. .. .. ..

1
2

Das Leben des Thomas von Aquin . . . ... ... ...

Autorschaft, Datierung, historischer Kontext und Wir-
kungvonDeregno . . . . ... ... ... ... .. ..

Der Inhalt von Deregno . . . . .. .. ... ... ....

3.1 Die metaphysische Begriindung des Konigtums . . .

3.2 Das Verhiltnis von Tyrannis und Kénigtum . . . . .

3.3 Der Lohn des Konigs und die Strafe des Tyrannen

3.4 Die spezifische Aufgabe des Konigs in Abgrenzung
von der der Kirche (Konigtum und Papsttum)

3.5 Die Stadtgriindung - die materiellen und regional-
klimatischen Voraussetzungen eines Kénigtums . . .

Zu Text und Ubersetzung . . . . . . ... ........

Text und Ubersetzung

Vorwort . . . . . e

BuchI . ... . . . .

Erstes Kapitel: Was durch den Namen »Konig«
bezeichnetwird . ... ... ... ... ... .. ..
Zweites Kapitel: Was einer Stadt oder einem Land mehr
niitzt: durch viele oder einen Leiter regiert zu werden
Drittes Kapitel: Dass die Regierung eines Tyrannen
die schlechtesteist . . . ... ... .. ........
Viertes Kapitel: Warum den Untergebenen die konigliche
Wiirde verhasstwird . . . . ... ... . oL

Thomas von Aquin

15
15
25
34
45

52
64

67
69

69

77

81

87



Einleitung

Funftes Kapitel: Dass es weniger schlecht ist, wenn die
Monarchie in eine Tyrannenherrschaft abgeandert
wird, als wenn eine Regierung mehrerer Optimaten

zugrundegeht . . ... ... ... . L L., 91
Sechstes Kapitel: Wie dafiir vorzusorgen ist,

dass der Konig nicht in die Tyrannei verfallt . . . . . 95
Siebtes Kapitel: Dass die weltliche Ehre oder der Ruhm

kein fiir den Konig ausreichender Lohnsind . . .. 103
Achtes Kapitel: Der hinreichende Lohn des Kénigs muss

von Gott erwartet werden . . . . . ... ... .. L. 109
Neuntes Kapitel: Welchen Grad an Gliickseligkeit

die gliickseligen Konige erlangen werden . . . . . . 115
Zehntes Kapitel: Welche Giiter die Tyrannen verlieren,

die den Konigen gewdhrt werden . . . . .. ... .. 121
Elftes Kapitel: Welche Strafen Tyrannen

auf sich nehmenwerden . . . . .. ... ....... 131

Zwolftes Kapitel: Zusammenfassung dieses ersten Buches 135

BuchIl .. ... ... .. .. ... .. .. .. ... ... 137
Erstes Kapitel: Was die Aufgabe eines Kénigsist . . . . . 137
Zweites Kapitel: Was bei der Einsetzung einer Stadt oder

eines Konigreiches zur Aufgabe eines Konigs gehort. 139
Drittes Kapitel: Der Plan der Regierung muss der

gottlichen Leitung entnommen werden . . . . . .. 143
Viertes Kapitel: Die Bemithung des K6nigs muss darauf
abzielen, auf welche Weise die Menge gut lebt . . . . 151
Funftes Kapitel: Zur Aufgabe eines Konigs gehort die
Grindung einer Stadt . . . . ... ... ... .... 157
Sechstes Kapitel: Die Stadt soll gesunde Luft haben . .. 161
Siebtes Kapitel: [Die Stadt] soll einen Uberfluss an
Lebensmitteln haben . . . . . ... .. ... ... .. 165
Achtes Kapitel: Der Ort soll schonsein . . ... ... .. 169
Anhang
Literaturverzeichnis . . . .. .. ... ... ... ...... 173
Quellen . . ... ... . .. ... . 173
Sekundarliteratur . . . . . ... ... L L oL 175
Personenregister . . . . . ... ... ... . . . 0 L 179

6 HBPhMA



Einleitung

1 Das Leben des Thomas von Aquin

Thomas von Aquin wird 1224/25 in Roccasecca bei Neapel (Italien)
als Sohn einer adligen Familie geboren. Von 1230 bis 1239 hat ihn
seine Familie als Oblate in die Benediktinerabtei Montecassino gege-
ben. Ein Kind wird als Oblate von seiner Familie in jungen Jahren in
ein Kloster oder eine Abtei gegeben, damit es eine grundlegende
Ausbildung zur Nonne oder zum Monch erfihrt und zeit seines Le-
bens fiir das Seelenheil seiner Familie beten kann. 1239 bis 1244 halt
sich Thomas fiir einen Studienaufenthalt in Neapel auf, durch Petrus
von Hibernia lernt er die Schriften des Aristoteles kennen, der in
Paris noch verboten war. Dort lernt er auch die Dominikaner ken-
nen, ein damals neuer Bettelorden, der sich der Predigt und der
evangelischen Armut verpflichtete. 1244 tritt er gegen den Willen
seiner Familie in den Dominikanerorden ein. 1244/45 wird Thomas
von seiner Familie in Roccasecca festgehalten, um ihn vom Domini-
kanerorden fernzuhalten und zum Eintritt in den Benediktinerorden
zu bewegen, der keine solch strengen Armutsvorschriften kannte.
1245 kehrt er schliefllich mit dem Placet seiner Familie zum Domi-
nikanerorden zuriick. 1245 bis 1248 studiert er in Paris, der wich-
tigsten Universitit der damaligen Zeit, lernt dort Albert den Grofen,
einen der grofiten Gelehrten und einen der ersten Aristotelesinter-
preten des lateinischen Westens kennen und folgt ihm 1248 bis 1252
als dessen Schiiler ins studium generale der Dominikaner nach Koln.

1252 bis 1256 ist Thomas Baccalarius in Paris (Studienabschluss),
er liest die Sentenzen des Petrus Lombardus, eine Sammlung von
Meinungen der Kirchenviter, unter anderem des Augustin, und
kommentiert sie, wie jeder angehende Theologe es muss. 1256 er-
langt er den Magister der Theologie, was heute ungefihr einer Habi-
litation als Vorbedingung einer Professur entspricht. 1256 bis 1259
ist er mit Verspatung an der Pariser Universitit Magister regens, was

Thomas von Aquin 7



Einleitung

ungefihr einer heutigen Professur gleichkommt, mit dem Unter-
schied, dass die Magistri in der Regel nicht auf Lebenszeit auf ihrer
Stelle verblieben, sondern spéter andere kirchliche Aufgaben iiber-
nahmen. 1257 erfolgt erst die verspatete Aufnahme ins consortium
magistrorum, wegen des Widerstandes der Weltgeistlichen gegen die
Bettelorden. 1259 kehrt Thomas nach Italien an die papstliche Kurie
zuriick; 1261 bis 1265 ist er Lektor in Orvieto, 1265 bis 1268 Magister
regens in Rom. 1268 bis 1272 ist er zum zweiten Mal Magister regens
in Paris, wo der Streit um die Bedeutung profaner, nicht-theologi-
scher Wissenschaft kulminierte. 1272/73 streikte die Pariser Univer-
sitdt, Thomas wurde als Magister regens nach Neapel zuriickberufen.
Am 7. Mirz 1274 stirbt Thomas auf dem Weg zum Konzil von Lyon
in der Zisterzienserabtei Fossanova (Italien). Schon kurz nach Tho-
mas’ Tod, im Jahr 1323, wird er von Papst Johannes XXII. heilig-
gesprochen und hat seitdem eine zentrale Stelle in der Lehre der
Dominikaner und der katholischen Kirche iiberhaupt inne. So
machte Papst Leo XIII. 1879 in der Enzyklika Aeterni Patris die Leh-
re des Thomas fiir die katholische Ausbildung verbindlich. Dies
fithrte unter anderem dazu, dass die Editio Leonina, die historisch-
kritische Edition der Werke des Thomas, begonnen wurde, innerhalb
deren auch De regno ediert wurde und die bislang unabgeschlossen
ist.!

2 Autorschaft, Datierung, historischer Kontext
und Wirkung von De regno

Das Opusculum De regno ad regem Cypri kursierte schon frith unter
den Werken des Thomas, ein Autograph ist allerdings nicht erhalten.
Zudem wurde es lange Zeit zusammen mit dem De regimine princi-

! Zum Leben und Werk des Thomas vgl. u.a. die ausfithrlichen Darstellun-
gen: James A. Weisheipl, Thomas von Aquin. Sein Leben und seine Theologie,
tibers. v. Gregor Kierstein, Graz/Wien/Koln 1980; Jean-Pierre Torrell, Magis-
ter Thomas. Leben und Werk des Thomas von Aquin, {ibers. v. Katharina Wei-
bel in Zusammenarbeit mit Daniel Fischli und Ruedi Imbach, mit einem Ge-
leitwort von Ruedi Imbach, Freiburg/Basel/Wien 1995; Volker Leppin (Hg.),
Thomas Handbuch, Tiibingen 2016; Norman Kretzmann/Eleonore Stump
(Hg.), The Cambridge Companion to Aquinas, Cambridge 1993; Brian Da-
vies/Eleonore Stump (Hg.), The Oxford Handbook of Aquinas, Oxford 2012.

8 HBPhMA



2 Autorschaft, Datierung, historischer Kontext und Wirkung von De regno

pum des Thomas-Schiilers Ptolomaeus von Lucca verbreitet. Der
dem Thomas zugeschriebene Text bricht in Buch II, Kapitel 8 (éltere
Zahlungen: Kapitel 4) ab, und das Kompilat wurde lange Zeit allein
dem Thomas zugeschrieben. Ptolomaeus hat die Biicher III bis IV
hinzugefiigt und das zweite Buch um einiges erweitert. Erst im
20. Jahrhundert wurde weithin anerkannt, dass es sich um zwei Au-
toren handeln muss.? Allerdings gab es auch Stimmen, die die Au-
torschaft des Thomas fiir den ersten Teil bestritten, hauptsachlich in
der englischsprachigen Forschungsliteratur.’ Die Uberlieferungstra-
dition, die nur den thomanischen Text bietet, weist die Kapitelzih-
lung auf, die der Editio Leonina und dieser Ubersetzung zugrunde-
liegt. In dem Teil der Uberlieferung, die Thomas’ Text zusammen mit
dem des Ptolomaeus liefert, weicht die Kapitelzahlung ab: In dieser
erginzten Ausgabe entsprechen dem Buch II, Kapitel 1 bis 4 des
thomanischen Textes die Kapitel 13 bis 16 des ersten Buchs, und
den Kapiteln 5 bis 8 des zweiten Buchs bei Thomas korrespondieren
in der um den Ptolomaeus-Teil erganzten Edition die Kapitel 1 bis 4
des zweiten Buchs. Zudem kombiniert der dem Thomas zugeschrie-
bene Text als sein erstes Kapitel des ersten Buchs die Kapitel 1 und 2
der erweiterten Ausgabe, wihrend er aus dem Kapitel 12 des ersten
Buchs der erginzten Fassung zwei Kapitel, 11 und 12, in der
Thomas-Ausgabe der Leonina, macht. Der dem Ptolomaeus zu-
geschriebene Teil des Werks findet sich in der alteren Ausgabe: Tolo-
meo Fiadoni, De regimine principum ad regem Cypri, in: Thomas de
Aquino, Opuscula omnia necnon opera minora, Tomus primus:
Opuscula philosophica, ed. R. P. Joannes Perrier, Paris 1949, S. 221-
445, Eine englische Ubersetzung des gesamten Kompilats aus Tho-
mas und Ptolomaeus liefert James Blythe: Ptolemy of Lucca, On the
Government of Rulers (De regimine principum), with Portions Attri-
buted to Thomas Aquinas, iibersetzt von James M. Blythe, Philadel-
phia 1997.

% James M. Blythe, Introduction zu Ptolemy of Lucca, with portions attributed
to Thomas Aquinas, On The Government of Rulers. De Regimine Principum,
translated by James M. Blythe, Philadelphia 1997, S. 1.

3 Vgl. z.B. Walter Mohr, »Bemerkungen zur Verfasserschaft von De Regimine
Principum,«, in: Joseph Moller/Helmut Kohlenberger (Hg.), Virtus Politica,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1974, S. 127-145; Antony Black, Political Thought in
Europe, 1250-1450. (Cambridge Medieval Textbooks), Cambridge 1992, S. 22.

Thomas von Aquin 9



Einleitung

In der deutschsprachigen Sekundarliteratur wird De regno in der
Regel fiir authentisch gehalten,* auch Dondaine® und Torrell® halten
den Text fiir echt, wobei sich Dondaine allein auf das gewissenhafte
Urteil der ersten Editoren der Opuscula des Thomas verlasst.
Eschmann halt die Sache fiir schwer zu beweisen, aber bestitigt auch
bereits die Authentizitit des (Euvres.” Blythe konzediert, dass seit
dem Erscheinen der Editio Leonina 1979 die meisten Gelehrten die
Echtheit des Werks akzeptiert hétten. Ein unpublizierter Artikel von
Hans Baron wird von Blythe’ als moglicher Beleg dafiir angefiihrt,
dass Ptolomaeus erst Buch III von De regimine principum begann,
sich dann erst dafiir entschieden hat, Thomas’ De regno seinem Werk
einzugliedern und Anderungen an Thomas’ urspriinglichem Text
vorgenommen hat.'” Eine solche Anderung konnte das fiir ein der
Monarchie gewidmetes Werk ungewohnliche Lob der Republik in
Buch I, Kapitel 4 darstellen, allerdings bemerkt Blythe auch,!! dass
Thomas das Lob nicht einfachhin stehen ldsst, sondern hinzufiigt,
die Republik sei in Biirgerkrieg ausgeartet und habe dann zur Tyran-
nei der Kaiser gefithrt. Zudem braucht man nicht unbedingt eine
Interpolation des Ptolomaeus anzunehmen, wie auch Blythe be-

* Vgl. Jirgen Miethke, Politiktheorie im Mittelalter. Von Thomas von Aquin
bis Wilhelm von Ockham, Tiibingen 2008, S. 25-44; Id., »Thomas von Aquin,
»De regno ad regem Cypric, in: Id., Politische Scholastik - Spdtmittelalterliche
Theorien der Politik. Probleme, Traditionen, Positionen — Gesammelte Studien
(Spatmittelalter, Humanismus; Reformation 122), Ttibingen 2021, S. 355-363;
Christoph Fliieler, Rezeption und Interpretation der aristotelischen Politica im
spaten Mittelalter, Teil 1 (Bochumer Studien zur Philosophie 19, 1), Amster-
dam/Philadelphia 1992, S. 27-29.

° Hyacinthe-Frangois Dondaine, »Introduction« zu: Thomas de Aquino, De
regno ad regem Cypri, ed. Hyacinthe-Franc¢ois Dondaine in: Editio Leonina
42, Rom 1979, S. 421-447.

¢ Vgl. Jean-Pierre Torrell, Magister Thomas, S. 363, der De regno auf das Jahr
1267 datiert.

7 Vgl. Ignatius T. Eschmann, »St. Thomas Aquinas on the Two Powers, in:
Medivieval Studies 20 (1958), S. 177-205.

8 James M. Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni (Ptolemy of Lucca)
(Disputatio 16), Turnhout 2009, S. 159.

® Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 159-187.

10 Mark D. Jordan, »De regno and the Place of Political Thinking in Thomas
Aquinas, in: Medioevo 18 (1992), S. 151-168, hier 161 f,, pladiert dafiir, dass
Thomas die Kapitelanordnung veridndert haben konnte, I, 7-11 konne als En-
de der Diskussion, die in II,1 versprochen wird, angesehen werden.

1 Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 173-177.

10 HBPhMA



2 Autorschaft, Datierung, historischer Kontext und Wirkung von De regno

merkt,'? da solche Ideen in Norditalien in der zweiten Hailfte des
13. Jahrhunderts en vogue waren. Ein weiteres Argument, das Baron
laut Blythe fiir die Interpolation durch Ptolomaeus anfiihrt, ist die
hierokratische Bezugnahme auf die Superioritit des Papstes tiber
dem Konig in Buch II, Kapitel 3, die auf Ptolomaeus’ eigene, hiero-
kratische und papalistische Stellungnahme zum Thema der plenitu-
do potestatis, der auch weltlichen Amtsvollmacht des Papstes, im um
1300 verfassten De regimine principum verweisen soll. Blythe begeg-
net diesem Einwand nachvollziehbar mit der Bemerkung, Thomas
konne selbst eine dhnliche Einstellung vertreten haben.!* Dem lésst
sich hinzufiigen, dass der Ton in Thomas’ Darstellung des Verhalt-
nisses des Papsttums zum Konigtum weitaus weniger konfliktuell ist
als in den Traktaten, die um 1300 wahrend der Auseinandersetzung
des franzosischen Konigs mit Papst Bonifaz VIII. florierten. Blythe
verweist {iberdies darauf, dass in den vermeintlich interpolierten
Stellen fiir Ptolomaeus typische Ausdriicke und Redewendungen
fehlen."* Auch Dondaine!® und O’Rahilly!® schlieflen aus dem Zu-
stand der beiden Uberlieferungstradition, der einen, die nur Tho-
mas’ De regno, und der zweiten, die De regno zusammen mit dem
De regimine principum des Ptolomaeus wiedergibt, dass eine spitere
Interpolation von De regno durch Ptolomaeus eher ausgeschlossen
werden kann. Blythe schldgt eine andere Interpretationsméoglichkeit
vor: Thomas habe zwar seine philosophisch-theologische Ausbil-
dung zunéchst im monarchischen Frankreich und im Heiligen R6-
mischen Reich erfahren, sei dann aber zusammen mit Ptolomaeus in
den 1260er Jahren in Norditalien gereist, so dass es moglich sei, dass
der republikanische Enthusiasmus seines Schiilers auf ihn abgefirbt
habe.!” Diese Deutung halte ich tatsdchlich fiir plausibel.

Auch die Datierung wurde in der Sekundarliteratur lange kontro-
vers diskutiert. Eine Datierung vor den 1260ern erscheint unwahr-
scheinlich, weil dann erst die Politik des Aristoteles durch Wilhelm
von Moerbeke ins Lateinische iibersetzt wurde. Flileler geht davon

12 Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 176.

13 Vgl. Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 184.

* Vgl. Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 186.

15 Vgl. Dondaine, »Introduction«.

16 Alfred O’Rahilly, »Notes on St Thomas: IV, De regimine principums, in:
Irish Ecclesiastical Record 31 (1929), S. 396-410, hier S. 398.

17 Vgl. Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 188.

Thomas von Aquin 11



Einleitung

aus, dass Thomas der Autor von De regno ist. Um das Jahr 1267/68
hatte dieser nur Kenntnis des dritten Buchs der Politik in der trans-
latio completa durch Moerbeke,'® wogegen sich laut Fliieler die Zitate
aus dem aristotelischen Werk wiahrend seines zweiten Parisaufent-
halts mehren." Sogar 1270, als Thomas die Prima secundae der Sum-
ma theologiae abschloss, waren ihm die anderen Biicher der Politik
offenbar noch nicht bekannt. Erst 1271 verweist Thomas, so Fliieler,
in der Schrift Contra doctrinam retrahentium a religione auf eine
Stelle aus dem achten Buch der Politica.?® In De regno zitiert nun
Thomas in erster Linie aus den letzten Biichern der Politik, die er
nicht vor 1271 kennen konnte. Daher hat Thomas, so Fliielers
Schluss, De regno nicht 1266 verfasst, sondern zur Zeit seines zweiten
Lehraufenthalts als Magister in Paris 1271 bis Dezember 1273, als er
seine schriftstellerische Tétigkeit beendete.?! Das Werk ist dem Ko-
nig von Zypern gewidmet. Mit der genauen Datierung durch Fliieler
zeigt sich, dass nicht, wie hdufig angenommen, der jung verstorbene
Hugo II. (1252-1267), sondern Hugo III. von Zypern (ca. 1235-
1284) gemeint sein muss. Dieser Kontext des Werkes hat auch Fol-
gen fiir den Inhalt: De regno war einem Regenten gewidmet, der nach
einer unruhigen Phase von Streitigkeiten der zypriotischen Vasallen
wieder eine starke Monarchie errichtete.?? Daher enthilt das Werk
statt konkreten Verweisen auf eine Mischverfassung mit einer Betei-
ligung von Aristokratie und den gemeinen Biirgern hochstens vage
Andeutungen, die nicht explizit — wie in der Summa theologiae Ia
ITae, q. 105, a. 1 — ausgefiihrt werden. In unserem Text liefert Tho-
mas eine weitaus emphatischere Legitimation der Monarchie, die
starker auf metaphysisch-kosmologischen Grundannahmen beruht.

18 Fliteler, Rezeption und Interpretation der aristotelischen Politica im spiten
Mittelalter, S.25. Zur Rezeption der aristotelischen Politik im lateinischen
Westen vgl. auch Joachim R. Soder, »Die Wiedergewinnung des Politischeng,
in: Christoph Horn/Ada Neschke-Hentschke (Hg.), Politischer Aristotelismus.
Die Rezeption der aristotelischen Politik von der Antike bis zum 19. Jahrhun-
dert, Stuttgart/Weimar 2008, S. 53-76.

19 Flieler, Rezeption und Interpretation der aristotelischen Politica im spdten
Mittelalter, S. 25.

2 Flieler, Rezeption und Interpretation der aristotelischen Politica im spdten
Mittelalter, S. 26.

21 Flueler, Rezeption und Interpretation der aristotelischen Politica im spiten
Mittelalter, S. 28.

2 Vgl. Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 168.

12 HBPhMA



2 Autorschaft, Datierung, historischer Kontext und Wirkung von De regno

In seinem De regno verbindet Thomas von Aquin die Tradition
der Fiirstenspiegel, die die Pardnese, die Ermahnung, eines Fiirsten
zum tugendhaften Leben und Regieren zum Gegenstand hat,?® mit
einer neuen, wissenschaftlichen Ausrichtung an der Politik des Aris-
toteles, die sich u.a. in der Klassifizierung der Herrschaftsarten (Ko6-
nigtum, Aristokratie, Politie) und ihrer Verfallsformen (Tyrannis,
Oligarchie, Demokratie) und weiteren aristotelischen Reminiszen-
zen, wie dem Verweis auf die politisch-soziale Natur des Menschen
und die spezifische Tugendlehre, zeigt. Dabei verbindet Thomas
Mittelalterlich-Christliches, wie die Konzeption des jenseitigen
Gliicks und die Superioritat des Papstes tiber den Konig, mit genuin
Aristotelischem und schafft so ein Amalgam, das in der Folgezeit
grofle Wirkung entfalten konnte. Dies zeigt sich zum Beispiel schon
in der Fortfithrung von De regno durch Ptolomaeus von Lucca von
ca. 1300, das dem Ursprungswerk eine starke Tendenz zum Republi-
kanismus und die papalistische Lehre von der plenitudo potestatis
des Papstes hinzufiigt. Aegidius Romanus wird in den 1280ern in
seinem Fiirstenspiegel De regimine principum viele thomanische Ele-
mente, sowohl aus De regno, als auch aus dem Politikkommentar,
aufnehmen und in einen systematischeren und viel detailreicheren
Gesamtkontext stellen.?* Auch Johannes Quidort von Paris wird in

2 Vgl. Hans Hubert Anton u.a., Art. »Fiirstenspiegelc, in: Lexikon des Mittel-
alters. Vol. 4, Miinchen/Ziirich 1989, col. 1040-1058. Zum Fiirstenspiegel im
Mittelalter vgl. auch Wilhelm Berges, Die Fiirstenspiegel des hohen und spiten
Mittelalters (Monumenta Germaniae Historica 2), Stuttgart 1952 (Nachdruck
der Ausgabe Leipzig 1938), vgl. besonders S. 116-121, 195-211, 317-319.

2 Vgl. hierzu Charles F Briggs, »Life, Works, and Legacy«, in: Charles F.
Briggs/Peter S. Eardley (Hg.), A Companion to Giles of Rome, Leiden/Boston
2016, S. 6-33; Roberto Lambertini, »Political Thought, in: Charles F. Briggs,
Peter S. Eardley (Hg.), A Companion to Giles of Rome, S.255-274, Volker
Hartmann, »Einleitung zu Autor und Werks, in: Aegidius Romanus, Uber die
Fiirstenherrschaft (ca. 1277-1279), Nach der Handschrift Rom, Biblioteca
Apostolica Vaticana, Cod. Borgh. 360 und unter Benutzung der Drucke Rom
1556 und Rom 1607 herausgegeben und iibersetzt von Volker Hartmann, Uni-
versititsbibliothek Heidelberg, Heidelberg 2019. Einen Uberblick iiber das
Werk gibt auch Jiirgen Miethke, Politische Theorien im Mittelalter, in: Hans-
Joachim Lieber (Hg.), Politische Theorien von der Antike bis zur Gegenwatrt,
Bonn 21993, S. 89-94. Vgl. auch Roberto Lambertini, »Lo studio e la recezione
della Politica tra XIII e XIV secolo, in: Carlo Dolcino (Hg.), II pensiero poli-
tico. Idee - teorie — dottrine. Vol. 1: Eta antica e Medioevo, Turin 1999, S. 145-
173, bes. S. 146-147, 162-163, 167-170; Charles F. Briggs, Giles of Rome’s De

Thomas von Aquin 13



Einleitung

seinem um 1300 entstandenen antipapalistischen Werk De regia po-
testate et papali zunichst auf die metaphysische Begriindung der
Monarchie in De regno Bezug nehmen, dann aber auch fiir eine
Mischverfassung, dhnlich wie Thomas in der Summa theologiae, pla-
dieren.”> Wegweisend fiir spitere Werke dhnlichen Typs ist auch die
Verbindung von Aristotelischem und Avicennischem, wenn Thomas
zu Beginn die These, der Mensch sei ein politisches und soziales
Lebewesen, unter Riickgriff auf die avicennische Mangelwesenkon-
zeption begriindet;?® Aegidius, Ptolomaeus von Lucca und Quidort
werden ihm da folgen,” so dass Quidort sogar glaubt, die Mangel-
wesenthese sei genuin aristotelisch.?® Der erweiterte und ergénzte
Aristotelismus von Thomas’ De regno hat im 13. und 14. Jahrhun-
dert also Schule gemacht. Ein Werk, dessen genaue Entstehung und
dessen historischer Kontext immer noch ein »mystery« ist, wie Bly-
the feststellt,” hat, wohl auch, weil es frith schon dem Werk des
Thomas von Aquin zugeschrieben wurde, grofie Auswirkungen auf
die politische Philosophie des Spéatmittelalters gehabt.

Daher lohnt auch eine Neuiibersetzung anhand der Neuedition
durch Hyacinthe-Frang¢ois Dondaine in der Editio Leonina, denn

regimine principum. Reading and Writing Politics at Court and University
c. 1275-c. 1525. Cambridge 1999.

% Vgl. Johannes Quidort von Paris, De regia potestate et papali (Frankfurter
Studien zur Wissenschaft von der Politik 4), ed. Fritz Bleienstein, Stuttgart
1968. Einen Uberblick iiber Quidorts Leben und Werk gibt: Roberto Lamber-
tini, Art. »John of Paris«, in: Henrik Lagerlund (Hg.), Encyclopedia of Medie-
val Philosophy: Philosophy Between 500 and 1500, 2 Bde., Heidelberg 2011,
Bd. I, S.631-633. Zu De regia potestate et papali vgl. Roberto Lambertini,
»Da Egidio Romano a Giovanni di Parigi, da Dante a Marsilio: fautori e oppo-
sitori della teocrazia papale agli inizi del Trecentoc, in: Carlo Dolcini (Hg.), Il
pensiero politico. Idee - teorie — dottrine, Vol. I: Eta antica e Medioevo, Turin
1999, S. 209-254; hier: S. 216-219.

% Vgl. Avicenna, Liber de anima seu sextus de naturalibus V, 1, Bd. II, ed.
Simone van Riet, intr. Gerard Verbeke, Louvain/Leiden 1968, S. 69-76.

¥ Vgl. Christian Rode, Soziale Ontologien des Mittelalters. Der Status der po-
litischen Gemeinschaft und das Mdngelwesen Mensch (Beitrage zur Geschichte
der Philosophie und Theologie des Mittelalters, N. E, 93), Miinster i. W. 2022.
2 Vgl. Johannes Quidort, De regia potestate et papali, cap. 1, ed. Bleienstein,
S. 75f.: »Nam cum homo sit animal naturaliter politicum seu civile ut dicitur I
Politicorum, quod ostenditur secundum Philosophum ex victu, vestitu, defen-
sione, in quibus sibi solus non sufficit, et etiam ex sermone, qui est ad alterum,
qui soli homini debentur, necesse est homini ut in multitudine vivat [...]«

» Vgl. Blythe, The Life and Works of Tolomeo Fiadoni, S. 190.

14 HBPhMA



3 Der Inhalt von De regno

die dltere Ubersetzung von Friedrich Schreyvogel von 1971 bei Re-
clam folgt, offenbar ohne ihre Vorlage zu nennen, noch ganz der
iiberholten lateinischen Ausgabe von 1949, die auch noch den alten
Titel und die alte Kapitelzahlung aufweist.*

3 Der Inhalt von De regno

Der Fiirstenspiegel De regno des Thomas von Aquin ist zwar ein
recht kurzes Werk, wenn man sich auf den von Thomas verfassten
Teil bezieht, spricht aber eine ganze Palette verschiedenster Gegen-
stinde an, die mit der Konigsherrschaft zusammenhingen. Ich
mdochte mich auf folgende fiinf beschrinken: (1) die metaphysische
Legitimierung und Herleitung des Koénigtums, (2) die Unterschei-
dung des guten Konigtums von der depravierten Tyrannis und die
inhdrenten Gefahren einer Konigsherrschaft, verbunden mit der
Frage nach dem individuellen oder allgemeinen Widerstandsrecht,
(3) der Lohn des guten Konigs und der Verlust des Tyrannen, (4)
die spezifische Aufgabe des Konigs in Abgrenzung von der der Kir-
che (K6nigtum und Papsttum) und (5) schliefllich das Thema der
Stadtgriindung, mit dem die materiellen und regional-klimatischen
Bedingungen eines Konigtums verkniipft sind. Damit einher geht
die Frage nach der klimatischen Determiniertheit von Tugenden
und Lastern.

3.1 Die metaphysische Begriindung des Konigtums

Das erste wichtige Thema in De regno ist die metaphysische Herlei-
tung der Konigsherrschaft. Mit ihr liefert Thomas eine teleologische
Legitimierung der Herrschaft - Legitimation von Herrschaft ist kein
ausschliefflich neuzeitliches Projekt, nur ist die Art der Begriindung
anders als in neuzeitlichen Ansétzen. Thomas macht in De regno von
einem Argument Gebrauch, das ich den monarchisch-teleologischen
Parallelismus genannt habe und das auch an anderen Stellen des

% Vgl. Thomas von Aquin, Uber die Herrschaft der Fiirsten, iibers. von Fried-
rich Schreyvogel, Nachwort von Ulrich Matz, Stuttgart 1971.

Thomas von Aquin 15



Einleitung

thomanischen Werks begegnet:*' In jeder auf ein bestimmtes Ziel
ausgerichteten Menge von Elementen muss es eine hervorgehobene
Instanz geben, die der Menge zur Erreichung des Ziels verhilft. Diese
Instanz muss eine groflere Rationalitdt oder Moralitat aufweisen als
der Rest der Menge. Zudem wird die Einheit des Ziels mit der Ein-
heit oder Einzahl des Regenten parallelisiert. Dieses Herrschafts-
modell findet Vorbilder in der natiirlichen Wirklichkeit: Die Welt
wird von einer ersten Ursache geleitet, der Bienenstaat wird von
einem Konig regiert, im Menschen regiert die Vernunft iiber die un-
verniinftigen Seelenteile. Mit diesem Modell legitimiert Thomas
Herrschaft auf naturalistische Weise. Die Frage, ob es sich dabei um
einen naturalistischen Fehlschluss handelt, soll spater noch erortert
werden.

In De regno ist diese Argumentation in mehrere Unterschritte auf-
geteilt: In einem ersten Schritt® erklart Thomas, was die Aufgabe
eines Konigs und jeder Regierung ist: Wenn etwas auf ein Ziel aus-
gerichtet ist, muss es in ihm etwas Leitendes geben, durch das auf
gebithrende Weise das Ziel erreicht wird. So erreicht ein Schiff bei
wechselhaftem Wind nur dann sein Ziel, wenn es durch die Miihe
des Steuermannes in den Hafen gelenkt wird. Auch der Mensch hat
nun ein ihm vorgegebenes Ziel, da er ein aufgrund seines Verstandes
handelndes Wesen ist. Es gibt aber verschiedene kontingente Weisen,
dieses Ziel zu erreichen. Der Mensch hat fiir sich allein genommen
das Licht der Vernunft, durch das er zielgerichtet handeln kann.
Wire der Mensch ein isoliert lebendes Wesen, dann reichte dieses
Licht der Vernunft v6llig, um ihn zu seinem Ziel zu fithren.

Aber hier meldet sich die aristotelische Anthropologie: Der
Mensch ist ein soziales und politisches Lebewesen, das in einer Men-
ge lebt.* Wie Avicenna begriindet Thomas diese These mit der Kon-
zeption des Menschen als eines Mangelwesens,* die so in dessen
Politikkommentar noch nicht vorkommt - sie wird nur in Thomas’

31 So z.B. in der Summa theologiae 1, q. 103, a. 3, Editio Leonina 5, Rom 1889,
S.455f,, und im Prolog des Metaphysikkommentars: Thomas von Aquin, In
duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio, prooem. ed. Marie-Ray-
mond Cathala/Raymund M. Spiazzi, Turin/Rom 21971, S. 1.

32 Thomas, Uber die Konigsherrschaft 1, 1, S. 69.

3 Vgl. Aristoteles, Politik 1, 2, 1253al-3.

3 Vgl. Avicenna, Liber de anima seu sextus de naturalibus V, 1, Bd. IL, S. 69-76.

16 HBPhMA



3 Der Inhalt von De regno

Contra impugnantes erwdhnt,* auch Albert der Grof3e beruft sich an
einer dhnlichen Stelle auf Avicenna.** Andere Lebewesen haben
Krallen oder Zahne als Waffen gegen Feinde, sie konnen unverarbei-
tete Nahrung, Gras oder andere Tiere zu sich nehmen. Auch ist den
Tieren ein Instinkt gegeben, der sie im Blick auf das ihnen Niitzliche
und Schadliche leitet. Menschen haben all dies nicht, sondern sind
auf die Hilfe anderer Mitmenschen angewiesen, die ihnen Nahrung,
Verteidigung, Erziehung und anderweitige Unterstiitzung zukom-
men lassen. Der Mensch ist fiir sich genommen unfertig und hilflos,
erst in der Gemeinschaft kann er all seine Grundbedirfnisse stillen,
wenn alle Menschen miteinander kooperieren. Auch die mensch-
liche Sprache, die den einzelnen dazu in die Lage versetzt, seine ei-
genen Begriffe in Ginze anderen mitzuteilen und nicht nur vage und
allgemein die eigenen Absichten, wie dies Tiere teilweise konnen,
belegt, dass der Mensch ein kommunikatives und gemeinschaftliches
Lebewesen ist.

Bei Aristoteles ist Sprache ein Mittel fiir die Ubereinkunft iiber
Moralisches, so dass die politische Gemeinschaft als eine moralisch-
sittliche Gemeinschaft entstehen kann.>” Aristoteles argumentiert in
seiner Politik maximalistisch-moralisch, wenn es um die Entstehung
und Begriindung von politischen Gemeinschaften geht. Anders Tho-
mas zu Beginn von De regno: Hier lassen die basalen Grundbediirf-
nisse den Menschen zu einer politischen Organisation zusammen-
finden. Auch die Sprachfihigkeit des Menschen ist ein erst einmal
moralisch neutrales Mittel zur Verstindigung und zur Vergesell-
schaftung. Thomas argumentiert hier also eher basal-minimalistisch
als moralisch-maximalistisch wie Aristoteles.3?

Gerade weil der Mensch ein soziales Lebewesen ist, das in der
Menge lebt, muss es in dieser Menge etwas geben, das sie regiert.*
Offenbar geht Thomas davon aus, dass eine Menge sich nicht selbst
organisieren kann und immer einer Regierung bedarf. Er begriindet
dies damit, dass wenn jedes Element der Menge nur das ihm Passen-
de erstrebte, die Menge sich bald in viele Einzelne zerstreute, weil

3 Vgl. Thomas von Aquin, Contra impugnantes Dei cultum et religionem, cap.
5, Editio Leonina 41, Rom 1970, S. A 90.

% Vgl. Albert der Grofie, Politica 1, c. 1, ed. Borgnet 8, Paris 1891, S. 12.

3 Vgl. Aristoteles, Politik I, 2, 1253a14-18.

3 Thomas, Uber die Kénigsherrschaft 1, 1, S. 69-71.

% Thomas, Uber die Kénigsherrschaft 1, 1, S. 71-73.

Thomas von Aquin 17



Einleitung

niemand fiir das Gut der Menge als ganzer sorgte. Thomas vergleicht
die Menge mit einem Korper: Auch dieser wiirde in seine Einzelteile
zerfallen, wenn es keine regierende Kraft in ihm gébe, die das Ge-
meinwohl aller Organe anstrebte.®* Offenbar schwebt Thomas hier
eine Top-down-Kausalitit vor, die als einzige dafiir sorgt, dass eine
Menge von Elementen ein gemeinsames Gut anstrebt. Es liefle sich
aber denken, dass auch ein reziprokes Verhiltnis und eine Korrelati-
on von verschiedenen Elementen, die sich wechselseitig kontrollie-
ren und aufeinander Einfluss nehmen, das Gemeinwohl in einer
Menge hervorbringen kénnen - Ahnliches hat dann im 14. Jahrhun-
dert Marsilius von Padua konzipiert.

Thomas’ Auffassung von Herrschaft in De regno ist dagegen ein-
dimensionaler, es kommt vor allem auf die Wirkkraft eines durch
seine Rationalitdt hervorgehobenen Elements der Menge an, um
das Gemeinwohl zu bewirken - so zitiert Thomas die Bibel: »Wo kein
Lenker ist, zerstreut sich das Volk.«*2 Thomas liefert einen Vernunft-
grund dafiir: Er unterscheidet zwischen dem, was den jeweiligen Ele-
menten der Menge eigen und was ihnen gemeinsam ist. Fiir das je
verschiedene Eigene gibt es verschiedene Griinde. Daher ist ein zu-
satzlicher gemeinsamer Grund erforderlich, der zum Gemeinwohl
aller hinlenkt. Und wieder bemiiht Thomas Vergleiche aus der Kos-
mologie und Naturlehre: Alle Kérper im Universum werden durch
einen ersten himmlischen Kérper durch die Ordnung der gottlichen
Vorsehung gelenkt. In einem Menschen regiert die Seele den Korper,
die muthaften und begehrenden Seelenteile werden von der Ver-
nunft beherrscht. Unter den Korperteilen ist einer der vornehmliche,
der die anderen bewegt, das Herz oder der Kopf - dies sind alles
Beispiele fiir die These, dass in jeder Menge etwas Regierendes oder
Lenkendes existiert.*

Man konnte meinen, Thomas ziehe einen Schluss von natiirlichen
Begebenheiten im Kosmos zu Sollenszusammenhéngen in Sachen
Regierung. Dass es einen Herrscher, der das Allgemeinwohl bewirkt,
geben soll, ist ja nicht nur eine einfache Tatsachenbehauptung, son-
dern hat normative Kraft, es soll auch so sein.

40 Thomas, Uber die Konigsherrschaft 1, 1, S. 73.

41 Zu Marsilius vgl. Rode, Soziale Ontologien des Mittelalters, S. 272-342.
4 Spr 11, 14.

¥ Thomas, Uber die Kénigsherrschaft 1, 1, S. 73.

18 HBPhMA



