Mouhanad Khorchide
Klaus von Stosch

Der andere Prophet

Jesus im Koran

HERDER ~

</
FREIBURG - BASEL - WIEN



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Hermann-Herder-Str. 4, 79104 Freiburg
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Bei Fragen zur Produktsicherheit wenden Sie sich an
produktsicherheit@herder.de

Umschlaggestaltung: © Christoph Pittner (Pittner-Design)
Umschlagmotiv: © Designed by visnezh / Freepik
Satz: SatzWeise GmbH, Trier

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-03669-9



Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung . .. ... ... ... .. ... .. ... ...

2 Zur Lage der Christologie im siebten Jahrhundert

2.1 Streitfall Chalcedon . . . . .. ... ...... .. ...
2.2 Ein dogmenpolitischer Kompromiss? . . ... .. ...
2.3 Die neuchalcedonische Enhypostasielehre . . . . . ..
2.4 Christologische Debatten bei den Antichalcedoniern

2.5 Die arabische Halbinsel als Sammelbecken der
Haresien? . . . . .. .. ... .. . ... . . ...,

2.6 Zur Situation auf der arabischen Halbinsel im
siebten Jahrhundert . . . ... ... ... .......

3 Neuaufbriiche in der Christologie der Gegenwart

3.1 Der Ansatzpunkt der Bewusstseinschristologie . . . . .

3.2 Der neuzeitliche Paradigmenwechsel zur relationalen
Ontologie und seine Auswirkungen auf die Christologie

3.3 Bewihrung im Blick auf den historischen Jesus . . . . .

3.4 Mehrfache Inkarnation? . . .. .............

4 Surenholistische Lektiire der Suren 19, 3 und 5
im Kontext einer diachronen Lektiire der Jesusverse
desKorans . . ...... ... ... ..........
4.1 Jesus in der Sure Maryam . . .. .. ... ... .. ..
4.1.1 Zachariasund Johannes . ... ... .. ... ..
4.1.2 Mariaund ihrKind . .. .. ... ... .....
4.1.3 Selbstvorstellung Jesu . ... ... ........

19
20
26
30
36

54

67
69



Inhaltsverzeichnis

4.1.4 Antichristliche Interventionen in Q 19:34-40? . .

4.1.5 Weitere Themen der Sure Maryam . . . ... ..

4.1.6 Verdichtung der Prophetologie in spat-
mekkanischer und frithmedinensischer Zeit

42 Sure ALSIMran . . . . . . oo

4.3

5.1

5.2

53

4.2.1 Prolog (Verse 1-32) . .. ... ..........
4.2.2 Narrativer Kern (Verse 33-62) . . ... ... ..
4.2.3 Religionspolitische Auseinandersetzungen
(Verse 63-99) . . . ... ... ... .. .....
4.2.4 Selbstvergewisserung der muslimischen
Gemeinde (Verse 100-200) . . . ... ... ...
4.2.5 Kreuzestod Jesu? . . .. ... ... ... .....

Sureal-Ma’ida . .....................
4.3.1 Struktur und Themen der Sure . ... ... ...
4.3.2 Kritik an jeder Vergéttlichung von Menschen . .
4.3.3 Bruch mit dem Christentum? . . ... ... ...

Einordnung in die koranische Prophetologie
(Z1SHAN GHAFFAR) . . . . v v o i i i e e e e

Frﬁhmekkanische Suren: Eschatologische Prophetie . .

Mittelmekkanische Suren: Prophetologie zwischen
Errettung, Erwdhlung und Barmherzigkeit . . . . . . .
5.2.1 Die neuen Rahmenbedingungen der

Verkiindigung in Mittelmekka und ihre

zentralen Topoi . . . . .. ... ... . ... ...
5.2.2 Die koranische Apostellehre in Mittelmekka .
5.2.3 Die Geburt der Prophetie aus der Barmherz1gke1t

Gottes . . . .. ... ... .. oo
5.2.4 Muhammad als Moses redivivus -

Die Verdichtung der koranischen Prophetologie

in Mittelmekka . . . ... ... ... 0L,

Spéatmekkanische Prophetologie:
Die Apologie des Gesandten . . . . ... ... .....

113
120

124

127
129
132

143

146
147
156
157
162
169

176

179
185

189

190
194



Inhaltsverzeichnis

5.4 Die koranische Prophetologie in Medina . . . ... .. 214
5.4.1 Von der existentiellen zur textuellen Typologie . 214
5.4.2 Von der Schicksalsgemeinschaft zur universalen

Bundesgemeinschaft. Die koranische Propheto-

logie zwischen Universalitdt und Exklusivitit . . 216
5.4.3 Der Gesandte Muhammad als Gesetzgeber und

seine besondere Dignitit als prophetischer

Wiirdentrdger . . . ... ... .......... 219
5.4.4 Prophetologie als Gegendiskurs zur Christologie? 221

6 Das Werk Jesu Christi und der Koran: Spurensuche auf

der Ebene funktionaler Aquivalente . . . . .. .. ... 227
6.1 Selbstoffenbarung Gottes in der islamischen Tradition?

(unter Beteiligung von DARIUS ASGHAR-ZADEH) . . . . 229
6.2 Das Gott-Mensch-Verhiltnis als Freiheitsverhdltnis . . 241
6.3 Zur soteriologischen Relevanz des Korans (unter

Beteiligung von DARIUS ASGHAR-ZADEH) . . . . . . . . 254
6.4 Kann Gottleiden? . . ... ............... 265

6.5 Koranische Impulse, um Emotionen in Gott zu denken 275

7 Neue Perspektiven auf den Koran . . . ... ... ... 289
7.1 Systematische Schlussfolgerungen aus christlicher Sicht 289

7.2 Systematische Schlussfolgerungen aus muslimischer

Sicht . . . . . .. 295
8 Literaturverzeichnis . . ... ... ... ... ..... 303
Textnachweis . . . . . . .. .. . . e 318






1 Einleitung

Der christliche Glaube ist wesentlich Glaube an Jesus als den
Christus. Von daher ist es fir Christinnen und Christen im inter-
religiosen Gesprach von schwer zu iiberschitzender Wichtigkeit,
zu erfahren, was die Gespriachspartner aus der anderen Religion
von Jesus Christus halten. Auf der anderen Seite ist es aus musli-
misch theologischer Perspektive eine grofie Bereicherung, sich mit
Jesus fernab einer innerislamischen Perspektive auseinanderzuset-
zen. Denn diese fiihrte in der Vergangenheit oft zu einer apologe-
tischen Haltung dem Christentum gegentiber, insofern der Koran
als pauschale Kritik am Christentum verstanden wurde. Es wurde
in der innerislamischen Diskussion bislang versiaumt, die unter-
schiedlichen christlichen Perspektiven auf Jesus im Verlauf der
christlichen Geschichte, besonders zur Entstehungszeit des Ko-
rans, genauer zur Kenntnis zu nehmen. Dabei ladt gerade der Ko-
ran die Muslime dazu ein, sich auf christliche Perspektiven ein-
zulassen und diese auf der Basis des gemeinsamen Glaubens an
den einen Gott ins Gesprich zu bringen. So heifit es im Koran
ausdriicklich: ,,Sprecht: ,Wir glauben an das, was auf uns herab-
gesandt und was auf euch herabgesandt wurde. Unser Gott und
euer Gott sind einer. Ihm sind wir ergeben.” (Q 29:46)! Der Ko-
ran distanziert sich keineswegs von Christen. Im Gegenteil ver-
spricht er jhnen sogar die ewige Gliickseligkeit (Q 2:62; Q 5:69).
Wie konnen Muslime allerdings diese Zusage an Christen im
Lichte der mitunter kritischen Auseinandersetzung des Korans
mit christlichen Vorstellungen verstehen? Wie trigt eine theo-
logisch intensive Beschiftigung mit Jesus im Koran dazu bei, dass
Muslime ein besseres Verstindnis von dem im Koran angespro-

1 Wir folgen in diesem Buch immer, wenn wir es nicht ausdriicklich anders
vermerken, der Koraniibersetzung von Hartmut Bobzin.



Einleitung

chenen gemeinsamen Gott der Muslime und Christen erhalten
und wie tragt diese Beschaftigung letztendlich zu einem besseren
Verstandnis koranischer Aussagen iiber Jesus bei? An dieser Stelle
ist gerade das Gesprich von Christen und Muslimen brisant, weil
es die entscheidende Offenbarungsurkunde des Islams selbst ist,
die sich ausfiihrlich mit dem Messias Jesus, dem Sohn der Maria,
auseinandersetzt. In insgesamt 108 Versen in 15 verschiedenen
Suren des Korans wird Jesus direkt erwahnt, an vielen anderen
Stellen wird auf ihn angespielt. Wie wir noch sehen werden, ist
die Christologie ein zentrales Thema des Korans, mit dem sich
der Verkiinder des Korans? und die frithe muslimische Gemeinde
ebenso griindlich wie kritisch auseinandersetzt.

Bedenkt man, dass der Koran fiir Muslime das Ergebnis einer
Kommunikation zwischen Gott und den Erstadressaten der Ver-
kiindigung Muhammads darstellt und somit einen géttlichen Ur-
sprung besitzt, ergibt sich aus diesem Befund eine explosive Mi-
schung fiir das Miteinander von Christen und Muslimen. Denn es
ist offensichtlich, dass der Koran stark von der iiblichen christ-
lichen Sicht auf Jesus abweicht und ihr zumindest auf den ersten
Blick an zentralen Stellen widerspricht. An diesem Punkt gewinnt
man den Eindruck, dass folgende Alternative unausweichlich ist:
Entweder man verteidigt die Christologie gegen die koranische
Kritik und scheint dadurch den islamischen Glauben anzugreifen.
Oder aber man gibt der koranischen Kritik an der Christologie
Recht und wertet dadurch moglicherweise den christlichen Glau-
ben ab. Denn wenn der Koran auf Gott zuriickgeht, dann kann
Gottes kritischer Einspruch nur Anlass fiir die Revision des eige-
nen Glaubens sein, nicht aber fiir eine apologetische Erwiderung.
Der Streit um Jesus scheint deshalb geradezu eine Sollbruchstelle
fiir das muslimisch-christliche Miteinander zu sein, und seine Be-
arbeitung ist eine der vordringlichsten Aufgaben fiir eine Theo-
logie, die sich ein friedliches Miteinander der Religionen zum Ziel
gesetzt hat.

2 Wenn wir von dem Verkiinder des Korans sprechen, ist bewusst offen gelas-
sen, ob es sich um Gott oder Muhammad oder beide handelt, sodass unter-
schiedliche Lesarten des Buches maéglich sind.

10



Einleitung

Doch die Auseinandersetzung mit der Jesusdarstellung im Ko-
ran ist nicht nur fiir den Dialog beider Religionen bedeutsam.
Auch innerchristlich und innermuslimisch stellt sie vor wichtige
Herausforderungen. Aus muslimischer Sicht ist es ausgesprochen
irritierend, dass der Koran eine Reihe von Aussagen macht, die die
Besonderheit Jesu in - fiir die islamische Schultheologie - heraus-
fordernder Weise wiirdigen. Offenkundig gibt es im Koran zu-
gleich eine bemerkenswerte Wiirdigung der Bedeutung Jesu
Christi und eine kritische Auseinandersetzung mit der christ-
lichen Rezeption dieser Bedeutung. Will man die koranische Pro-
phetologie und die koranische Selbstreflexion richtig verstehen,
hingt viel davon ab, wie man seine diskursive Auseinanderset-
zung mit der Christologie auswertet. Von daher ist die Art der
Wiirdigung Jesu im Koran fiir ein addquates Verstehen des Korans
viel bedeutsamer, als das bisher gemeinhin erkannt wird.

Umgekehrt steckt in der Darstellung Jesu Christi im Koran
auch ein wichtiges Lernpotenzial fiir die christliche Theologie. Zu-
mindest ist es eines der wichtigen Anliegen dieses Buches, genau
dies zu zeigen. Christen konnen ihren Zugang zu Jesus Christus
und ihr Verstehen der eigenen Geschichte vertiefen, wenn sie die
koranischen Aussagen iiber Jesus lesen. Der Koran hat Christen
bleibend Bedeutsames iiber Jesus Christus mitzuteilen, sodass sich
das genaue Hinhoren auf den Koran auch aus rein innerchrist-
lichen Griinden lohnt. Diese Aussage ist alles andere als selbstver-
standlich und kann hier nicht in Kiirze begriindet werden. Sie soll
aber gewissermaflen als Versprechen diesem Buch vorangestellt
werden und der Leser bzw. die Leserin mag am Ende priifen, ob
es den Autoren gelungen ist, es einzuldsen.

Kurz gefasst hat unser Buch also drei Ziele. Es will erstens den
Streit um Jesus im Koran historisch nachzeichnen und tiberlegen,
wie seine prizise Aufarbeitung zu einem produktiven Miteinander
von Christen und Muslimen heute beitragen kann. Es will zwei-
tens zeigen, welche grofle hermeneutische Bedeutung die Aus-
einandersetzung mit der Christologie fiir ein addquates Verstehen
des Korans hat. Und es will drittens Perspektiven aufzeigen, wie
Christen ihren Glauben an Jesus als den Christus durch eine Aus-
einandersetzung mit dem Koran vertiefen und reinigen konnen.

11



Einleitung

Um diese Ziele zu erreichen, verwenden wir im Wesentlichen
vier innovative methodische Schritte, die in dieser Form alle noch
nicht auf das Thema der Darstellung Jesu im Koran angewendet
wurden. Diese Tatsache ist besonders deshalb bemerkenswert, weil
es mittlerweile unzahlige Biicher zu diesem Thema gibt, sodass
man denken konnte, dass bereits alles Wissenswerte iiber die uns
hier beschiftigenden Fragen gesagt wurde. Doch keines der uns
bekannten Biicher verwendet auch nur eine der vier Besonder-
heiten, die in methodischer Hinsicht unser Buch kennzeichnen.

Zunichst einmal ist unser Buch das bisher einzige Buch iiber
Jesus im Koran, das von einem christlichen und einem musli-
mischen Autor gemeinsam verantwortet wird. Diese gemeinsame
Autorenschaft ist nicht etwa so zu verstehen, als ob der musli-
mische Autor bestimmte Kapitel geschrieben hitte und der christ-
liche Autor andere. Vielmehr sind fast alle Kapitel in einem ins-
gesamt sechsjahrigen gemeinsamen Schaffensprozess entstanden,
sodass sie alle von beiden gemeinsam verantwortet werden. Beide
wurden dabei von einem Team von Forscherinnen und Forschern
aus Islam und Christentum unterstiitzt, und wir werden gleich in
der Danksagung noch ausfithrlicher darauf eingehen, wie wertvoll
uns die dabei zuteilgewordene Unterstiitzung ist. An dieser Stelle
ist es uns nur wichtig, darauf hinzuweisen, dass wir durch diese
Unterstiitzung nicht nur exegetische Kompetenzen in Anspruch
nehmen konnten, die wir alleine nie besessen hitten. Vielmehr
wurde es uns so auch moglich, Perspektiven anderer Konfessionen
aus unserer je eigenen Religion in den Blick zu nehmen. So haben
wir nicht nur sunnitische und katholische, sondern auch schiiti-
sche, evangelische und syrisch-orthodoxe Perspektiven in unser
Nachdenken einflieflen lassen koénnen. Natiirlich beanspruchen
wir nicht, alle diese Perspektiven in angemessener Weise beriick-
sichtigt und ihre Anliegen aufgenommen zu haben. Aber wir
haben zumindest ginzlich versucht, auf konfessionelle Zuspitzun-
gen zu verzichten und ein interreligiéses Miteinander zu ent-
wickeln, das in unsere beiden Religionen in ihrer ganzen Breite
hineinwirken kann.

Bei aller inklusiven Bemiihung bleibt unser Text natiirlich erst
einmal nur die Verstindigung der beiden Autoren, die am Ende

12



Einleitung

des Buches jeweils in getrennten Kapiteln offenlegen, was sie aus
diesem gemeinsamen Prozess fiir ihr eigenes konfessionelles
Nachdenken mitnehmen. Aber von diesen Abschlussreflexionen
im Schlussteil und der knappen Vorstellung moderner Christo-
logie im dritten Kapitel abgesehen, handelt es sich um einen ge-
meinsamen Text, den wir gemeinsam verantworten. Entsprechend
gab es fiir uns beide noch nie einen Text, bei dem wir so intensiv
um jede einzelne Formulierung gerungen haben. Gerade im
koranexegetischen Teil gibt es mittlerweile so viele Uberarbeitun-
gen, dass wir selbst staunen, wie sehr sich unsere Positionen durch
den Dialog fortentwickelt und wie sehr wir voneinander und mit-
einander gelernt haben.

Die zweite methodische Besonderheit unseres Buches besteht
darin, dass wir in der gesamten koranexegetischen Darstellung
konsequent diachron arbeiten und uns um eine prézise histori-
sche FEinbettung der Entwicklungsgeschichte der koranischen
Aussagen tber Jesus bemithen. Gerade solche historischen Ein-
ordnungen gibt es natiirlich bereits vielfach. Aber selten werden
diese Einordnungen mit einer diachronen Entwicklungsgeschich-
te der koranischen Aussagen verbunden. Vor allem geschieht dies
sonst an keiner Stelle in einer Weise, die auf revisionistische Neu-
konzeptionen des Korans verzichtet. D.h., das vorliegende Buch
operiert dhnlich wie das Corpus-Coranicum-Projekt Angelika Neu-
wirths® ausgehend von der heuristischen Annahme, dass der
Koran tatsichlich im Wesentlichen zu Lebzeiten des Propheten
Muhammad entstanden ist. Zugleich wird die Entwicklungs-
geschichte der koranischen Aussagen {iber Jesus, den Sohn der
Maria, entsprechend der auch im Corpus Coranicum zugrunde
gelegten Chronologie zuriickverfolgt.

Diese methodische Grundannahme kann exegetisch sicher
hinterfragt werden und ist nicht alternativlos. Aber sie erscheint
uns erstens historisch plausibler als die gegenwirtigen revisionis-
tischen Modelle.* Und sie hat zweitens den Vorzug, dass sie keinen

3 Vgl. zur Einfithrung ANGELIKA NEUWIRTH, Der Koran als Text der Spat-
antike. Ein europdischer Zugang, Berlin 2010.
4 Vgl. als Uberblick und Kritik zu diesen Modellen ebd., 91-104.

13



Einleitung

muslimischen Glaubensiiberzeugungen widerspricht, sodass die
in diesem Buch vorgelegten Erkenntnisse auch von muslimischer
Seite rezipiert werden koénnen. Zumindest enthalt unser metho-
disches Vorgehen keine hermeneutischen Pramissen, die in Span-
nung zu muslimischen Glaubensannahmen stehen.

Die dritte methodische Besonderheit unseres Zugangs zu Jesus
im Koran besteht darin, dass wir zumindest die wichtigsten Suren
iber Jesus holistisch lesen. Wir bemiihen uns also, die sonst gén-
gige Atomisierung des Korans zu {iberwinden und die jeweiligen
Suren als literarische Einheiten in den Blick zu bekommen. Natiir-
lich kann das angesichts des begrenzten Raums dieser Unter-
suchung nicht fiir alle Suren geleistet werden, in denen Verse iiber
Jesus vorkommen. Aber zumindest die Hauptsuren, die sich mit
Jesus auseinandersetzen, werden wir jeweils in ihrer Gesamtheit in
den Blick nehmen und so den literarischen Zusammenhang der
jeweiligen Uberlegungen in unserer Deutung zu beriicksichtigen
suchen.

Schliefilich besteht die vierte methodische Besonderheit unse-
res Buches darin, dass es sich an den Prinzipien Komparativer
Theologie orientiert.> Das bedeutet fiir uns beide, dass wir uns
wechselseitig in unsere Glaubensperspektiven einzufiihlen ver-
suchen und uns gegenseitig darin stiitzen wollen, den eigenen
Glauben moglichst iberzeugend zu formulieren. Am Ende steht
schlieSlich eine ausdriickliche Reflexion auf den je eigenen theo-
logischen Standpunkt. Auf diese Weise bleibt das konfessionelle
Moment des jeweiligen theologischen Nachdenkens erhalten.

Zugleich wollen wir einer agonalen Verhéltnisbestimmung un-
serer Religionen entgegentreten. Es geht uns nicht darum, in
einem Wettstreit zu kldren, wer die bessere Perspektive auf Jesus
von Nazaret hat, sondern darum, unsere Perspektiven weiter-
zuentwickeln und dabei der Wahrheit treu zu bleiben, der wir
uns jeweils verpflichtet wissen. Dafiir bearbeiten wir historisch
und exegetisch die anstehenden Herausforderungen gemeinsam

5 Vgl. zu unserem Verstdndnis der Methodik Komparativer Theologie KrLaus
voN StoscH, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religio-
nen (Beitrdge zur Komparativen Theologie; 6), Paderborn u.a. 2012, 193-215.

14



Einleitung

und versuchen auch funktionale Aquivalente fiir die Christologie
im Koran ausfindig zu machen. Auf diese Weise stellen wir uns
gemeinsam den groflen Herausforderungen, die unser Thema
philologisch, historisch und systematisch stellt. Wir beziehen zu-
dem - im Sinne der fiir komparatives Arbeiten so wichtigen In-
stanz des Dritten - moglichst viele weitere Perspektiven mit ein,
um die jeweils gefundenen Einsichten immer neu zu hinterfragen.
Aber wir streben keine allumfassende synthetische Einsicht an,
sondern getrennte und doch dialogisch aufeinander verweisende
theologische Schlussfolgerungen.

Im Einzelnen gehen wir so vor, dass wir nach einer griindlichen
historischen Einfithrung zur Lage der Christologie im siebten
Jahrhundert und zur mutmafilichen Situation auf der arabischen
Halbinsel (Kapitel 2) zu einer Rekonstruktion exemplarischer ge-
genwirtiger Denkfiguren in der Christologie kommen (Kapitel 3).
Auf diese Weise soll einerseits klar werden, in welcher histori-
schen Gemengelage sich der Verkiinder des Korans in die Diskur-
se um Jesus einschaltet. Zugleich soll zumindest angerissen wer-
den, wie sich diese Diskurse bis heute weiterentwickelt haben, um
vor Augen zu haben, wie sich der Koran auch auf diese geénderte
Diskurssituation beziehen lassen konnte. Die systematische Re-
konstruktion des dritten Kapitels ist allein aus christlicher Sicht
geschrieben, weil sie lediglich das Ziel einer Bestandsaufnahme
moderner Zugénge zur Christologie verfolgt und dabei offenlegen
soll, aus welcher christologischen Perspektive heraus der christ-
liche Autor dieses Buches schreibt.

Danach folgt das eigentliche Herzstiick unseres Buches: die
exegetische Auseinandersetzung mit den Jesusversen im Koran
(Kapitel 4). Diese erfolgt, wie bereits gesagt, surenholistisch und
diachron und liefert somit einen exegetisch neuartigen Befund,
der sich in sehr interessanter Weise auf die vorher erarbeitete his-
torische Situation im siebten Jahrhundert beziehen lasst und neue
Gesprachsmoglichkeiten mit zeitgendssischen christologischen
Modellen erméglicht. Eine der wichtigsten Erkenntnisse unserer
exegetischen und historischen Bemiithungen wird sein, dass sich
der Verkiinder des Korans dadurch von den christologischen Dis-
kursen seiner Zeit abgrenzt, dass er eine eigene Prophetologie

15



Einleitung

konzipiert. Diese im Koran grundgelegte Prophetologie ist als sol-
che ein eigener Forschungsgegenstand, dessen umfassende Wiir-
digung mindestens ein weiteres Buch verlangte. Um hier wenigs-
tens erste Eckpunkte unserer Uberlegungen in dieses Buch zu
integrieren, haben wir unseren muslimischen Projektmitarbeiter
Zishan Ghaffar gebeten, einen ersten Entwurf einer solchen
Prophetologie vorzulegen, der in diesem fiinften Kapitel Eingang
in unser Buch gefunden hat. Das Kapitel ermdoglicht es uns, die
Aussagen iiber Jesus praziser koranisch zu kontextualisieren.

Konzentrierten sich unsere Uberlegungen bis zum fiinften Ka-
pitel immer auf die Person Jesu Christi, soll es im sechsten Kapitel
wenigstens ansatzweise um das Werk Jesu Christi gehen. Genau-
erhin wollen wir in diesem Kapitel auf die offenbarungstheologi-
sche und soteriologische Funktion Christi zu sprechen kommen.
In diesem Zusammenhang ist offenkundig, dass der Koran den
christlichen Ausfithrungen nicht folgt, weil in der Mitte seiner
Offenbarungsvorstellung nicht Jesus Christus, sondern der Koran
selbst steht. An dieser Stelle gilt es nun zu kliren, ob sich entspre-
chend der koranische Diskurs selbst auch als funktionales Aqui-
valent des Erlosungswerks Jesu Christi verstehen ldsst. Abge-
schlossen wird unser Buch dann wie bereits angekiindigt durch je
eigene Schlussreflexionen der beiden Autoren dieses Buches, in
denen sie die geleistete historische und exegetische Arbeit zu
eigenen systematischen Schlussfolgerungen verdichten.

Bevor wir inhaltlich in unser Buch einsteigen, wollen wir diese
Einleitung noch nutzen, um denen zu danken, die dieses Projekt
ermoglicht haben. An erster Stelle ist hier die Deutsche For-
schungsgemeinschaft (DFG) zu nennen, die uns insgesamt vier
Jahre lang mehrere Stellen finanziert hat, damit wir unsere For-
schungen vorantreiben konnen. Auflerdem hat sie drei Tagungen
finanziert — zwei in Deutschland und eine in den USA -, die uns,
ebenso wie eine Forschungsreise in die USA, geholfen haben, un-
sere Ideen dem wissenschaftlichen Diskurs zu stellen und sie auf
diese Weise weiterzuentwickeln. Ohne diese Unterstiitzung und
Ermutigung wire dieses Buch nie Wirklichkeit geworden.

Wir wollen aber auch unseren Projektmitarbeiterinnen und
Projektmitarbeitern danken, die nicht nur intensiv an diesem

16



Einleitung

Buch mitgearbeitet, sondern uns auch durch ihre exegetischen,
historischen und systematischen Kenntnisse unterstiitzt haben.
Auf muslimischer Seite sind hier insbesondere Hamideh Mohag-
heghi und Dr. Zishan Ghaffar zu nennen, die uns jeweils un-
ermildlich zu genauer philologischer Arbeit ermutigt und uns in
wirkungsvoller Weise zugearbeitet haben. Dr. Zishan Ghaffar
stellte zudem ein unverzichtbares Bindeglied zur Arbeit des Cor-
pus-Coranicum-Projektes und zu Prof. Dr. Angelika Neuwirth dar,
die uns durch vielfiltige Interventionen in unserer Arbeit voran-
gebracht und immer wieder neu befliigelt hat. Ohne diese Zusam-
menarbeit hiatten wir nicht einmal im Ansatz die exegetische und
philologische Genauigkeit erreichen kénnen, die wir jetzt vorzu-
legen hoffen. Ein ganz besonderer Dank gilt auch unserer christ-
lichen Projektmitarbeiterin Cornelia Dockter, die wihrend der
gesamten Laufzeit unseres Projekts immer alle Fiden in der Hand
behielt und uns bei unzahligen Arbeitsschritten, Recherchen und
Suchbewegungen unschitzbare Dienste erwiesen hat. Auch ohne
sie und ihre tatkraftige Hilfe wére das Buch nicht moglich ge-
wesen. Schliefilich ist unser Projektmitarbeiter Dr. Darius Asghar-
Zadeh zu nennen, der sich insbesondere um wichtige Passagen des
sechsten Kapitels verdient gemacht hat.

Neben diesen dank der DFG in unserem Projekt fest angestell-
ten Personen gibt es eine Reihe von weiteren Mitarbeiterinnen
und Mitarbeitern, die fiir den Erfolg unseres Projektes einen wich-
tigen Beitrag geleistet haben. Dr. Dina El Omari hat uns immer
wieder durch ihre exegetischen Kompetenzen zugearbeitet, Mar-
tina Aras hat darauf geachtet, dass die syrisch-orthodoxe Perspek-
tive im Projekt prdsent blieb, Jun.-Prof. Dr. Muna Tatari und
Tolou Khademalsharieh haben vor allem in der Anfangsphase
des Projekts wertvolle Hilfestellungen geliefert und Christine
Schlichtig hat tiber den gesamten Projektzeitraum unsere Arbei-
ten mitgetragen. Als studentische Mitarbeiterinnen haben Eva-
Maria Leifeld und Lena Steindl lange in dem Projekt mitgeholfen.
Am Ende war es dann vor allem Katharina Holtmann, die den
Drucklegungsprozess des Buches begleitet und vorangebracht hat.
Ein besonderer Dank gilt schliefllich allen Kolleginnen und Kolle-
gen, die unser Projekt mit Rat und Tat begleitet haben und die uns

17



Einleitung

wertvolle Anregungen zur Uberarbeitung unseres Manuskripts
gegeben haben. Namentlich genannt seien Prof. Dr. Reinhold
Bernhardt, Prof. Dr. Lejla Demiri, Prof. Dr. Georg Essen, Prof. Dr.
Hans-Peter Grofhans, Dirk Hartwig, Narjes Javandel, Prof. Dr.
Milad Karimi, Prof. Dr. Elisa Klapheck, Prof. Dr. Wolf Kroétke,
Prof. Dr. Leo Lefebure, Prof. Dr. Hajj Muhammad Legenhausen,
Prof. DDr. Bernhard Nitsche, Prof. Dr. Omer Ozsoy, Prof. Dr.
Ahmad Pakatchi, Prof. Dr. Peter C. Phan, Prof. Dr. Aho Shemun-
kasho, Prof. Dr. Angelika Strotmann, Prof. Dr. Georges Tamer so-
wie Prof. Dr. Holger Zellentin. Besonders hervorheben méchten
wir Prof. Dr. Sidney Griffith und Prof. Dr. Jiirgen Werbick. Sidney
Griffith hat dem christlichen Autor dieses Buches wihrend seines
Forschungsfreisemesters in Georgetown in wochentlichen Ge-
sprachen Gelegenheit gegeben, eine erste Version des Buches Satz
fiir Satz durchzudiskutieren und dabei unzdhlige Anregungen
zum Thema gegeben. Auch war er der amerikanische Gastgeber
einer gemeinsamen Tagung zum Thema des Buches an der Catho-
lic University of America, die beiden Autoren sehr weitergeholfen
hat. Jurgen Werbick war es, der den Gesprichszusammenhang
zwischen den beiden Autoren des Buches im Rahmen des Miins-
teraner Exzellenzclusters zum Thema Religion und Politik zu ver-
tiefen geholfen hat und der den Entstehungsprozess des Buches
von Anfang an intensiv begleitet hat. Seine Impulse waren und
sind beiden Autoren eine ganz besondere Inspiration.

Paderborn/Miunster am Fest der Geburt Jesu 2017.
Klaus von Stosch und Mouhanad Khorchide

18



