
HV 38154 / p. 3 / 1.3.2018

Mouhanad Khorchide
Klaus von Stosch

Der andere Prophet
Jesus im Koran



HV 38154 / p. 4 / 1.3.2018

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018
Hermann-Herder-Str. 4, 79104 Freiburg

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Bei Fragen zur Produktsicherheit wenden Sie sich an 
produktsicherheit@herder.de

Umschlaggestaltung: © Christoph Pittner (Pittner-Design) 
Umschlagmotiv: © Designed by visnezh / Freepik

Satz: SatzWeise GmbH, Trier

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-03669-9

ISBN E-Book 978-3-451-81294-1



HV 38154 / p. 5 / 1.3.2018

Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

2 Zur Lage der Christologie im siebten Jahrhundert . . . 19
2.1 Streitfall Chalcedon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
2.2 Ein dogmenpolitischer Kompromiss? . . . . . . . . . . 26
2.3 Die neuchalcedonische Enhypostasielehre . . . . . . . 30
2.4 Christologische Debatten bei den Antichalcedoniern . 36
2.5 Die arabische Halbinsel als Sammelbecken der

Häresien? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
2.6 Zur Situation auf der arabischen Halbinsel im

siebten Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

3 Neuaufbrüche in der Christologie der Gegenwart . . . 67
3.1 Der Ansatzpunkt der Bewusstseinschristologie . . . . . 69
3.2 Der neuzeitliche Paradigmenwechsel zur relationalen

Ontologie und seine Auswirkungen auf die Christologie 76
3.3 Bewährung im Blick auf den historischen Jesus . . . . . 83
3.4 Mehrfache Inkarnation? . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

4 Surenholistische Lektüre der Suren 19, 3 und 5
im Kontext einer diachronen Lektüre der Jesusverse
des Korans . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

4.1 Jesus in der Sure Maryam . . . . . . . . . . . . . . . . 98
4.1.1 Zacharias und Johannes . . . . . . . . . . . . . . 100
4.1.2 Maria und ihr Kind . . . . . . . . . . . . . . . . 102
4.1.3 Selbstvorstellung Jesu . . . . . . . . . . . . . . . 107

5



HV 38154 / p. 6 / 1.3.2018

4.1.4 Antichristliche Interventionen in Q 19:34–40? . . 113
4.1.5 Weitere Themen der Sure Maryam . . . . . . . . 120
4.1.6 Verdichtung der Prophetologie in spät-

mekkanischer und frühmedinensischer Zeit . . . 124
4.2 Sure Āl ʿImrān . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

4.2.1 Prolog (Verse 1–32) . . . . . . . . . . . . . . . . 129
4.2.2 Narrativer Kern (Verse 33–62) . . . . . . . . . . 132
4.2.3 Religionspolitische Auseinandersetzungen

(Verse 63–99) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
4.2.4 Selbstvergewisserung der muslimischen

Gemeinde (Verse 100–200) . . . . . . . . . . . . 146
4.2.5 Kreuzestod Jesu? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

4.3 Sure al-Māʾida . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156
4.3.1 Struktur und Themen der Sure . . . . . . . . . . 157
4.3.2 Kritik an jeder Vergöttlichung von Menschen . . 162
4.3.3 Bruch mit dem Christentum? . . . . . . . . . . . 169

5 Einordnung in die koranische Prophetologie
(Zishan Ghaffar) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176

5.1 Frühmekkanische Suren: Eschatologische Prophetie . . 179
5.1.1 Eschatologische Naherwartung? . . . . . . . . . . 185

5.2 Mittelmekkanische Suren: Prophetologie zwischen
Errettung, Erwählung und Barmherzigkeit . . . . . . . 189
5.2.1 Die neuen Rahmenbedingungen der

Verkündigung in Mittelmekka und ihre
zentralen Topoi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190

5.2.2 Die koranische Apostellehre in Mittelmekka . . . 194
5.2.3 Die Geburt der Prophetie aus der Barmherzigkeit

Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203
5.2.4 Muhammad als Moses redivivus –

Die Verdichtung der koranischen Prophetologie
in Mittelmekka . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206

5.3 Spätmekkanische Prophetologie:
Die Apologie des Gesandten . . . . . . . . . . . . . . . 209

Inhaltsverzeichnis

6



HV 38154 / p. 7 / 1.3.2018

5.4 Die koranische Prophetologie in Medina . . . . . . . . 214
5.4.1 Von der existentiellen zur textuellen Typologie . 214
5.4.2 Von der Schicksalsgemeinschaft zur universalen

Bundesgemeinschaft. Die koranische Propheto-
logie zwischen Universalität und Exklusivität . . 216

5.4.3 Der Gesandte Muhammad als Gesetzgeber und
seine besondere Dignität als prophetischer
Würdenträger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

5.4.4 Prophetologie als Gegendiskurs zur Christologie? 221

6 Das Werk Jesu Christi und der Koran: Spurensuche auf
der Ebene funktionaler Äquivalente . . . . . . . . . . . 227

6.1 Selbstoffenbarung Gottes in der islamischen Tradition?
(unter Beteiligung von Darius Asghar-Zadeh) . . . . 229

6.2 Das Gott-Mensch-Verhältnis als Freiheitsverhältnis . . 241
6.3 Zur soteriologischen Relevanz des Korans (unter

Beteiligung von Darius Asghar-Zadeh) . . . . . . . . 254
6.4 Kann Gott leiden? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
6.5 Koranische Impulse, um Emotionen in Gott zu denken 275

7 Neue Perspektiven auf den Koran . . . . . . . . . . . . 289
7.1 Systematische Schlussfolgerungen aus christlicher Sicht 289
7.2 Systematische Schlussfolgerungen aus muslimischer

Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295

8 Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303

Textnachweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318

Inhaltsverzeichnis

7



HV 38154 / p. 8 / 1.3.2018



HV 38154 / p. 9 / 1.3.2018

1 Einleitung

Der christliche Glaube ist wesentlich Glaube an Jesus als den
Christus. Von daher ist es für Christinnen und Christen im inter-
religiösen Gespräch von schwer zu überschätzender Wichtigkeit,
zu erfahren, was die Gesprächspartner aus der anderen Religion
von Jesus Christus halten. Auf der anderen Seite ist es aus musli-
misch theologischer Perspektive eine große Bereicherung, sich mit
Jesus fernab einer innerislamischen Perspektive auseinanderzuset-
zen. Denn diese führte in der Vergangenheit oft zu einer apologe-
tischen Haltung dem Christentum gegenüber, insofern der Koran
als pauschale Kritik am Christentum verstanden wurde. Es wurde
in der innerislamischen Diskussion bislang versäumt, die unter-
schiedlichen christlichen Perspektiven auf Jesus im Verlauf der
christlichen Geschichte, besonders zur Entstehungszeit des Ko-
rans, genauer zur Kenntnis zu nehmen. Dabei lädt gerade der Ko-
ran die Muslime dazu ein, sich auf christliche Perspektiven ein-
zulassen und diese auf der Basis des gemeinsamen Glaubens an
den einen Gott ins Gespräch zu bringen. So heißt es im Koran
ausdrücklich: „Sprecht: ‚Wir glauben an das, was auf uns herab-
gesandt und was auf euch herabgesandt wurde. Unser Gott und
euer Gott sind einer. Ihm sind wir ergeben.‘“ (Q 29:46)1 Der Ko-
ran distanziert sich keineswegs von Christen. Im Gegenteil ver-
spricht er ihnen sogar die ewige Glückseligkeit (Q 2:62; Q 5:69).

Wie können Muslime allerdings diese Zusage an Christen im
Lichte der mitunter kritischen Auseinandersetzung des Korans
mit christlichen Vorstellungen verstehen? Wie trägt eine theo-
logisch intensive Beschäftigung mit Jesus im Koran dazu bei, dass
Muslime ein besseres Verständnis von dem im Koran angespro-

1 Wir folgen in diesem Buch immer, wenn wir es nicht ausdrücklich anders
vermerken, der Koranübersetzung von Hartmut Bobzin.

9



HV 38154 / p. 10 / 1.3.2018

chenen gemeinsamen Gott der Muslime und Christen erhalten
und wie trägt diese Beschäftigung letztendlich zu einem besseren
Verständnis koranischer Aussagen über Jesus bei? An dieser Stelle
ist gerade das Gespräch von Christen und Muslimen brisant, weil
es die entscheidende Offenbarungsurkunde des Islams selbst ist,
die sich ausführlich mit dem Messias Jesus, dem Sohn der Maria,
auseinandersetzt. In insgesamt 108 Versen in 15 verschiedenen
Suren des Korans wird Jesus direkt erwähnt, an vielen anderen
Stellen wird auf ihn angespielt. Wie wir noch sehen werden, ist
die Christologie ein zentrales Thema des Korans, mit dem sich
der Verkünder des Korans2 und die frühe muslimische Gemeinde
ebenso gründlich wie kritisch auseinandersetzt.

Bedenkt man, dass der Koran für Muslime das Ergebnis einer
Kommunikation zwischen Gott und den Erstadressaten der Ver-
kündigung Muhammads darstellt und somit einen göttlichen Ur-
sprung besitzt, ergibt sich aus diesem Befund eine explosive Mi-
schung für das Miteinander von Christen und Muslimen. Denn es
ist offensichtlich, dass der Koran stark von der üblichen christ-
lichen Sicht auf Jesus abweicht und ihr zumindest auf den ersten
Blick an zentralen Stellen widerspricht. An diesem Punkt gewinnt
man den Eindruck, dass folgende Alternative unausweichlich ist:
Entweder man verteidigt die Christologie gegen die koranische
Kritik und scheint dadurch den islamischen Glauben anzugreifen.
Oder aber man gibt der koranischen Kritik an der Christologie
Recht und wertet dadurch möglicherweise den christlichen Glau-
ben ab. Denn wenn der Koran auf Gott zurückgeht, dann kann
Gottes kritischer Einspruch nur Anlass für die Revision des eige-
nen Glaubens sein, nicht aber für eine apologetische Erwiderung.
Der Streit um Jesus scheint deshalb geradezu eine Sollbruchstelle
für das muslimisch-christliche Miteinander zu sein, und seine Be-
arbeitung ist eine der vordringlichsten Aufgaben für eine Theo-
logie, die sich ein friedliches Miteinander der Religionen zum Ziel
gesetzt hat.

Einleitung

2 Wenn wir von dem Verkünder des Korans sprechen, ist bewusst offen gelas-
sen, ob es sich um Gott oder Muhammad oder beide handelt, sodass unter-
schiedliche Lesarten des Buches möglich sind.

10



HV 38154 / p. 11 / 1.3.2018

Doch die Auseinandersetzung mit der Jesusdarstellung im Ko-
ran ist nicht nur für den Dialog beider Religionen bedeutsam.
Auch innerchristlich und innermuslimisch stellt sie vor wichtige
Herausforderungen. Aus muslimischer Sicht ist es ausgesprochen
irritierend, dass der Koran eine Reihe von Aussagen macht, die die
Besonderheit Jesu in – für die islamische Schultheologie – heraus-
fordernder Weise würdigen. Offenkundig gibt es im Koran zu-
gleich eine bemerkenswerte Würdigung der Bedeutung Jesu
Christi und eine kritische Auseinandersetzung mit der christ-
lichen Rezeption dieser Bedeutung. Will man die koranische Pro-
phetologie und die koranische Selbstreflexion richtig verstehen,
hängt viel davon ab, wie man seine diskursive Auseinanderset-
zung mit der Christologie auswertet. Von daher ist die Art der
Würdigung Jesu im Koran für ein adäquates Verstehen des Korans
viel bedeutsamer, als das bisher gemeinhin erkannt wird.

Umgekehrt steckt in der Darstellung Jesu Christi im Koran
auch ein wichtiges Lernpotenzial für die christliche Theologie. Zu-
mindest ist es eines der wichtigen Anliegen dieses Buches, genau
dies zu zeigen. Christen können ihren Zugang zu Jesus Christus
und ihr Verstehen der eigenen Geschichte vertiefen, wenn sie die
koranischen Aussagen über Jesus lesen. Der Koran hat Christen
bleibend Bedeutsames über Jesus Christus mitzuteilen, sodass sich
das genaue Hinhören auf den Koran auch aus rein innerchrist-
lichen Gründen lohnt. Diese Aussage ist alles andere als selbstver-
ständlich und kann hier nicht in Kürze begründet werden. Sie soll
aber gewissermaßen als Versprechen diesem Buch vorangestellt
werden und der Leser bzw. die Leserin mag am Ende prüfen, ob
es den Autoren gelungen ist, es einzulösen.

Kurz gefasst hat unser Buch also drei Ziele. Es will erstens den
Streit um Jesus im Koran historisch nachzeichnen und überlegen,
wie seine präzise Aufarbeitung zu einem produktiven Miteinander
von Christen und Muslimen heute beitragen kann. Es will zwei-
tens zeigen, welche große hermeneutische Bedeutung die Aus-
einandersetzung mit der Christologie für ein adäquates Verstehen
des Korans hat. Und es will drittens Perspektiven aufzeigen, wie
Christen ihren Glauben an Jesus als den Christus durch eine Aus-
einandersetzung mit dem Koran vertiefen und reinigen können.

Einleitung

11



HV 38154 / p. 12 / 1.3.2018

Um diese Ziele zu erreichen, verwenden wir im Wesentlichen
vier innovative methodische Schritte, die in dieser Form alle noch
nicht auf das Thema der Darstellung Jesu im Koran angewendet
wurden. Diese Tatsache ist besonders deshalb bemerkenswert, weil
es mittlerweile unzählige Bücher zu diesem Thema gibt, sodass
man denken könnte, dass bereits alles Wissenswerte über die uns
hier beschäftigenden Fragen gesagt wurde. Doch keines der uns
bekannten Bücher verwendet auch nur eine der vier Besonder-
heiten, die in methodischer Hinsicht unser Buch kennzeichnen.

Zunächst einmal ist unser Buch das bisher einzige Buch über
Jesus im Koran, das von einem christlichen und einem musli-
mischen Autor gemeinsam verantwortet wird. Diese gemeinsame
Autorenschaft ist nicht etwa so zu verstehen, als ob der musli-
mische Autor bestimmte Kapitel geschrieben hätte und der christ-
liche Autor andere. Vielmehr sind fast alle Kapitel in einem ins-
gesamt sechsjährigen gemeinsamen Schaffensprozess entstanden,
sodass sie alle von beiden gemeinsam verantwortet werden. Beide
wurden dabei von einem Team von Forscherinnen und Forschern
aus Islam und Christentum unterstützt, und wir werden gleich in
der Danksagung noch ausführlicher darauf eingehen, wie wertvoll
uns die dabei zuteilgewordene Unterstützung ist. An dieser Stelle
ist es uns nur wichtig, darauf hinzuweisen, dass wir durch diese
Unterstützung nicht nur exegetische Kompetenzen in Anspruch
nehmen konnten, die wir alleine nie besessen hätten. Vielmehr
wurde es uns so auch möglich, Perspektiven anderer Konfessionen
aus unserer je eigenen Religion in den Blick zu nehmen. So haben
wir nicht nur sunnitische und katholische, sondern auch schiiti-
sche, evangelische und syrisch-orthodoxe Perspektiven in unser
Nachdenken einfließen lassen können. Natürlich beanspruchen
wir nicht, alle diese Perspektiven in angemessener Weise berück-
sichtigt und ihre Anliegen aufgenommen zu haben. Aber wir
haben zumindest gänzlich versucht, auf konfessionelle Zuspitzun-
gen zu verzichten und ein interreligiöses Miteinander zu ent-
wickeln, das in unsere beiden Religionen in ihrer ganzen Breite
hineinwirken kann.

Bei aller inklusiven Bemühung bleibt unser Text natürlich erst
einmal nur die Verständigung der beiden Autoren, die am Ende

Einleitung

12



HV 38154 / p. 13 / 1.3.2018

des Buches jeweils in getrennten Kapiteln offenlegen, was sie aus
diesem gemeinsamen Prozess für ihr eigenes konfessionelles
Nachdenken mitnehmen. Aber von diesen Abschlussreflexionen
im Schlussteil und der knappen Vorstellung moderner Christo-
logie im dritten Kapitel abgesehen, handelt es sich um einen ge-
meinsamen Text, den wir gemeinsam verantworten. Entsprechend
gab es für uns beide noch nie einen Text, bei dem wir so intensiv
um jede einzelne Formulierung gerungen haben. Gerade im
koranexegetischen Teil gibt es mittlerweile so viele Überarbeitun-
gen, dass wir selbst staunen, wie sehr sich unsere Positionen durch
den Dialog fortentwickelt und wie sehr wir voneinander und mit-
einander gelernt haben.

Die zweite methodische Besonderheit unseres Buches besteht
darin, dass wir in der gesamten koranexegetischen Darstellung
konsequent diachron arbeiten und uns um eine präzise histori-
sche Einbettung der Entwicklungsgeschichte der koranischen
Aussagen über Jesus bemühen. Gerade solche historischen Ein-
ordnungen gibt es natürlich bereits vielfach. Aber selten werden
diese Einordnungen mit einer diachronen Entwicklungsgeschich-
te der koranischen Aussagen verbunden. Vor allem geschieht dies
sonst an keiner Stelle in einer Weise, die auf revisionistische Neu-
konzeptionen des Korans verzichtet. D.h., das vorliegende Buch
operiert ähnlichwie dasCorpus-Coranicum-ProjektAngelika Neu-
wirths3 ausgehend von der heuristischen Annahme, dass der
Koran tatsächlich im Wesentlichen zu Lebzeiten des Propheten
Muhammad entstanden ist. Zugleich wird die Entwicklungs-
geschichte der koranischen Aussagen über Jesus, den Sohn der
Maria, entsprechend der auch im Corpus Coranicum zugrunde
gelegten Chronologie zurückverfolgt.

Diese methodische Grundannahme kann exegetisch sicher
hinterfragt werden und ist nicht alternativlos. Aber sie erscheint
uns erstens historisch plausibler als die gegenwärtigen revisionis-
tischen Modelle.4 Und sie hat zweitens den Vorzug, dass sie keinen

Einleitung

3 Vgl. zur Einführung Angelika Neuwirth, Der Koran als Text der Spät-
antike. Ein europäischer Zugang, Berlin 2010.
4 Vgl. als Überblick und Kritik zu diesen Modellen ebd., 91–104.

13



HV 38154 / p. 14 / 1.3.2018

muslimischen Glaubensüberzeugungen widerspricht, sodass die
in diesem Buch vorgelegten Erkenntnisse auch von muslimischer
Seite rezipiert werden können. Zumindest enthält unser metho-
disches Vorgehen keine hermeneutischen Prämissen, die in Span-
nung zu muslimischen Glaubensannahmen stehen.

Die dritte methodische Besonderheit unseres Zugangs zu Jesus
im Koran besteht darin, dass wir zumindest die wichtigsten Suren
über Jesus holistisch lesen. Wir bemühen uns also, die sonst gän-
gige Atomisierung des Korans zu überwinden und die jeweiligen
Suren als literarische Einheiten in den Blick zu bekommen. Natür-
lich kann das angesichts des begrenzten Raums dieser Unter-
suchung nicht für alle Suren geleistet werden, in denen Verse über
Jesus vorkommen. Aber zumindest die Hauptsuren, die sich mit
Jesus auseinandersetzen, werdenwir jeweils in ihrer Gesamtheit in
den Blick nehmen und so den literarischen Zusammenhang der
jeweiligen Überlegungen in unserer Deutung zu berücksichtigen
suchen.

Schließlich besteht die vierte methodische Besonderheit unse-
res Buches darin, dass es sich an den Prinzipien Komparativer
Theologie orientiert.5 Das bedeutet für uns beide, dass wir uns
wechselseitig in unsere Glaubensperspektiven einzufühlen ver-
suchen und uns gegenseitig darin stützen wollen, den eigenen
Glauben möglichst überzeugend zu formulieren. Am Ende steht
schließlich eine ausdrückliche Reflexion auf den je eigenen theo-
logischen Standpunkt. Auf diese Weise bleibt das konfessionelle
Moment des jeweiligen theologischen Nachdenkens erhalten.

Zugleich wollen wir einer agonalen Verhältnisbestimmung un-
serer Religionen entgegentreten. Es geht uns nicht darum, in
einem Wettstreit zu klären, wer die bessere Perspektive auf Jesus
von Nazaret hat, sondern darum, unsere Perspektiven weiter-
zuentwickeln und dabei der Wahrheit treu zu bleiben, der wir
uns jeweils verpflichtet wissen. Dafür bearbeiten wir historisch
und exegetisch die anstehenden Herausforderungen gemeinsam

Einleitung

5 Vgl. zu unserem Verständnis der Methodik Komparativer Theologie Klaus
von Stosch, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religio-
nen (Beiträge zur Komparativen Theologie; 6), Paderborn u. a. 2012, 193–215.

14



HV 38154 / p. 15 / 1.3.2018

und versuchen auch funktionale Äquivalente für die Christologie
im Koran ausfindig zu machen. Auf diese Weise stellen wir uns
gemeinsam den großen Herausforderungen, die unser Thema
philologisch, historisch und systematisch stellt. Wir beziehen zu-
dem – im Sinne der für komparatives Arbeiten so wichtigen In-
stanz des Dritten – möglichst viele weitere Perspektiven mit ein,
um die jeweils gefundenen Einsichten immer neu zu hinterfragen.
Aber wir streben keine allumfassende synthetische Einsicht an,
sondern getrennte und doch dialogisch aufeinander verweisende
theologische Schlussfolgerungen.

Im Einzelnen gehen wir so vor, dass wir nach einer gründlichen
historischen Einführung zur Lage der Christologie im siebten
Jahrhundert und zur mutmaßlichen Situation auf der arabischen
Halbinsel (Kapitel 2) zu einer Rekonstruktion exemplarischer ge-
genwärtiger Denkfiguren in der Christologie kommen (Kapitel 3).
Auf diese Weise soll einerseits klar werden, in welcher histori-
schen Gemengelage sich der Verkünder des Korans in die Diskur-
se um Jesus einschaltet. Zugleich soll zumindest angerissen wer-
den, wie sich diese Diskurse bis heute weiterentwickelt haben, um
vor Augen zu haben, wie sich der Koran auch auf diese geänderte
Diskurssituation beziehen lassen könnte. Die systematische Re-
konstruktion des dritten Kapitels ist allein aus christlicher Sicht
geschrieben, weil sie lediglich das Ziel einer Bestandsaufnahme
moderner Zugänge zur Christologie verfolgt und dabei offenlegen
soll, aus welcher christologischen Perspektive heraus der christ-
liche Autor dieses Buches schreibt.

Danach folgt das eigentliche Herzstück unseres Buches: die
exegetische Auseinandersetzung mit den Jesusversen im Koran
(Kapitel 4). Diese erfolgt, wie bereits gesagt, surenholistisch und
diachron und liefert somit einen exegetisch neuartigen Befund,
der sich in sehr interessanter Weise auf die vorher erarbeitete his-
torische Situation im siebten Jahrhundert beziehen lässt und neue
Gesprächsmöglichkeiten mit zeitgenössischen christologischen
Modellen ermöglicht. Eine der wichtigsten Erkenntnisse unserer
exegetischen und historischen Bemühungen wird sein, dass sich
der Verkünder des Korans dadurch von den christologischen Dis-
kursen seiner Zeit abgrenzt, dass er eine eigene Prophetologie

Einleitung

15



HV 38154 / p. 16 / 1.3.2018

konzipiert. Diese im Koran grundgelegte Prophetologie ist als sol-
che ein eigener Forschungsgegenstand, dessen umfassende Wür-
digung mindestens ein weiteres Buch verlangte. Um hier wenigs-
tens erste Eckpunkte unserer Überlegungen in dieses Buch zu
integrieren, haben wir unseren muslimischen Projektmitarbeiter
Zishan Ghaffar gebeten, einen ersten Entwurf einer solchen
Prophetologie vorzulegen, der in diesem fünften Kapitel Eingang
in unser Buch gefunden hat. Das Kapitel ermöglicht es uns, die
Aussagen über Jesus präziser koranisch zu kontextualisieren.

Konzentrierten sich unsere Überlegungen bis zum fünften Ka-
pitel immer auf die Person Jesu Christi, soll es im sechsten Kapitel
wenigstens ansatzweise um das Werk Jesu Christi gehen. Genau-
erhin wollen wir in diesem Kapitel auf die offenbarungstheologi-
sche und soteriologische Funktion Christi zu sprechen kommen.
In diesem Zusammenhang ist offenkundig, dass der Koran den
christlichen Ausführungen nicht folgt, weil in der Mitte seiner
Offenbarungsvorstellung nicht Jesus Christus, sondern der Koran
selbst steht. An dieser Stelle gilt es nun zu klären, ob sich entspre-
chend der koranische Diskurs selbst auch als funktionales Äqui-
valent des Erlösungswerks Jesu Christi verstehen lässt. Abge-
schlossen wird unser Buch dann wie bereits angekündigt durch je
eigene Schlussreflexionen der beiden Autoren dieses Buches, in
denen sie die geleistete historische und exegetische Arbeit zu
eigenen systematischen Schlussfolgerungen verdichten.

Bevor wir inhaltlich in unser Buch einsteigen, wollen wir diese
Einleitung noch nutzen, um denen zu danken, die dieses Projekt
ermöglicht haben. An erster Stelle ist hier die Deutsche For-
schungsgemeinschaft (DFG) zu nennen, die uns insgesamt vier
Jahre lang mehrere Stellen finanziert hat, damit wir unsere For-
schungen vorantreiben können. Außerdem hat sie drei Tagungen
finanziert – zwei in Deutschland und eine in den USA –, die uns,
ebenso wie eine Forschungsreise in die USA, geholfen haben, un-
sere Ideen dem wissenschaftlichen Diskurs zu stellen und sie auf
diese Weise weiterzuentwickeln. Ohne diese Unterstützung und
Ermutigung wäre dieses Buch nie Wirklichkeit geworden.

Wir wollen aber auch unseren Projektmitarbeiterinnen und
Projektmitarbeitern danken, die nicht nur intensiv an diesem

Einleitung

16



HV 38154 / p. 17 / 1.3.2018

Buch mitgearbeitet, sondern uns auch durch ihre exegetischen,
historischen und systematischen Kenntnisse unterstützt haben.
Auf muslimischer Seite sind hier insbesondere Hamideh Mohag-
heghi und Dr. Zishan Ghaffar zu nennen, die uns jeweils un-
ermüdlich zu genauer philologischer Arbeit ermutigt und uns in
wirkungsvoller Weise zugearbeitet haben. Dr. Zishan Ghaffar
stellte zudem ein unverzichtbares Bindeglied zur Arbeit des Cor-
pus-Coranicum-Projektes und zu Prof. Dr. Angelika Neuwirth dar,
die uns durch vielfältige Interventionen in unserer Arbeit voran-
gebracht und immer wieder neu beflügelt hat. Ohne diese Zusam-
menarbeit hätten wir nicht einmal im Ansatz die exegetische und
philologische Genauigkeit erreichen können, die wir jetzt vorzu-
legen hoffen. Ein ganz besonderer Dank gilt auch unserer christ-
lichen Projektmitarbeiterin Cornelia Dockter, die während der
gesamten Laufzeit unseres Projekts immer alle Fäden in der Hand
behielt und uns bei unzähligen Arbeitsschritten, Recherchen und
Suchbewegungen unschätzbare Dienste erwiesen hat. Auch ohne
sie und ihre tatkräftige Hilfe wäre das Buch nicht möglich ge-
wesen. Schließlich ist unser Projektmitarbeiter Dr. Darius Asghar-
Zadeh zu nennen, der sich insbesondere umwichtige Passagen des
sechsten Kapitels verdient gemacht hat.

Neben diesen dank der DFG in unserem Projekt fest angestell-
ten Personen gibt es eine Reihe von weiteren Mitarbeiterinnen
und Mitarbeitern, die für den Erfolg unseres Projektes einen wich-
tigen Beitrag geleistet haben. Dr. Dina El Omari hat uns immer
wieder durch ihre exegetischen Kompetenzen zugearbeitet, Mar-
tina Aras hat darauf geachtet, dass die syrisch-orthodoxe Perspek-
tive im Projekt präsent blieb, Jun.-Prof. Dr. Muna Tatari und
Tolou Khademalsharieh haben vor allem in der Anfangsphase
des Projekts wertvolle Hilfestellungen geliefert und Christine
Schlichtig hat über den gesamten Projektzeitraum unsere Arbei-
ten mitgetragen. Als studentische Mitarbeiterinnen haben Eva-
Maria Leifeld und Lena Steindl lange in dem Projekt mitgeholfen.
Am Ende war es dann vor allem Katharina Holtmann, die den
Drucklegungsprozess des Buches begleitet und vorangebracht hat.
Ein besonderer Dank gilt schließlich allen Kolleginnen und Kolle-
gen, die unser Projekt mit Rat und Tat begleitet haben und die uns

Einleitung

17



HV 38154 / p. 18 / 1.3.2018

wertvolle Anregungen zur Überarbeitung unseres Manuskripts
gegeben haben. Namentlich genannt seien Prof. Dr. Reinhold
Bernhardt, Prof. Dr. Lejla Demiri, Prof. Dr. Georg Essen, Prof. Dr.
Hans-Peter Großhans, Dirk Hartwig, Narjes Javandel, Prof. Dr.
Milad Karimi, Prof. Dr. Elisa Klapheck, Prof. Dr. Wolf Krötke,
Prof. Dr. Leo Lefebure, Prof. Dr. Hajj Muhammad Legenhausen,
Prof. DDr. Bernhard Nitsche, Prof. Dr. Ömer Özsoy, Prof. Dr.
Ahmad Pakatchi, Prof. Dr. Peter C. Phan, Prof. Dr. Aho Shemun-
kasho, Prof. Dr. Angelika Strotmann, Prof. Dr. Georges Tamer so-
wie Prof. Dr. Holger Zellentin. Besonders hervorheben möchten
wir Prof. Dr. Sidney Griffith und Prof. Dr. Jürgen Werbick. Sidney
Griffith hat dem christlichen Autor dieses Buches während seines
Forschungsfreisemesters in Georgetown in wöchentlichen Ge-
sprächen Gelegenheit gegeben, eine erste Version des Buches Satz
für Satz durchzudiskutieren und dabei unzählige Anregungen
zum Thema gegeben. Auch war er der amerikanische Gastgeber
einer gemeinsamen Tagung zum Thema des Buches an der Catho-
lic University of America, die beiden Autoren sehr weitergeholfen
hat. Jürgen Werbick war es, der den Gesprächszusammenhang
zwischen den beiden Autoren des Buches im Rahmen des Müns-
teraner Exzellenzclusters zum Thema Religion und Politik zu ver-
tiefen geholfen hat und der den Entstehungsprozess des Buches
von Anfang an intensiv begleitet hat. Seine Impulse waren und
sind beiden Autoren eine ganz besondere Inspiration.

Paderborn/Münster am Fest der Geburt Jesu 2017.

Klaus von Stosch und Mouhanad Khorchide

Einleitung

18


