PEMA CHODRON

Wie wir leben, so sterben wir

] GOLDMANN



Buch

Unberiihrter Schnee, der in der Wirme wegtaut, Sonnenauf- und
-untergang, der Lauf der Jahreszeiten — alles unterliegt dem Wan-
del. Pema Chodron ladt uns ein, dieser natiirlichen Bewegung
des Lebens zu folgen. Denn gerade in der Verganglichkeit liegt
die Schonheit des Lebens: Wenn wir uns den Anfiangen und Ab-
schieden nicht verschliefSen, sondern uns dem Unbestimmten 6ff-
nen, lernen wir Frieden zu empfinden und Mitgefiihl fiir uns und
andere zu entwickeln.
In fiinfundzwanzig Lektionen zeigt Pema Chodron, wie wir diesen
Weg selbst gehen konnen. Sie macht uns mit der eigenen Sterblich-
keit vertraut und eroffnet uns zugleich die Moglichkeit, uns be-
rithren zu lassen von all dem, was uns widerfahrt im Leben.

Autorin

Pema Chodron ist US-Amerikanerin und buddhistische Nonne in
der Tradition des tibetischen Meditationsmeisters Chogyam
Trungpa. Sie ist Leiterin des tibetischen Klosters Gampo Abbey
auf der kanadischen Insel Cape Breton. Heute gehort sie zu den
bekanntesten buddhistischen Lehrerinnen der Welt. Bevor sie ihre
Geliibde als Nonne ablegte, wurde sie Mutter, und ist somit so-
wohl mit dem weltlichen als auch dem geistigen Leben vertraut.
Mit ihren Biichern wie »Wenn alles zusammenbricht« oder »Das
Unwillkommene willkommen heiffen« erreicht sie weltweit eine
grofle Leserschaft.

Weitere Informationen unter
www.pemachodronfoundation.org

Auflerdem von Pema Chédron im Programm
Wenn alles zusammenbricht
Den Sprung wagen
Wie wir unsere Gedanken beruhigen



Pema Chodron

Wie wir leben,
so sterben wir

Im Fluss des
Werdens uns Vergehens
wahre Freiheit finden

Herausgegeben von Joseph Waxman

Aus dem amerikanischen Englisch
von Claudia Seele-Nyima

GOLDMANN



Die amerikanische Originalausgabe ist 2022 unter dem Titel
»How We Live Is How We Die« bei Shambhala erschienen.
This edition published by arrangement with Shambhala Publications,
Inc., Boulder Colorado, USA.

Der Verlag behilt sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und
Data-Minings nach § 44b UrhG ausdriicklich vor.
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

MIX

Papier | Férdert
gute Waldnutzung

Hwiscmg FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage

Vollstiandige Taschenbuchausgabe April 2026

Copyright © 2022 der Originalausgabe: Pema Chodron

Originally published in 2022 by Shambhala Publications, Inc.
Copyright © 2026 dieser Ausgabe: Wilhelm Goldmann Verlag, Miinchen,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich
Pflichtinformationen nach GPSR.)
Copyright © 2023 der deutschsprachigen Ausgabe:
Arkana, Miinchen, in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
Redaktion: Pascal Frank
Umschlag: UNO Werbeagentur, Miinchen nach einem Entwurf

von ki 36 Editorial Design, Miinchen, Daniela Hofner
Umschlagmotiv: © shutterstock/ VerisStudio

Satz, Druck und Bindung: GGP Media GmbH, PofSneck

Printed in Germany
1J- CB

ISBN 978-3-442-22435-7

www.goldmann-verlag.de



Dieses Buch ist
mit Liebe und grofler Dankbarkeit
meiner lieben Schwester, Patricia Billings, gewidmet,
die im Februar 2020 mit 91 Jabren starb






Inhalt

Einleitung . ... ... o
1. Der erstaunliche Fluss von Geburtund Tod . ......
2. Kontinuierliche Veranderung ..................
3. Eine Erinnerung, die voriibergeht . ..............
4. Wie wir leben, so sterben wir .. ................
5. Wenn sich die Erscheinungen dieses Lebens

auflosen — der Bardo des Sterbens ..............
6. Mingyur Rinpoches Geschichte ................
7. Das klare Licht der Mutter und des Kindes . ......
8. Was durchlduft die Bardos? ...................
9. Die zwei Wahrheiten ......... ... .. .. .. ...,

10, Neigungen . .......c.eeeeieinnninneeeeenn..

11. Fihle,wasdufihlst.........................

12. Der erste Schritt zum Mut: Bewusstes

Nichtreagieren . ...... ... ...

13. Der zweite Schritt zum Mut: Ein positiver Blick auf

dieKleshas . ....... ..o i
14. Zwei Ubungen zum Transformieren des Herzens . . .
15. Der dritte Schritt zum Mut: Emotionen als Weg zum

Erwachen ....... .. ... . i
16. Funf Arten der Weisheit . .......... .. .. ... ..
17. Die Dinge so erfahren, wie sie sind: Der Bardo der

Dharmata ..........c.iuiniininnninnnan..
18. Sich fiir die heilige Welt offnen .. ...............
19. Vom Offenen zum Konkreten: Ein ewiges Muster . .

11

15
19
27
33

41
49
55
63
69
75
83

91

101

105
109

119
127
137



20. In den Bardo des Werdens eintreten . ............ 143

21. Herzensrat . ....ovviiii it iiieea e 159
22. Die sechs Daseinsbereiche .................... 163
23. Unsere niachste Geburt wihlen . ................ 173
24. Anderen im Tod und im Sterben helfen .......... 183
25. ImBardoerwachen ......................... 193
ZumSchluss . . ... 197
Anhang . ... .. 201
Anhang A: Eine Geschichte der Bardo-Lehren. . . . .. 201
Anhang B: Ubungen . ........................ 203
Grundlegende Sitzmeditation ... ............. 203
Meditieren mit offenem Gewahrsein — eine
angeleitete Praxis . ........ .. ..., 205
Tonglen. . ... 207
Anhang C: Tabellen und Ubersichten ............ 210
Stadien der Auflosung. .. ................... 210
Die fiinf Buddha-Familien. . ................. 211
Die sechs Daseinsbereiche des Samsara......... 213
Dank ... e 214
Uber die AUtorin . .......uuiunii e, 215
Anmerkungen . .......... ... 217
Literaturverzeichnis . .............couiiiuireeann... 219

Sachregister . ....uvt vt e 221



»Flinfmal am Tag den Tod zu betrachten macht gliicklich. «

Bhutanisches Sprichwort






Einleitung

Der Buddha hat seinen Schiilern bekanntlich geraten, nicht al-
les, was er sagte, zu glauben, ohne es vorher selbst zu priifen.
Er wollte keine Dogmen verbreiten, sondern uns darin unter-
stiitzen, eigene Erfahrungen zu machen. »Nehmt mich nicht
einfach beim Wort«, sagte er. »Priift meine Lehren, so wie ein
Goldschmied Gold auf Echtheit priift.« So lehrte der Buddha
beispielsweise, dass es zu Leid und Angst fithrt, wenn wir zu
sehr auf unsere eigenen Interessen bedacht sind; und zu Freude
und Frieden, wenn wir unsere Liebe und Fursorge fur andere
noch mehr ausweiten — sogar auf Fremde oder Menschen, die
uns Schwierigkeiten bereiten. Das ist eine Lehre, die wir durch
unsere eigene Erfahrung tiberprifen konnen. Wir konnen mit
ihr experimentieren und sie je nach Bedarf so oft testen, bis wir
uberzeugt sind.

Dagegen gehoren die Lehren, die in diesem Buch vorgestellt
werden, allem Anschein nach in eine andere Kategorie. Das ti-
betische Wort Bardo, das noch haufig auftauchen wird, bezieht
sich gemeinhin auf den Zwischenzustand nach dem Tod und
vor dem nichsten Leben. Doch wie konnen wir anhand der
eigenen Erfahrung prifen, was nach unserem Tod geschieht?
Wie konnen wir verifizieren, ob es ein nichstes Leben gibt? In
den folgenden Kapiteln finden Sie Beschreibungen von strah-
lend bunten Lichtern, von ohrenbetiubenden Gerauschen, von
Hungergeistern, von friedvollen und zornvollen Gottheiten.



12 Einleitung

Wie ist es moglich, solche Lehren so zu priifen, wie ein Gold-
schmied Gold auf seine Echtheit prift?

Es ist nicht meine Absicht, Sie dazu zu bringen, dass Sie der
tibetischen Weltanschauung Glauben schenken und solche Dar-
stellungen als endgiiltige Wahrheit in Bezug auf das, was nach
Ihrem Tod geschieht, ansehen. Zu sagen, etwas sei definitiv
»so« oder »so«, trifft die Sache nicht. Nach meinem Empfin-
den widerspricht das dem Geist der Lehren des Buddha. Gleich-
wohl befassen sich viele verstindige Menschen der heutigen
Zeit mit den Bardo-Lehren und nehmen sie ernst — nicht als wis-
senschaftliches Thema, sondern als eine Quelle tiefer Weisheit,
die ihr Leben bereichert. Es mag zwar fiir uns nicht moglich
sein, diese traditionellen Lehren auf Grundlage unserer eigenen
Erfahrungen zu bestitigen, aber dennoch: Wenn wir das Wesen
der Bardo-Lehren erfassen, dann konnen sie uns nicht nur nach
dem Tod zugutekommen, sondern schon in diesem Jahr, an
diesem Tag, in diesem Augenblick, und zwar unabhangig da-
von, ob wir an die tibetische Weltanschauung glauben oder
nicht.

Diese Lehren basieren auf einem alten tibetischen Text na-
mens Bardo Todrol, dessen Titel zunichst als The Tibetan Book
of the Dead (»Das tibetische Totenbuch«) ins Englische iiber-
setzt wurde, aber wortlich »Befreiung durch Horen im Zwi-
schenzustand« bedeutet. Das Bardo Todrol soll jenen, die
gestorben und in diesen Zwischenzustand eingetreten sind, vor-
gelesen werden. Es beschreibt die verschiedenen Erfahrungen,
die der verstorbene Mensch durchlaufen wird, und soll ihn so-
mit leiten, damit er sich auf dem verwirrenden Weg von diesem
Leben ins nichste zurechtfindet. Dahinter steht die Vorstellung,
dass es die Chancen auf einen friedlichen Tod, einen friedvollen
Ubergang und eine gute Wiedergeburt verbessert, wenn man
das Bardo Todrol hort. Im besten Fall erlangt man die voll-



Einleitung 13

standige Befreiung aus dem Samsara, dem leidvollen Kreislauf
von Geburt und Tod.

Der Begriff Bardo wird gewohnlich mit dem Zwischenzu-
stand zwischen den Leben in Zusammenhang gebracht, aber
eine weiter gefasste Ubersetzung des Wortes ist einfach »Uber-
gang« oder »Zwischenraum«. Die Reise nach unserem Tod ist
ein solcher Ubergang, aber bei niherer Betrachtung unserer
Erfahrung werden wir feststellen, dass wir uns stets im Uber-
gang befinden. In jedem Augenblick unseres Lebens geht etwas
zu Ende, und etwas anderes beginnt. Das ist kein esoterisches
Konzept. Wenn wir darauf achten, dann ist es unverkennbar
das, was wir erfahren.

Das Tibetische Totenbuch fithrt sechs Bardos auf: den na-
turlichen Bardo dieses Lebens, den Bardo des Triaumens, den
Bardo der Meditation, den Bardo des Sterbens, den Bardo der
Dbharmata und den Bardo des Werdens.

Eben jetzt befinden wir uns im natiirlichen Bardo dieses Le-
bens. Und wie ich in diesem Buch immer wieder herausstellen
werde, liegt genau dort, im natiirlichen Bardo dieses Lebens,
unsere Arbeit. Wenn wir erkennen, dass dieses Leben ein Bardo
ist — ein Zustand kontinuierlicher Verinderung —, konnen wir
uns allen anderen Bardos stellen, wie fremdartig sie auch sein
mogen.

Der Bardo des Sterbens beginnt, wenn wir erkennen, dass
wir sterben, und dauert bis zum letzten Atemzug. Darauf folgt
der Bardo der Dharmata, also der »wahren Natur der Erschei-
nungen«. SchliefSlich gibt es noch den Bardo des Werdens, in
dem wir den Ubergang zum nichsten Leben vollziehen. Im vor-
liegenden Buch werde ich ausfuhrlich tiber diese drei Bardos
sprechen und dabei auch die Verbindung zu Erfahrungen her-
stellen, die wir im Lauf unseres Lebens machen und die uns
besser vertraut sind.



14 Einleitung

Im Folgenden mochte ich moglichst so schreiben, dass Sie
diese Lehren, unabhingig von Ihren jeweiligen Uberzeugun-
gen, sinnvoll und hilfreich finden. Gleichzeitig mochte ich Sie
ermuntern, sich auch fir die weniger vertrauten Aspekte die-
ser Belehrungen zu 6ffnen, wie mein Lehrer Dzigar Kongtrul
Rinpoche zu sagen pflegt. Ich habe festgestellt, dass mein grofs-
tes personliches Wachstum immer dann stattfindet, wenn Geist
und Herz eher neugierig als skeptisch sind. Meine Hoffnung ist,
dass Sie mit einer dhnlichen Einstellung an die Lektiire dieses
Buches herangehen.

Wenn wir lernen, den kontinuierlichen Fluss der Uberginge
im jetzigen Leben zu meistern, dann sind wir, ganz unabhin-
gig von unserer Weltanschauung, auf den Tod und alles, was
danach kommen mag, vorbereitet. Meine Lehrer, angefangen
bei Chégyam Trungpa Rinpoche, haben mir zahlreiche Anlei-
tungen gegeben, wie ich dabei vorgehen kann. Ich selbst habe
die Erfahrung gemacht, dass mir das Anwenden dieser Bardo-
Lehren einen GrofSteil meiner Furcht und meiner Angst vor
dem Tod genommen hat. Aber genauso wichtig ist: Durch diese
Schulung fiihle ich mich im Umgang mit dem, was ich in mei-
nem tiglichen Leben erfahre, lebendiger, offener und mutiger.
Darum mochte ich diese Lehren und den Nutzen, den sie brin-
gen, an Sie weitergeben.



1

Der erstaunliche Fluss von
Geburt und Tod

Dies ist ein Buch uber die Angst vor dem Tod. Genauer gesagt
stellt es eine Frage: Wie gehen wir mit der grundlegendsten al-
ler Angste um, der Angst vor dem Tod? Manche verbannen
den Gedanken an ihn aus dem Kopf und tun so, als wiirden sie
ewig leben. Andere sagen sich, dass nur das Leben zahlt, da der
Tod in ihren Augen gleichbedeutend ist mit dem Nichts. Wieder
andere werden zu Gesundheits- und Sicherheitsfanatikern und
richten ihr Leben darauf aus, das Unausweichliche so lange wie
moglich hinauszuzogern. Dass Menschen sich voll und ganz fiir
ihren unvermeidlichen Tod 6ffnen — und fur jegliche dadurch
vielleicht aufkommende Angst — und danach leben, kommt hin-
gegen nicht so haufig vor. Ich habe festgestellt, dass diejenigen,
die eine solche Offenheit entwickelt haben, sich mehr auf das
Leben einlassen und dankbarer sind fiir das, was sie haben. Sie
sind weniger in ihre eigenen Dramen verstrickt und haben eine
positivere Wirkung auf andere wie auch auf den Planeten ins-
gesamt. Hierzu gehoren meine Lehrer ebenso wie die Weisen
aller spirituellen Traditionen der Welt. Aber auch fur viele ge-
wohnliche Menschen gilt, dass sie den Tod weder leugnen noch
davon besessen sind, sondern im Einklang mit dem sicheren
Wissen leben, dass sie diese Welt eines Tages verlassen werden.



16 Der erstaunliche Fluss von Geburt und Tod

Vor einigen Jahren habe ich am Omega-Institut in Rhine-
beck, New York, ein Wochenendseminar zu diesem Thema ab-
gehalten. Wie eine Teilnehmerin mir gestand, reagierte sie spon-
tan mit der Bemerkung »So ein Quatsch«, als sie horte, dass
ich tiber Tod und Sterben sprechen wiirde. Am Ende des Kurses
wurde ihr jedoch klar, dass das Thema das ganze Leben veran-
dert. Dadurch, dass ich diese Lehren an Sie, liebe Leserinnen
und Leser, weitergebe, kann ich hoffentlich dazu beitragen, dass
Ihnen der Tod vertrauter wird, Sie im Umgang mit ihm gelas-
sener werden und mehr im Einklang mit dem leben konnen,
was Thnen frither Angst gemacht hat — und dass Sie leichter von
»Quatsch!« zu einem Durchbruch gelangen konnen.

Mein zweites Ziel hiangt eng damit zusammen: Offenheit fiir
den Tod zu entwickeln, soll Thnen helfen, offen fiir das Leben zu
werden. Wie ich auf den folgenden Seiten noch hiufiger wieder-
holen werde, ist der Tod nicht nur etwas, das am Ende unseres
Lebens eintritt. Der Tod ereignet sich in jedem Augenblick. Wir
leben in einem erstaunlichen Fluss von Geburt und Tod. Das
Ende einer Erfahrung ist der Beginn der niachsten Erfahrung,
die ihrerseits schnell zu Ende geht und zu einem neuen Anfang
fuhrt. Es ist wie ein kontinuierlich stromender Fluss.

Normalerweise widersetzen wir uns diesem Fluss, indem wir
auf die eine oder andere Weise versuchen, unsere Erfahrung zu
verfestigen. Wir wollen etwas — irgendetwas — finden, an dem
wir uns festhalten konnen. Hier lautet die Anweisung, sich zu
entspannen und loszulassen.

Der Ubungsprozess besteht darin, dass wir uns daran ge-
wohnen, in diesem kontinuierlichen Fluss da zu sein. Auf diese
Weise konnen wir mit unserer Angst vor dem Tod und vor dem
Leben arbeiten und zulassen, dass sie verfliegen. Es gibt nattir-
lich keine Garantie — Sie konnen Thr Geld nicht zuriickverlan-
gen, wenn es doch nicht dazu kommt oder linger dauert, als



Der erstaunliche Fluss von Geburt und Tod 17

Thnen lieb ist. Aber ich selbst habe mich langsam in diese Rich-
tung bewegt und meine, Sie konnen das auch.

In der Mahayana-Tradition des Buddhismus, der ich ange-
hore, beginnt jedes Studium, jede Praxis oder andere positive
Aktivitat mit der Betrachtung des hoheren Ziels. So konnten
wir zum Beispiel dariiber nachsinnen, welchen Nutzen es fiir
unsere unmittelbare Umgebung, fiir die Menschen in unserem
Leben — und sogar dariiber hinaus — hat, mit dem Fluss von
Geburt und Tod Freundschaft zu schliefSen. Wir konnten da-
ritber nachdenken, inwiefern sich unser immer entspannteres
Verhiltnis zum Leben und zum Tod positiv auf alles auswirkt,
was uns begegnet.

Um zu veranschaulichen, wie sehr alles auf der Welt mitein-
ander verbunden ist, sagen Chaostheoretiker, dass der Fligel-
schlag eines Schmetterlings am Amazonas das Wetter in Europa
beeinflusst. Genauso wirkt sich unser Geisteszustand auf die
Welt aus. Wir wissen, wie er die Menschen um uns herum be-
einflusst. Wenn man jemandem einen finsteren Blick zuwirft,
erhoht sich die Wahrscheinlichkeit, dass die Person ihrerseits
jemanden finster anschaut. Lichelt man dagegen jemanden
an, fuhlt er sich gut und wird mit groflerer Wahrscheinlich-
keit andere anlicheln. Ahnlich verhilt es sich, wenn man zu
einer gelasseneren Einstellung gegeniiber der Verginglichkeit
des Lebens und der Unausweichlichkeit des Todes findet: Dann
ubertragt sich diese Gelassenheit auch auf andere.

Jede positive Energie, die wir uns oder anderen zufliefSen las-
sen, schafft eine Atmosphire der Liebe und des Mitgefiihls, die
immer weitere Kreise zieht — wer weifs, wie weit? Wenn wir das
im Sinn behalten, konnen wir bei dieser Erkundung des Todes
auf das Beste in uns zuriickgreifen, auf das, was die Angste und
Schmerzen unserer Mitmenschen sensibel wahrnimmt und hel-
fen mochte. Zur Forderung einer solchen Einstellung kénnen



18 Der erstaunliche Fluss von Geburt und Tod

wir diese Reise durch die Bardos dem Wohlergehen mindestens
einer anderen Person widmen, die Schwierigkeiten hat. Schrei-
ben Sie zu Beginn doch einfach ein paar Namen auf und fiigen
Sie im Lauf der Zeit weitere hinzu. Am Ende haben Sie vielleicht
eine Liste mit vielen Seiten.

Milliarden Menschen auf diesem Planeten brauchen Fiirsorge
und Unterstiitzung. Wiinschen wir ihnen, dass jeder unserer
Fortschritte ihnen auf irgendeine Art etwas von der Hilfe gibt,
die sie brauchen. Vielleicht kénnen wir nur wenigen Menschen
direkt helfen, aber alle konnen in unsere Wiinsche einbezogen
werden.

Uns auf diese Weise zu motivieren, ist bekannt als » Bodhi-
chitta hervorbringen« — das Herz des Mitgefiihls, oder wie Dzi-
gar Kongtrul Rinpoche es nennt, »die Geisteshaltung des Er-
wachens«. Wir schulen uns nicht nur deswegen im Dharma,
um uns selbst zu helfen, sondern auch, um der Welt zu helfen.



2

Kontinuierliche Veranderung

Manche glauben, dass das Bewusstsein im Moment des Todes
endet. Andere glauben, dass es fortbesteht. Einig sind sich jedoch
alle darin, dass die Dinge wihrend unserer jetzigen Lebenszeit
auf jeden Fall weitergehen. Und dabei verandern sie sich unab-
lassig. Standig endet etwas, und stindig entsteht etwas neu. Es
ist ein kontinuierlicher Prozess von Tod und Erneuerung, Tod
und Erneuerung. Diese Erfahrung, die alle Lebewesen machen,
wird bekanntlich als » Verginglichkeit« oder » Unbestandigkeit«
bezeichnet. Wie der Buddha betonte, ist das Betrachten der Ver-
ganglichkeit eine der wichtigsten Kontemplationen auf dem spiri-
tuellen Weg. »Von allen Spuren sind die des Elefanten besonders
herausragend«, sagte er. »Genauso ist von allen Themen der Me-
ditation ... die Vorstellung der Verginglichkeit uniibertroffen. «

Die Verginglichkeit zu betrachten ist der perfekte Weg in die
Bardo-Lehren und in die Lehren tiber den Tod insgesamt. Denn
dass sich alles kontinuierlich verandert, ist im Vergleich zu die-
sen schwierigeren Themen leicht zu erkennen und zu verstehen.
Die Jahreszeiten, die Tage, die Stunden des Tages dndern sich.
Wir selbst wandeln uns die ganze Zeit und erleben von einem
Augenblick zum nichsten viele Veranderungen. Das geschieht
tiberall um uns herum und in uns, rund um die Uhr, ohne auch
nur einen Augenblick aufzuhoren.



20 Kontinuierliche Verinderung

Doch aus irgendeinem Grund verstehen wir das nicht ganz.
Wir verhalten uns tendenziell so, als wiren die Dinge fester ge-
fugt, als sie es tatsachlich sind. Wir haben die Illusion, dass das
Leben so bleibt, wie es jetzt ist. Ein anschauliches Beispiel aus
jungster Zeit ist die Coronapandemie. Wir hielten es fur selbst-
verstandlich, dass der Lauf der Welt sich auf eine bestimmte
Weise fortsetzen wiirde, doch dann wurde plotzlich alles sol-
cherart auf den Kopf gestellt, wie wir es uns nie hitten vorstel-
len koénnen.

Trotz unserer lebenslangen Erfahrung mit Verinderungen
hort etwas in uns niemals auf, auf Stabilitit zu beharren. Jede
Verianderung, selbst eine zum Besseren, kann uns aus der Fas-
sung bringen, weil sie unsere grundlegende Unsicherheit in Be-
zug auf das Leben offenlegt. Wir glauben lieber, dass wir fes-
ten Boden unter den FiifSen haben, als zu erkennen, dass alles
immer im Wandel begriffen ist. Eher leugnen wir die Realitat
des standigen Wandels, als zu akzeptieren, wie die Dinge sind.

Auch bei unseren emotionalen Zustinden halten wir an dem
Gefiihl fest, sie seien dauerhaft. Ob wir uns gut oder schlecht
fuhlen, ob wir glicklich oder traurig, optimistisch oder pessi-
mistisch sind — wir neigen dazu zu vergessen, dass Gefiihle fliich-
tig sind. Es ist, als hielte uns ein Mechanismus davon ab, daran
zu denken, dass alles immer im Fluss ist. Der derzeitige Zustand
der Angst oder der Hochstimmung scheint dann einfach dem zu
entsprechen, wie unser Leben ist. Sind wir gliicklich, stellt sich
Enttauschung ein, sobald dieses gute Gefiihl schwindet; und
wenn wir ungliicklich sind, fithlen wir uns in unangenehmen
Emotionen gefangen. Ob wir uns also gut oder schlecht fihlen,
unsere Illusion der Bestandigkeit fuhrt zu Problemen.

Der Buddha sprach tiber unsere Schwierigkeiten, die Ver-
ganglichkeit zu akzeptieren, als er die drei Arten des Leidens
lehrte. Er nannte die erste Art »das Leiden des Leidens«. Das



Kontinuierliche Verinderung 21

sind die offenkundigen Qualen des Krieges, des Hungers, der
furchteinfloflenden Umgebung, des Missbrauchs, der Vernach-
lassigung, des tragischen Verlustes oder einer Reihe schwerer
Krankheiten. An so etwas denken wir normalerweise, wenn wir
von »Schmerz« oder »Leiden« sprechen. Menschen und Tiere,
die in einer solchen Situation sind, geraten nahezu pausenlos
von einem Leiden ins nichste.

Manche Menschen haben das Gliick, das offenkundige Lei-
den des Leidens nicht zu erleben. Verglichen mit dem, was an-
dere durchmachen, geht es ihnen in ihrem gegenwartigen Leben
recht gut. Aber es bleibt trotzdem noch das Leiden, das aus der
Tatsache resultiert, dass nichts von Dauer ist. Wir freuen uns,
doch die Freude wechselt sich mit Enttduschung ab. Wir erleben
Erfiillung, aber sie wechselt sich mit Langeweile ab. Wir erleben
Genuss, aber er wechselt sich mit Unbehagen ab. Diese Wechsel
und all die damit einhergehenden Hoffnungen und Angste sind
selbst eine grofse Quelle des Schmerzes.

Diese zweite Art des Leidens, die der Buddha einfach »das
Leiden der Verinderung« nannte, lauert in unserem Inneren als
das schmerzliche Wissen, dass wir niemals wirklich alles haben
konnen, was wir wollen. Wir konnen nie ein fiir alle Mal er-
reichen, dass unser Leben so ist, wie wir es haben wollen. Nie
konnen wir an einen Punkt gelangen, an dem wir uns immer gut
fuhlen. Vielleicht sind wir manchmal zufrieden und fihlen uns
wohl, aber wie meine Tochter einmal sagte: »Das ist das Prob-
lem.« Weil es bei uns oft genug gut lauft, kehren wir immer wie-
der zu der falschen Hoffnung zuriick, wir konnten es bewahren,
damit es so weitergeht. Wir denken: » Wenn ich nur alles rich-
tig mache, kann ich mich immer grofsartig fithlen!« Ich glaube,
das ist unter anderem ein Grund fur Drogenmissbrauch und all
unsere anderen Abhingigkeiten. Die zugrunde liegende Sucht ist
der Traum von dauerhafter Freude und Annehmlichkeit.



22 Kontinuierliche Verinderung

Alle Religionen und Weisheitstraditionen der Welt sprechen
davon, dass es vergeblich ist, nach Gliick zu streben und da-
bei auf Dinge zu setzen, die nicht von Dauer sind. Wenn wir
solche Lehren horen, tiberraschen sie uns nicht, und eine Zeit
lang haben wir vielleicht sogar das Gefiihl, von ihnen tiber-
zeugt zu sein. Moglicherweise finden wir es sogar lacherlich,
auf so fruchtlose Weise nach Gliick zu streben. Doch sobald wir
wieder an etwas Neues denken, das wir haben wollen, werfen
wir all diese Weisheiten tiber Bord. Und dann ist es nur eine
Frage der Zeit, bis die Vergianglichkeit die brandneue Anschaf-
fung oder Errungenschaft wieder verdirbt. Selbst wenn wir am
niachsten Morgen keinen Kaffee darauf verschiitten, vergeht
unsere Freude nach einiger Zeit in nicht allzu ferner Zukunft.

Das klassische Beispiel ist das Verliebtsein. Anfangs ist es das
grofste Hochgefiihl, das man sich nur vorstellen kann. Von da
an kann es leicht in grofSte Enttiuschung umschlagen. Wenn
das Hochgefiihl nachlasst, mussen die Liebenden — falls sie zu-
sammenbleiben wollen — ihre Enttiuschung tiberwinden und
ihre Beziehung vertiefen. Viele Paare meistern diesen Ubergang
wunderbar, aber selbst dann ist das absolut grofSartige Gefiihl
vorbei, das zwei Menschen, die sich ineinander verlieben, an-
fangs haben.

Die dritte Art des Leidens, das sogenannte »alles durchdrin-
gende Leiden«, spielt sich auf einer tieferen, subtileren Ebene
ab als die ersten beiden. Es handelt sich um das stindige Unbe-
hagen, das von unserem grundlegenden Widerstand gegen das
Leben, wie es wirklich ist, herrithrt. Wir wiinschen uns zwar
festen Boden unter den Fiifsen, der uns Halt gibt, doch das ist
einfach nicht vorgesehen. Denn in Wirklichkeit verhalt es sich
so0: Nichts kommt jemals zum Stillstand, nicht einmal einen Au-
genblick. Bei genauem Hinsehen erkennen wir, dass selbst die
scheinbar bestindigsten Dinge sich fortwihrend verindern. Al-



Kontinuierliche Verinderung 23

les ist in Bewegung, und wir wissen nie, in welche Richtung es
geht. Wenn sich selbst Berge und Felsen auf unvorhersehbare
Weise bewegen und verandern, wie konnten wir dann in irgend-
etwas Sicherheit finden? Dieses standige Gefiihl der Bodenlo-
sigkeit und Unsicherheit durchdringt unauffillig jeden Augen-
blick unseres Lebens. Es ist das subtile Unbehagen, das sowohl
dem Leiden des Leidens als auch dem Leiden der Veranderung
zugrunde liegt.

Auch hier konnen wir wieder das Sichverlieben betrachten.
Ein grofser Teil des Nervenkitzels liegt darin, dass diese neue
Liebe etwas Frisches in unser Leben bringt. Die ganze Welt
fithlt sich frisch an. Doch die Zeit vergeht, und wir wollen,
dass alles ganz genau so bleibt, wie es uns gefallt. Das ist der
Zeitpunkt, an dem das alles durchdringende Leiden sein Haupt
erhebt und die Flitterwochenphase zu Ende geht. Wenn das
Neue und Frische nachlisst, fallen den Liebenden allmihlich
bestimmte Dinge auf, wie zum Beispiel, dass der oder die an-
dere geizig oder tiberkritisch ist. In irgendeiner Weise wird der
Schleier geliiftet, und sie drgern sich zunehmend tibereinander,
einfach weil sie so sind, wie sie sind. Als Nichstes versuchen
sie oft, sich gegenseitig zu verbessern und den Partner, die Part-
nerin zum Vorteilhaften hin zu verdndern. Doch dieser Ansatz
macht es nur noch schlimmer. Eine Beziehung kann nur dann
wirklich funktionieren, wenn beide fahig sind, die Gegebenhei-
ten anzunehmen und so, wie sie sind, miteinander zu arbeiten.
Das bedeutet, einen Teil ihres allgemeinen Widerstands gegen
das Leben, wie es ist, zu iiberwinden, statt auf einem Leben,
wie sie es gerne hadtten, zu beharren.

Oft horen wir Auflerungen wie »Keine Sorge, es wird schon
alles klappen«. Ich habe so etwas immer als einen Versuch ver-
standen, uns zu versichern, dass die Situation schliefSlich ent-
sprechend unseren Wiinschen »klappen« wird. Aber sehr oft



