
PEMA CHÖDRÖN

Wie wir leben, so sterben wir



Buch

Unberührter Schnee, der in der Wärme wegtaut, Sonnenauf- und 
-untergang, der Lauf der Jahreszeiten – alles unterliegt dem Wan-
del. Pema Chödrön lädt uns ein, dieser natürlichen Bewegung 
des Lebens zu folgen. Denn gerade in der Vergänglichkeit liegt 
die Schönheit des Lebens: Wenn wir uns den Anfängen und Ab-
schieden nicht verschließen, sondern uns dem Unbestimmten öff-
nen, lernen wir Frieden zu empfinden und Mitgefühl für uns und 

andere zu entwickeln.
In fünfundzwanzig Lektionen zeigt Pema Chödrön, wie wir diesen 
Weg selbst gehen können. Sie macht uns mit der eigenen Sterblich-
keit vertraut und eröffnet uns zugleich die Möglichkeit, uns be-

rühren zu lassen von all dem, was uns widerfährt im Leben.

Autorin

Pema Chödrön ist US-Amerikanerin und buddhistische Nonne in 
der Tradition des tibetischen Meditationsmeisters Chögyam 
Trungpa. Sie ist Leiterin des tibetischen Klosters Gampo Abbey 
auf der kanadischen Insel Cape Breton. Heute gehört sie zu den 
bekanntesten buddhistischen Lehrerinnen der Welt. Bevor sie ihre 
Gelübde als Nonne ablegte, wurde sie Mutter, und ist somit so-
wohl mit dem weltlichen als auch dem geistigen Leben vertraut. 
Mit ihren Büchern wie »Wenn alles zusammenbricht« oder »Das 
Unwillkommene willkommen heißen« erreicht sie weltweit eine 

große Leserschaft.

Weitere Informationen unter  
www.pemachodronfoundation.org

Außerdem von Pema Chödrön im Programm
Wenn alles zusammenbricht

Den Sprung wagen
Wie wir unsere Gedanken beruhigen



Pema Chödrön
Wie wir leben,  
so sterben wir

Im Fluss des  
Werdens uns Vergehens  
wahre Freiheit finden

Herausgegeben von Joseph Waxman

Aus dem amerikanischen Englisch  
von Claudia Seele-Nyima



Die amerikanische Originalausgabe ist 2022 unter dem Titel  
»How We Live Is How We Die« bei Shambhala erschienen.

This edition published by arrangement with Shambhala Publications,  
Inc., Boulder Colorado, USA.

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich 
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und  

Data-Minings nach § 44b UrhG ausdrücklich vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage
Vollständige Taschenbuchausgabe April 2026

Copyright © 2022 der Originalausgabe: Pema Chödrön
Originally published in 2022 by Shambhala Publications, Inc.

Copyright © 2026 dieser Ausgabe: Wilhelm Goldmann Verlag, München,  
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,  

Neumarkter Straße 28, 81673 München
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de

(Vorstehende Angaben sind zugleich  
Pflichtinformationen nach GPSR.)

Copyright © 2023 der deutschsprachigen Ausgabe:  
Arkana, München, in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,  

Neumarkter Straße 28, 81673 München
Redaktion: Pascal Frank

Umschlag: UNO Werbeagentur, München nach einem Entwurf  
von ki 36 Editorial Design, München, Daniela Hofner

Umschlagmotiv: © shutterstock / VerisStudio
Satz, Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany
IJ ∙ CB

ISBN 978-3-442-22435-7

www.goldmann-verlag.de



Dieses Buch ist
mit Liebe und großer Dankbarkeit

 meiner lieben Schwester, Patricia Billings, gewidmet,
die im Februar 2020 mit 91 Jahren starb





Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

1. Der erstaunliche Fluss von Geburt und Tod . . . . . . . 15
2. Kontinuierliche Veränderung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
3. Eine Erinnerung, die vorübergeht . . . . . . . . . . . . . . . 27
4. Wie wir leben, so sterben wir . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
5. Wenn sich die Erscheinungen dieses Lebens

auflösen – der Bardo des Sterbens  . . . . . . . . . . . . . . 41
6. Mingyur Rinpoches Geschichte  . . . . . . . . . . . . . . . . 49
7. Das klare Licht der Mutter und des Kindes  . . . . . . . 55
8. Was durchläuft die Bardos?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
9. Die zwei Wahrheiten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

10. Neigungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
11. Fühle, was du fühlst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83
12. Der erste Schritt zum Mut: Bewusstes

Nichtreagieren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
13. Der zweite Schritt zum Mut: Ein positiver Blick auf

die Kleshas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
14. Zwei Übungen zum Transformieren des Herzens . . . 101
15. Der dritte Schritt zum Mut: Emotionen als Weg zum

Erwachen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105
16. Fünf Arten der Weisheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
17. Die Dinge so erfahren, wie sie sind: Der Bardo der

Dharmata  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
18. Sich für die heilige Welt öffnen . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
19. Vom Offenen zum Konkreten: Ein ewiges Muster  . . 137



20. In den Bardo des Werdens eintreten . . . . . . . . . . . . . 143
21. Herzensrat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
22. Die sechs Daseinsbereiche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163
23. Unsere nächste Geburt wählen . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
24. Anderen im Tod und im Sterben helfen  . . . . . . . . . . 183
25. Im Bardo erwachen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193

Zum Schluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

Anhang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201
Anhang A: Eine Geschichte der Bardo-Lehren. . . . . . 201
Anhang B: Übungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

Grundlegende Sitzmeditation . . . . . . . . . . . . . . . . 203
Meditieren mit offenem Gewahrsein – eine
angeleitete Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
Tonglen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207

Anhang C: Tabellen und Übersichten . . . . . . . . . . . . 210
Stadien der Auflösung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
Die fünf Buddha-Familien. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211
Die sechs Daseinsbereiche des Samsara. . . . . . . . . 213

Dank  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214
Über die Autorin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215
Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219
Sachregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221



»Fünfmal am Tag den Tod zu betrachten macht glücklich.«

Bhutanisches Sprichwort





Einleitung

Der Buddha hat seinen Schülern bekanntlich geraten, nicht al-
les, was er sagte, zu glauben, ohne es vorher selbst zu prüfen.
Er wollte keine Dogmen verbreiten, sondern uns darin unter-
stützen, eigene Erfahrungen zu machen. »Nehmt mich nicht
einfach beim Wort«, sagte er. »Prüft meine Lehren, so wie ein
Goldschmied Gold auf Echtheit prüft.« So lehrte der Buddha
beispielsweise, dass es zu Leid und Angst führt, wenn wir zu
sehr auf unsere eigenen Interessen bedacht sind; und zu Freude
und Frieden, wenn wir unsere Liebe und Fürsorge für andere
noch mehr ausweiten – sogar auf Fremde oder Menschen, die
uns Schwierigkeiten bereiten. Das ist eine Lehre, die wir durch
unsere eigene Erfahrung überprüfen können. Wir können mit
ihr experimentieren und sie je nach Bedarf so oft testen, bis wir
überzeugt sind.

Dagegen gehören die Lehren, die in diesem Buch vorgestellt
werden, allem Anschein nach in eine andere Kategorie. Das ti-
betische Wort Bardo, das noch häufig auftauchen wird, bezieht
sich gemeinhin auf den Zwischenzustand nach dem Tod und
vor dem nächsten Leben. Doch wie können wir anhand der
eigenen Erfahrung prüfen, was nach unserem Tod geschieht?
Wie können wir verifizieren, ob es ein nächstes Leben gibt? In
den folgenden Kapiteln finden Sie Beschreibungen von strah-
lend bunten Lichtern, von ohrenbetäubenden Geräuschen, von
Hungergeistern, von friedvollen und zornvollen Gottheiten.



Wie ist es möglich, solche Lehren so zu prüfen, wie ein Gold-
schmied Gold auf seine Echtheit prüft?

Es ist nicht meine Absicht, Sie dazu zu bringen, dass Sie der
tibetischen Weltanschauung Glauben schenken und solche Dar-
stellungen als endgültige Wahrheit in Bezug auf das, was nach
Ihrem Tod geschieht, ansehen. Zu sagen, etwas sei definitiv
»so« oder »so«, trifft die Sache nicht. Nach meinem Empfin-
den widerspricht das dem Geist der Lehren des Buddha. Gleich-
wohl befassen sich viele verständige Menschen der heutigen
Zeit mit den Bardo-Lehren und nehmen sie ernst – nicht als wis-
senschaftliches Thema, sondern als eine Quelle tiefer Weisheit,
die ihr Leben bereichert. Es mag zwar für uns nicht möglich
sein, diese traditionellen Lehren auf Grundlage unserer eigenen
Erfahrungen zu bestätigen, aber dennoch: Wenn wir das Wesen
der Bardo-Lehren erfassen, dann können sie uns nicht nur nach
dem Tod zugutekommen, sondern schon in diesem Jahr, an
diesem Tag, in diesem Augenblick, und zwar unabhängig da-
von, ob wir an die tibetische Weltanschauung glauben oder
nicht.

Diese Lehren basieren auf einem alten tibetischen Text na-
mens Bardo Tödrol, dessen Titel zunächst als The Tibetan Book
of the Dead (»Das tibetische Totenbuch«) ins Englische über-
setzt wurde, aber wörtlich »Befreiung durch Hören im Zwi-
schenzustand« bedeutet. Das Bardo Tödrol soll jenen, die
gestorben und in diesen Zwischenzustand eingetreten sind, vor-
gelesen werden. Es beschreibt die verschiedenen Erfahrungen,
die der verstorbene Mensch durchlaufen wird, und soll ihn so-
mit leiten, damit er sich auf dem verwirrenden Weg von diesem
Leben ins nächste zurechtfindet. Dahinter steht die Vorstellung,
dass es die Chancen auf einen friedlichen Tod, einen friedvollen
Übergang und eine gute Wiedergeburt verbessert, wenn man
das Bardo Tödrol hört. Im besten Fall erlangt man die voll-

12 Einleitung



ständige Befreiung aus dem Samsara, dem leidvollen Kreislauf
von Geburt und Tod.

Der Begriff Bardo wird gewöhnlich mit dem Zwischenzu-
stand zwischen den Leben in Zusammenhang gebracht, aber
eine weiter gefasste Übersetzung des Wortes ist einfach »Über-
gang« oder »Zwischenraum«. Die Reise nach unserem Tod ist
ein solcher Übergang, aber bei näherer Betrachtung unserer
Erfahrung werden wir feststellen, dass wir uns stets im Über-
gang befinden. In jedem Augenblick unseres Lebens geht etwas
zu Ende, und etwas anderes beginnt. Das ist kein esoterisches
Konzept. Wenn wir darauf achten, dann ist es unverkennbar
das, was wir erfahren.

Das Tibetische Totenbuch führt sechs Bardos auf: den na-
türlichen Bardo dieses Lebens, den Bardo des Träumens, den
Bardo der Meditation, den Bardo des Sterbens, den Bardo der
Dharmata und den Bardo des Werdens.

Eben jetzt befinden wir uns im natürlichen Bardo dieses Le-
bens. Und wie ich in diesem Buch immer wieder herausstellen
werde, liegt genau dort, im natürlichen Bardo dieses Lebens,
unsere Arbeit. Wenn wir erkennen, dass dieses Leben ein Bardo
ist – ein Zustand kontinuierlicher Veränderung –, können wir
uns allen anderen Bardos stellen, wie fremdartig sie auch sein
mögen.

Der Bardo des Sterbens beginnt, wenn wir erkennen, dass
wir sterben, und dauert bis zum letzten Atemzug. Darauf folgt
der Bardo der Dharmata, also der »wahren Natur der Erschei-
nungen«. Schließlich gibt es noch den Bardo des Werdens, in
dem wir den Übergang zum nächsten Leben vollziehen. Im vor-
liegenden Buch werde ich ausführlich über diese drei Bardos
sprechen und dabei auch die Verbindung zu Erfahrungen her-
stellen, die wir im Lauf unseres Lebens machen und die uns
besser vertraut sind.

Einleitung 13



Im Folgenden möchte ich möglichst so schreiben, dass Sie
diese Lehren, unabhängig von Ihren jeweiligen Überzeugun-
gen, sinnvoll und hilfreich finden. Gleichzeitig möchte ich Sie
ermuntern, sich auch für die weniger vertrauten Aspekte die-
ser Belehrungen zu öffnen, wie mein Lehrer Dzigar Kongtrul
Rinpoche zu sagen pflegt. Ich habe festgestellt, dass mein größ-
tes persönliches Wachstum immer dann stattfindet, wenn Geist
und Herz eher neugierig als skeptisch sind. Meine Hoffnung ist,
dass Sie mit einer ähnlichen Einstellung an die Lektüre dieses
Buches herangehen.

Wenn wir lernen, den kontinuierlichen Fluss der Übergänge
im jetzigen Leben zu meistern, dann sind wir, ganz unabhän-
gig von unserer Weltanschauung, auf den Tod und alles, was
danach kommen mag, vorbereitet. Meine Lehrer, angefangen
bei Chögyam Trungpa Rinpoche, haben mir zahlreiche Anlei-
tungen gegeben, wie ich dabei vorgehen kann. Ich selbst habe
die Erfahrung gemacht, dass mir das Anwenden dieser Bardo-
Lehren einen Großteil meiner Furcht und meiner Angst vor
dem Tod genommen hat. Aber genauso wichtig ist: Durch diese
Schulung fühle ich mich im Umgang mit dem, was ich in mei-
nem täglichen Leben erfahre, lebendiger, offener und mutiger.
Darum möchte ich diese Lehren und den Nutzen, den sie brin-
gen, an Sie weitergeben.

Einleitung14



1

Der erstaunliche Fluss von
Geburt und Tod

Dies ist ein Buch über die Angst vor dem Tod. Genauer gesagt
stellt es eine Frage: Wie gehen wir mit der grundlegendsten al-
ler Ängste um, der Angst vor dem Tod? Manche verbannen
den Gedanken an ihn aus dem Kopf und tun so, als würden sie
ewig leben. Andere sagen sich, dass nur das Leben zählt, da der
Tod in ihren Augen gleichbedeutend ist mit dem Nichts. Wieder
andere werden zu Gesundheits- und Sicherheitsfanatikern und
richten ihr Leben darauf aus, das Unausweichliche so lange wie
möglich hinauszuzögern. Dass Menschen sich voll und ganz für
ihren unvermeidlichen Tod öffnen – und für jegliche dadurch
vielleicht aufkommende Angst – und danach leben, kommt hin-
gegen nicht so häufig vor. Ich habe festgestellt, dass diejenigen,
die eine solche Offenheit entwickelt haben, sich mehr auf das
Leben einlassen und dankbarer sind für das, was sie haben. Sie
sind weniger in ihre eigenen Dramen verstrickt und haben eine
positivere Wirkung auf andere wie auch auf den Planeten ins-
gesamt. Hierzu gehören meine Lehrer ebenso wie die Weisen
aller spirituellen Traditionen der Welt. Aber auch für viele ge-
wöhnliche Menschen gilt, dass sie den Tod weder leugnen noch
davon besessen sind, sondern im Einklang mit dem sicheren
Wissen leben, dass sie diese Welt eines Tages verlassen werden.



Vor einigen Jahren habe ich am Omega-Institut in Rhine-
beck, New York, ein Wochenendseminar zu diesem Thema ab-
gehalten. Wie eine Teilnehmerin mir gestand, reagierte sie spon-
tan mit der Bemerkung »So ein Quatsch«, als sie hörte, dass
ich über Tod und Sterben sprechen würde. Am Ende des Kurses
wurde ihr jedoch klar, dass das Thema das ganze Leben verän-
dert. Dadurch, dass ich diese Lehren an Sie, liebe Leserinnen
und Leser, weitergebe, kann ich hoffentlich dazu beitragen, dass
Ihnen der Tod vertrauter wird, Sie im Umgang mit ihm gelas-
sener werden und mehr im Einklang mit dem leben können,
was Ihnen früher Angst gemacht hat – und dass Sie leichter von
»Quatsch!« zu einem Durchbruch gelangen können.

Mein zweites Ziel hängt eng damit zusammen: Offenheit für
den Tod zu entwickeln, soll Ihnen helfen, offen für das Leben zu
werden. Wie ich auf den folgenden Seiten noch häufiger wieder-
holen werde, ist der Tod nicht nur etwas, das am Ende unseres
Lebens eintritt. Der Tod ereignet sich in jedem Augenblick. Wir
leben in einem erstaunlichen Fluss von Geburt und Tod. Das
Ende einer Erfahrung ist der Beginn der nächsten Erfahrung,
die ihrerseits schnell zu Ende geht und zu einem neuen Anfang
führt. Es ist wie ein kontinuierlich strömender Fluss.

Normalerweise widersetzen wir uns diesem Fluss, indem wir
auf die eine oder andere Weise versuchen, unsere Erfahrung zu
verfestigen. Wir wollen etwas – irgendetwas – finden, an dem
wir uns festhalten können. Hier lautet die Anweisung, sich zu
entspannen und loszulassen.

Der Übungsprozess besteht darin, dass wir uns daran ge-
wöhnen, in diesem kontinuierlichen Fluss da zu sein. Auf diese
Weise können wir mit unserer Angst vor dem Tod und vor dem
Leben arbeiten und zulassen, dass sie verfliegen. Es gibt natür-
lich keine Garantie – Sie können Ihr Geld nicht zurückverlan-
gen, wenn es doch nicht dazu kommt oder länger dauert, als

Der erstaunliche Fluss von Geburt und Tod16



Ihnen lieb ist. Aber ich selbst habe mich langsam in diese Rich-
tung bewegt und meine, Sie können das auch.

In der Mahayana-Tradition des Buddhismus, der ich ange-
höre, beginnt jedes Studium, jede Praxis oder andere positive
Aktivität mit der Betrachtung des höheren Ziels. So könnten
wir zum Beispiel darüber nachsinnen, welchen Nutzen es für
unsere unmittelbare Umgebung, für die Menschen in unserem
Leben – und sogar darüber hinaus – hat, mit dem Fluss von
Geburt und Tod Freundschaft zu schließen. Wir könnten da-
rüber nachdenken, inwiefern sich unser immer entspannteres
Verhältnis zum Leben und zum Tod positiv auf alles auswirkt,
was uns begegnet.

Um zu veranschaulichen, wie sehr alles auf der Welt mitein-
ander verbunden ist, sagen Chaostheoretiker, dass der Flügel-
schlag eines Schmetterlings am Amazonas das Wetter in Europa
beeinflusst. Genauso wirkt sich unser Geisteszustand auf die
Welt aus. Wir wissen, wie er die Menschen um uns herum be-
einflusst. Wenn man jemandem einen finsteren Blick zuwirft,
erhöht sich die Wahrscheinlichkeit, dass die Person ihrerseits
jemanden finster anschaut. Lächelt man dagegen jemanden
an, fühlt er sich gut und wird mit größerer Wahrscheinlich-
keit andere anlächeln. Ähnlich verhält es sich, wenn man zu
einer gelasseneren Einstellung gegenüber der Vergänglichkeit
des Lebens und der Unausweichlichkeit des Todes findet: Dann
überträgt sich diese Gelassenheit auch auf andere.

Jede positive Energie, die wir uns oder anderen zufließen las-
sen, schafft eine Atmosphäre der Liebe und des Mitgefühls, die
immer weitere Kreise zieht – wer weiß, wie weit? Wenn wir das
im Sinn behalten, können wir bei dieser Erkundung des Todes
auf das Beste in uns zurückgreifen, auf das, was die Ängste und
Schmerzen unserer Mitmenschen sensibel wahrnimmt und hel-
fen möchte. Zur Förderung einer solchen Einstellung können

Der erstaunliche Fluss von Geburt und Tod 17



wir diese Reise durch die Bardos dem Wohlergehen mindestens
einer anderen Person widmen, die Schwierigkeiten hat. Schrei-
ben Sie zu Beginn doch einfach ein paar Namen auf und fügen
Sie im Lauf der Zeit weitere hinzu. Am Ende haben Sie vielleicht
eine Liste mit vielen Seiten.

Milliarden Menschen auf diesem Planeten brauchen Fürsorge
und Unterstützung. Wünschen wir ihnen, dass jeder unserer
Fortschritte ihnen auf irgendeine Art etwas von der Hilfe gibt,
die sie brauchen. Vielleicht können wir nur wenigen Menschen
direkt helfen, aber alle können in unsere Wünsche einbezogen
werden.

Uns auf diese Weise zu motivieren, ist bekannt als »Bodhi-
chitta hervorbringen« – das Herz des Mitgefühls, oder wie Dzi-
gar Kongtrul Rinpoche es nennt, »die Geisteshaltung des Er-
wachens«. Wir schulen uns nicht nur deswegen im Dharma,
um uns selbst zu helfen, sondern auch, um der Welt zu helfen.

Der erstaunliche Fluss von Geburt und Tod18



2

Kontinuierliche Veränderung

Manche glauben, dass das Bewusstsein im Moment des Todes
endet. Andere glauben, dass es fortbesteht. Einig sind sich jedoch
alle darin, dass die Dinge während unserer jetzigen Lebenszeit
auf jeden Fall weitergehen. Und dabei verändern sie sich unab-
lässig. Ständig endet etwas, und ständig entsteht etwas neu. Es
ist ein kontinuierlicher Prozess von Tod und Erneuerung, Tod
und Erneuerung. Diese Erfahrung, die alle Lebewesen machen,
wird bekanntlich als »Vergänglichkeit« oder »Unbeständigkeit«
bezeichnet. Wie der Buddha betonte, ist das Betrachten der Ver-
gänglichkeit eine der wichtigsten Kontemplationen auf dem spiri-
tuellen Weg. »Von allen Spuren sind die des Elefanten besonders
herausragend«, sagte er. »Genauso ist von allen Themen der Me-
ditation ... die Vorstellung der Vergänglichkeit unübertroffen.«

Die Vergänglichkeit zu betrachten ist der perfekte Weg in die
Bardo-Lehren und in die Lehren über den Tod insgesamt. Denn
dass sich alles kontinuierlich verändert, ist im Vergleich zu die-
sen schwierigeren Themen leicht zu erkennen und zu verstehen.
Die Jahreszeiten, die Tage, die Stunden des Tages ändern sich.
Wir selbst wandeln uns die ganze Zeit und erleben von einem
Augenblick zum nächsten viele Veränderungen. Das geschieht
überall um uns herum und in uns, rund um die Uhr, ohne auch
nur einen Augenblick aufzuhören.



Doch aus irgendeinem Grund verstehen wir das nicht ganz.
Wir verhalten uns tendenziell so, als wären die Dinge fester ge-
fügt, als sie es tatsächlich sind. Wir haben die Illusion, dass das
Leben so bleibt, wie es jetzt ist. Ein anschauliches Beispiel aus
jüngster Zeit ist die Coronapandemie. Wir hielten es für selbst-
verständlich, dass der Lauf der Welt sich auf eine bestimmte
Weise fortsetzen würde, doch dann wurde plötzlich alles sol-
cherart auf den Kopf gestellt, wie wir es uns nie hätten vorstel-
len können.

Trotz unserer lebenslangen Erfahrung mit Veränderungen
hört etwas in uns niemals auf, auf Stabilität zu beharren. Jede
Veränderung, selbst eine zum Besseren, kann uns aus der Fas-
sung bringen, weil sie unsere grundlegende Unsicherheit in Be-
zug auf das Leben offenlegt. Wir glauben lieber, dass wir fes-
ten Boden unter den Füßen haben, als zu erkennen, dass alles
immer im Wandel begriffen ist. Eher leugnen wir die Realität
des ständigen Wandels, als zu akzeptieren, wie die Dinge sind.

Auch bei unseren emotionalen Zuständen halten wir an dem
Gefühl fest, sie seien dauerhaft. Ob wir uns gut oder schlecht
fühlen, ob wir glücklich oder traurig, optimistisch oder pessi-
mistisch sind – wir neigen dazu zu vergessen, dass Gefühle flüch-
tig sind. Es ist, als hielte uns ein Mechanismus davon ab, daran
zu denken, dass alles immer im Fluss ist. Der derzeitige Zustand
der Angst oder der Hochstimmung scheint dann einfach dem zu
entsprechen, wie unser Leben ist. Sind wir glücklich, stellt sich
Enttäuschung ein, sobald dieses gute Gefühl schwindet; und
wenn wir unglücklich sind, fühlen wir uns in unangenehmen
Emotionen gefangen. Ob wir uns also gut oder schlecht fühlen,
unsere Illusion der Beständigkeit führt zu Problemen.

Der Buddha sprach über unsere Schwierigkeiten, die Ver-
gänglichkeit zu akzeptieren, als er die drei Arten des Leidens
lehrte. Er nannte die erste Art »das Leiden des Leidens«. Das

Kontinuierliche Veränderung20



sind die offenkundigen Qualen des Krieges, des Hungers, der
furchteinflößenden Umgebung, des Missbrauchs, der Vernach-
lässigung, des tragischen Verlustes oder einer Reihe schwerer
Krankheiten. An so etwas denken wir normalerweise, wenn wir
von »Schmerz« oder »Leiden« sprechen. Menschen und Tiere,
die in einer solchen Situation sind, geraten nahezu pausenlos
von einem Leiden ins nächste.

Manche Menschen haben das Glück, das offenkundige Lei-
den des Leidens nicht zu erleben. Verglichen mit dem, was an-
dere durchmachen, geht es ihnen in ihrem gegenwärtigen Leben
recht gut. Aber es bleibt trotzdem noch das Leiden, das aus der
Tatsache resultiert, dass nichts von Dauer ist. Wir freuen uns,
doch die Freude wechselt sich mit Enttäuschung ab. Wir erleben
Erfüllung, aber sie wechselt sich mit Langeweile ab. Wir erleben
Genuss, aber er wechselt sich mit Unbehagen ab. Diese Wechsel
und all die damit einhergehenden Hoffnungen und Ängste sind
selbst eine große Quelle des Schmerzes.

Diese zweite Art des Leidens, die der Buddha einfach »das
Leiden der Veränderung« nannte, lauert in unserem Inneren als
das schmerzliche Wissen, dass wir niemals wirklich alles haben
können, was wir wollen. Wir können nie ein für alle Mal er-
reichen, dass unser Leben so ist, wie wir es haben wollen. Nie
können wir an einen Punkt gelangen, an dem wir uns immer gut
fühlen. Vielleicht sind wir manchmal zufrieden und fühlen uns
wohl, aber wie meine Tochter einmal sagte: »Das ist das Prob-
lem.« Weil es bei uns oft genug gut läuft, kehren wir immer wie-
der zu der falschen Hoffnung zurück, wir könnten es bewahren,
damit es so weitergeht. Wir denken: »Wenn ich nur alles rich-
tig mache, kann ich mich immer großartig fühlen!« Ich glaube,
das ist unter anderem ein Grund für Drogenmissbrauch und all
unsere anderen Abhängigkeiten. Die zugrunde liegende Sucht ist
der Traum von dauerhafter Freude und Annehmlichkeit.

Kontinuierliche Veränderung 21



Alle Religionen und Weisheitstraditionen der Welt sprechen
davon, dass es vergeblich ist, nach Glück zu streben und da-
bei auf Dinge zu setzen, die nicht von Dauer sind. Wenn wir
solche Lehren hören, überraschen sie uns nicht, und eine Zeit
lang haben wir vielleicht sogar das Gefühl, von ihnen über-
zeugt zu sein. Möglicherweise finden wir es sogar lächerlich,
auf so fruchtlose Weise nach Glück zu streben. Doch sobald wir
wieder an etwas Neues denken, das wir haben wollen, werfen
wir all diese Weisheiten über Bord. Und dann ist es nur eine
Frage der Zeit, bis die Vergänglichkeit die brandneue Anschaf-
fung oder Errungenschaft wieder verdirbt. Selbst wenn wir am
nächsten Morgen keinen Kaffee darauf verschütten, vergeht
unsere Freude nach einiger Zeit in nicht allzu ferner Zukunft.

Das klassische Beispiel ist das Verliebtsein. Anfangs ist es das
größte Hochgefühl, das man sich nur vorstellen kann. Von da
an kann es leicht in größte Enttäuschung umschlagen. Wenn
das Hochgefühl nachlässt, müssen die Liebenden – falls sie zu-
sammenbleiben wollen – ihre Enttäuschung überwinden und
ihre Beziehung vertiefen. Viele Paare meistern diesen Übergang
wunderbar, aber selbst dann ist das absolut großartige Gefühl
vorbei, das zwei Menschen, die sich ineinander verlieben, an-
fangs haben.

Die dritte Art des Leidens, das sogenannte »alles durchdrin-
gende Leiden«, spielt sich auf einer tieferen, subtileren Ebene
ab als die ersten beiden. Es handelt sich um das ständige Unbe-
hagen, das von unserem grundlegenden Widerstand gegen das
Leben, wie es wirklich ist, herrührt. Wir wünschen uns zwar
festen Boden unter den Füßen, der uns Halt gibt, doch das ist
einfach nicht vorgesehen. Denn in Wirklichkeit verhält es sich
so: Nichts kommt jemals zum Stillstand, nicht einmal einen Au-
genblick. Bei genauem Hinsehen erkennen wir, dass selbst die
scheinbar beständigsten Dinge sich fortwährend verändern. Al-

Kontinuierliche Veränderung22



les ist in Bewegung, und wir wissen nie, in welche Richtung es
geht. Wenn sich selbst Berge und Felsen auf unvorhersehbare
Weise bewegen und verändern, wie könnten wir dann in irgend-
etwas Sicherheit finden? Dieses ständige Gefühl der Bodenlo-
sigkeit und Unsicherheit durchdringt unauffällig jeden Augen-
blick unseres Lebens. Es ist das subtile Unbehagen, das sowohl
dem Leiden des Leidens als auch dem Leiden der Veränderung
zugrunde liegt.

Auch hier können wir wieder das Sichverlieben betrachten.
Ein großer Teil des Nervenkitzels liegt darin, dass diese neue
Liebe etwas Frisches in unser Leben bringt. Die ganze Welt
fühlt sich frisch an. Doch die Zeit vergeht, und wir wollen,
dass alles ganz genau so bleibt, wie es uns gefällt. Das ist der
Zeitpunkt, an dem das alles durchdringende Leiden sein Haupt
erhebt und die Flitterwochenphase zu Ende geht. Wenn das
Neue und Frische nachlässt, fallen den Liebenden allmählich
bestimmte Dinge auf, wie zum Beispiel, dass der oder die an-
dere geizig oder überkritisch ist. In irgendeiner Weise wird der
Schleier gelüftet, und sie ärgern sich zunehmend übereinander,
einfach weil sie so sind, wie sie sind. Als Nächstes versuchen
sie oft, sich gegenseitig zu verbessern und den Partner, die Part-
nerin zum Vorteilhaften hin zu verändern. Doch dieser Ansatz
macht es nur noch schlimmer. Eine Beziehung kann nur dann
wirklich funktionieren, wenn beide fähig sind, die Gegebenhei-
ten anzunehmen und so, wie sie sind, miteinander zu arbeiten.
Das bedeutet, einen Teil ihres allgemeinen Widerstands gegen
das Leben, wie es ist, zu überwinden, statt auf einem Leben,
wie sie es gerne hätten, zu beharren.

Oft hören wir Äußerungen wie »Keine Sorge, es wird schon
alles klappen«. Ich habe so etwas immer als einen Versuch ver-
standen, uns zu versichern, dass die Situation schließlich ent-
sprechend unseren Wünschen »klappen« wird. Aber sehr oft

Kontinuierliche Veränderung 23


