


Hazrat Inayat Khan 
Vom Glück der Harmonie

Ausgewählt und übersetzt von Karima Sen Gupta
Redaktionelle Überarbeitung und Lektorat:  
Uta Maria Baur und Hauke Jelaluddin Sturm
Korrektorat: Ursula Daena Daniel
Gestaltung: Hauke Jelaluddin Sturm
Coverillustration: Shutterstock/Ardea-Studio
6. überarbeitete und ergänzte Auflage 2025

Verlag Heilbronn
Kaiser-Heinrich-Straße 37
D-82398 Polling
Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: 978-3-936246-58-2
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien
Druckfarben auf pflanzlicher Basis



Inhalt

Einleitung: Was ist Harmonie .... 5

Von der Kunst, einen geistigen Weg zu beginnen .... 11

Von der Melodie des eigenen Lebens .... 47

Von der Sinfonie des Zusammenlebens .... 69

Von der Musik des Universums .... 111

Vom Gestimmtsein unserer Seele auf Gott .... 135

Verzeichnis der Texttitel und Quellen .... 166

Kurzbiografie .... 171





5

 Was ist Harmonie?

Dieser Frage ist Hazrat Inayat Khan in zahlreichen 
seiner Schriften nachgegangen: „Harmonie ist das 

rechte Verhältnis der Dinge und Wesen zueinander oder 
auch der rechte Rhythmus. Und was ist Leben? Leben 
ist die Folge von Harmonie. Im Hintergrund der gan-
zen Schöpfung ist Harmonie, und das Geheimnis der 
gesamten Schöpfung ist Harmonie. Intelligenz verlangt 
danach, die Vollkommenheit der Harmonie zu errei-
chen. Was die Menschen Glück, Wohlbehagen, Gewinn 
nennen, alles, wonach wir uns sehnen und was wir uns 
wünschen, ist, Harmonie zu erlangen. 

Selbst im Streben nach den weltlichsten Dingen wün-
schen wir uns Harmonie. Nur wenden wir häufig nicht 
die richtigen Methoden an. Der erreichte Gegenstand 



6

bleibt bei guten oder schlechten Methoden der gleiche, 
aber die Art, mit der man ihn zu erlangen versucht, kann 
richtig oder falsch sein. Nicht das Objekt als solches ist 
schlecht, sondern die Methode, mit der wir es zu errei-
chen versuchen.

Niemand, in welchem Abschnitt des Lebens wir auch 
sind, wünscht sich Disharmonie, denn alles Leiden, alle 
Schmerzen und Sorgen sind ein Mangel an Harmonie. 	

Wo Rhythmus, Regelmäßigkeit und Zusammenarbeit 
besteht, gibt es Harmonie, gibt es Sympathie. Die Ge-
sundheit des Gemüts und des Körpers hängt darum von 
der Erhaltung jener Harmonie ab, von dem Bewahren 
jener Sympathie, die im Gemüt und im Körper besteht. 
Das Leben in der Welt und besonders die Art, wie wir 
inmitten der Menge leben, fordert unsere Geduld in je-
dem Augenblick heraus, und es ist äußerst schwierig, die 
Harmonie und den Frieden zu bewahren, auf denen alles 
Glück beruht.“



77

Mit sich selbst und anderen  
im Einklang

Hazrat Inayat Khan sagt: „Wenn du Gott nicht in 
den Menschen siehst, wirst du ihn nirgendwo er-

blicken.“ Diese Schöpfung zu lieben und ihr zu dienen, 
heißt Gott lieben und Ihm dienen. Es heißt aber auch, 
in Harmonie zu sein mit unserer Umwelt, der mensch-
lichen wie der natürlichen, nicht im Sinne eines egois-
tischen Lebensgenusses, sondern gerade im Gegenteil 
durch die Überwindung unseres Egos, und durch die 
beständige Arbeit an uns selbst. 

Nach Auffassung der Sufis ist Glück der Seele ange-
boren und ihr Lebensrecht; denn das innerste Wesen des 
Menschen, die Seele, wird als göttlich angesehen, und 
Gott ist Glückseligkeit. In der Welt mit ihren Begrenzun-



8

gen und Unvollkommenheiten können wir darum nur 
glücklich sein, wenn wir in harmonischer Übereinstim-
mung mit unserem innersten Selbst, und das heißt mit 
Gott, leben. Zu dieser Harmonie gelangen wir, wenn wir 
uns um Selbsterkenntnis bemühen, wenn wir versuchen, 
die Motive unseres Handelns und Denkens zu durch-
schauen, und aus dieser Selbsterkenntnis heraus in den 
verschiedenen Lebensbereichen an uns arbeiten. 

Durch Musik – die Sprache des Kosmos – die Sufis 
und Weise seit jeher als heilige Kunst der Schöpfung be-
trachten, kann es uns jenseits von Unterschieden und 
Begrenzungen gelingen, unser universales und integrales 
Bewusstsein weiterzuentwickeln. Je tiefer unser Einblick 
in das Leben wird, umso deutlicher können wir die Har-
monie der Töne hören, die im ganzen Universum wirkt. 
Als vollkommene und universelle Sprache vereint Musik 



9

die Seelen, und selbst Worte sind dann nicht mehr not-
wendig. 

Wenn wir unser Denken und Handeln auf das wahre 
Glück der Harmonie konzentrieren, das wir durch die 
Erkenntnis des eigenen Selbst gewinnen, und wenn wir 
uns durch nichts daran hindern lassen, dann werden wir 
am Ende jenes Glück erlangen, um dessentwillen unsere 
Seele auf die Erde gekommen ist. 

Diese neu editierte und ergänzte Ausgabe bietet eine 
kleine Auswahl aus der ursprünglichen zwölfbändigen 
englischen Gesamtausgabe des Sufi-Mystikers, Musikers 
und Religionsgelehrten Hazrat Inayat Khan, die derzeit 
neu publiziert und ins Deutsche übersetzt wird. Die aus-
gewählten Texte sind zum überwiegenden Teil anders 
zusammengestellt als in den Werken selbst, skizzieren 



10

jedoch den Grundaspekt der Harmonie, und damit das 
zentrale Anliegen seiner Lehre.

„Das, was meine Philosophie ausmacht, ist das Ge-
setz der Harmonie. Dies besagt, sich mit sich selbst und 
anderen in Einklang zu bringen.“ –Hazrat Inayat Khan

Polling im Dezember 2025
Die Herausgeber



Von der Kunst,  
einen geistigen Weg  

zu beginnen



Das Wichtigste, 
worauf du achten solltest, 

ist das innere Leben,
wahres Leben ist das innere Leben, 

die Verwirklichung Gottes.



13

Das Leben selbst ist eine Reise   

Unter „innerem Leben“ verstehen wir ein Leben, das 
nach Vollendung strebt, die man Vollkommenheit 

der Liebe, Harmonie und Schönheit nennen kann, ein 
Leben, das, dem religiösen Sprachgebrauch gemäß, Gott 
zustrebt.

So ist das innere Leben eine Reise, und wer sie antritt, 
muss sich darauf vorbereiten. Ist man nicht vorbereitet, 
läuft man Gefahr, umkehren zu müssen, ehe das Ziel er-
reicht ist. Wer auf Reisen geht, muss wissen, was er auf 
dem Weg braucht, damit die Reise leicht ist und er voll-
enden kann, was er begonnen hat. Die Reise im inneren 
Weg ist so lang wie die Entfernung zwischen der Geburt 
und dem Tod. Sie ist die längste Reise, die man im gan-
zen Leben macht, und es muss alles vorbereitet sein, da-



14

mit man nicht zur Umkehr gezwungen wird, nachdem  
eine gewisse Strecke zurückgelegt wurde.

Wir alle sind auf der Reise; das Leben selbst ist eine 
Reise. Niemand ist hier seßhaft, wir alle wandern im-
mer weiter, und daher ist es nicht richtig, wenn man 
sagt, man gebe sein seßhaftes Leben auf, wenn man eine 
geistige Reise antritt. Niemand hat hier eine bleibende 
Heimat; wir alle sind nicht seßhaft, wir alle sind auf der 
Wanderung.



151515

Geburt der Seele    

Menschen, die das innere Leben leben, machen es 
sich zum Grundsatz, ihr ganzes Leben hindurch 

allen Menschen alles zu sein. In jeder Lage, in jeder Hin-
sicht werden wir der Forderung des Augenblicks gerecht. 
Oft meinen wir, geistige Menschen müssten traurig oder 
sorgenvoll aussehen, immer ernst und von einer melan-
cholischen Atmosphäre umgeben. Ein solches Bild ist 
in Wahrheit genau das Gegenteil des wahrhaft geistigen 
Menschen. 

Wer das innere Leben lebt, handelt nach außen hin so, 
wie die Situation es erfordert. Er sollte den Umständen 
entsprechend handeln, zu jedem in der eigenen Sprache 
sprechen, auf der gleichen Ebene sein, und dennoch das 
innere Leben verwirklichen. Das innere Leben ist eine 



16

Geburt der Seele. So sagt Christus, man könne nicht ins 
Himmelreich eingehen, es sei denn, man werde neu ge-
boren. Das innere Leben zur Wirklichkeit zu machen, 
heißt ins Himmelreich einzugehen. Und wenn uns dies 
ins Bewusstsein kommt, erweist es sich als eine Wieder-
geburt, und mit diesem Neu-Geborenwerden wird uns 
auch die Verheißung des ewigen Lebens zuteil.  		
							                   



17

Geist und Materie    

Der innere und essenzielle Teil eines jeden Wesens ist 
aus feinen Schwingungen zusammengesetzt, wäh-

rend der äußere aus gröberen besteht. Die feineren Teile 
nennen wir Geist und die gröberen Materie, die ersteren 
sind weniger der Veränderung und dem Verfall unter-
worfen, die letzteren mehr. 

Alles was lebt, ist Geist, und alles, was stirbt, ist Mate-
rie. Alles, was im Geist stirbt, ist Materie, und alles, was in 
der Materie lebt, ist Geist. Alles, was sichtbar und wahr-
nehmbar ist, scheint lebendig zu sein, obwohl es Tod und 
Verfall unterworfen ist, und es wird in jedem Augenblick 
in seine feineren Elemente aufgelöst. Die Sicht des Men-
schen wird so sehr getäuscht durch seine Wahrnehmung 
der äußeren Welt, dass der Geist, der wirklich lebt, vom 



18

Gewand der Materie verdeckt und sein wahres Sein ver-
borgen ist. 

Es ist die allmählich zunehmende Aktivität, die die 
Schwingungen veranlasst, sich zu materialisieren, und es 
ist die allmähliche Verminderung der Aktivität, die sie 
wieder in Geist zurückverwandelt.


