
Dirk Hübner

Die christliche Romantik bei Caspar David Friedrich

UND

Nikolai Berdjajew

Die Romantik als Weltenkategorie

Dirk Hübner (geb. 1966 in Greifswald) wuchs in Gützkow auf und 
zog später zurück in seine Geburtsstadt. Nach Berufsausbildung, 
Leistungssport und Studium widmete er sich philosophischen The-
men. Seine intensive Beschäftigung mit dem Werk Nikolai Berdja-
jews mündete in den Büchern Nikolai Berdjajew kontra Ken Wilber 
und Nikolai Berdjajew kontra Robert Kurz.

Nikolai Berdjajew (1874–1948) war ein russischer Philosoph von 
weltweiter Bedeutung. Er gilt als ein anthropologisch-religiöser und 
existenzialistischer Denker, dessen Hauptthema die schöpferisch-
geistige Freiheit war. Berdjajew hinterließ ein umfangreiches Werk 
von zeitloser Relevanz.
Geboren und aufgewachsen im zaristischen Russland, wurde Berd-
jajew 1922 aus der Sowjetunion ausgewiesen. Mit dem sogenannten 
„Philosophenschiff“ gelangte er nach Westeuropa, zuerst nach Ber-
lin und schließlich 1924 nach Frankreich. Dort lebte er bis zu sei-
nem Tod und fand in Clamart bei Paris seine letzte Ruhestätte. 





Dirk Hübner

Die christliche Romantik
bei Caspar David Friedrich

UND

Nikolai Berdjajew

Die Romantik als Weltenkategorie
 



Dirk Hübner: Die christliche Romantik bei Caspar David Friedrich UND 

Nikolai Berdjajew: Die Romantik als Weltenkategorie

Inhaltliche Verantwortlichkeit:

Teil 1: Die christliche Romantik bei Caspar David Friedrich

Text: Dirk Hübner
© 2025 Dirk Hübner 

Teil 2: Die Romantik als Weltenkategorie (Auszüge)

Autor der Originaltexte (gemeinfrei): Nikolai Berdjajew
Übersetzung der Auszüge aus dem Russischen ins Deutsche: Dirk Hübner

Copyright Übersetzung der Auszüge: © Dirk Hübner 2025
Die Quellenangaben zu den einzelnen Auszügen befinden sich in den Fußnoten 

beim jeweiligen Text.

Mitwirkende & Produktion:

Lektorat: Regina Gorsleben
Covergestaltung und Coverfoto: Dirk Hübner (Motiv: Morgenstimmung hinter 

Dom St. Nikolai)
Softcover: 978-3-384-76400-3
Hardcover: 978-3-384-76401-0

Bildnachweise: Die Abbildungen von Caspar David Friedrich sind gemeinfrei 
und stammen aus der Quelle Wikimedia Commons. Genaue Angaben zu den 

Werken finden sich in den Bildunterschriften.
Druck und Distribution im Auftrag des Autors:  

tredition GmbH, Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Germany 

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Für die In-
halte ist der Autor verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne seine Zustimmung 
unzulässig. Die Publikation und Verbreitung erfolgen im Auftrag des Autors, zu 

erreichen unter: tredition GmbH, Abteilung »Impressumservice«, Heinz-Beusen-
Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Deutschland, impressumservice@tredition.com 

mailto:impressumservice@tredition.com


Inhaltsverzeichnis

Vorwort…………………………………………………………….7 

Erster Teil 

Dirk Hübner: Die christliche Romantik bei Caspar David Friedrich 

1. Friedrichs Kunst aus dem Blickwinkel 
der Philosophie des Geistes……………………………………….…9 

2. Friedrich in seinen Bekenntnissen…………………………….….…16 

3. Eine existenzphilosophische Interpretation 
einiger bedeutender Bilder Friedrichs……………………….………21 

Zweiter Teil 

Nikolai Berdjajew: Die Romantik als Weltenkategorie…………….39 

Anhang…………………………………………………………………155 

Buchempfehlungen……………………………………………………..162 





Vorwort 

Dass es sich bei der Romantik um eine umfassende Weltenkategorie 
handelt — dies aufzuzeigen — ist das zentrale Anliegen der vorlie-
genden Schrift.

Der erste Teil unternimmt eine exemplarische, existenzdialekti-
sche Deutung des romantischen Kunstschaffens Caspar David 
Friedrichs. In Abgrenzung von einer rein wissenschaftlichen Heran-
gehensweise wird das christliche Moment der Romantik herausge-
stellt und die Deutung von Friedrichs Kunstschaffen in diese Rich-
tung gelenkt.

Im zweiten Teil kommt der Philosoph der Freiheit, Nikolai Berd-
jajew, zu Wort. Für ihn ereignet sich die Erfüllung der Freiheit im 
Geiste der Wahrheit, der Liebe und der Schönheit. Indem wir die 
Romantik in dieses Licht stellen, ergeben sich vollkommen neue 
Sichtweisen: Der Friedrichsche Kosmos wird zu einer gottmensch-
lichen Ankündigung des ersehnten Eschatons, das über die Fülle des 
Lebens, durch das Errichten des Reiches Gottes auf Erden, am Ende 
aller Zeiten und in aller Ewigkeit eintreten wird.

Dirk Hübner

Greifswald, den 30.11.2025

7





Erster Teil 

Dirk Hübner 

Die christliche Romantik bei Caspar David Friedrich 

1. Friedrichs Kunst aus dem Blickwinkel 

der Philosophie des Geistes 

Bis in unsere heutige Zeit wird über die Romantik gestritten. Inter-
pretationen haben sich verfestigt und stehen einander anscheinend 
unvereinbar gegenüber. Dies zeigt sich auch in der Diskussion über 
das künstlerische Werk Caspar David Friedrichs, dessen 250. Ge-
burtstag im Jahr 2024 begangen wurde. Die „Interpretationen von 
Friedrichs Werk“  entspringen ganz unterschiedlichen, teilweise 1

einseitigen und auch voreingenommenen „theoretischen Ansätzen“1. 
Einen Überblick über die verschiedenen Positionen bietet der Wiki-
pedia-Artikel zu diesem Thema:

„Die Interpretationen von Friedrichs Werk, die sich meist auf die 
bedeutendsten seiner Arbeiten beziehen, sind facettenreich und un-
terscheiden sich in ihren theoretischen Ansätzen oft prinzipiell. Die 
tendenzielle Sinnoffenheit dieser Kunst sowie die widersprüchli-
chen Äußerungen und Bekenntnisse des Malers bieten viel Spiel-
raum in der Auslegung. Es lassen sich grundsätzliche Deutungsmus-
ter erkennen, denen die unterschiedlichen Theorien in ihrer Sub-
stanz zuzuordnen sind:

• Sinngenerierung zu den Bildern aus Biografie und Werkpro-
zess

 Wikipedia: Die freie Enzyklopädie. Stichwort: Caspar David Friedrich, [Online: 1

https://de.wikipedia.org/wiki/Caspar_David_Friedrich], abgerufen am 8. August 
2025.

9



• Anwendung der Theorie des Erhabenen und Sublimen auf 
große Teile des Werkes

• Bezugnahme auf ein vermutetes durchgängiges System reli-
giöser Symbolik und Allegorien

• vordergründige Einordnung der Kunst in einen zeitge-
schichtlichen und politischen Kontext

• Beurteilung der Kunstwerke von einem naturmystisch-früh-
romantischen Standpunkt aus

• Unterstellung einer metaphysisch-transzendenten Tendenz

• mystische Geometrie als Grundstruktur der Bildkomposition

• Verständnis von Biografie und Werk mittels Psychoanalyse

• Friedrich als malender Freimaurer gesehen

Wie bei kaum einem anderen Künstler wird der wissenschaftliche 
Diskurs zu unterschiedlichen Positionen unversöhnlich geführt. 
Wobei die Gefahr erkannt ist, Friedrichs Kunst als Diskursmasse zu 
verwenden oder den Maler zurechtzustutzen, um ihn in ein eigenes 
Weltbild einzubauen. Auch hat die immer intensivere kunsthistori-
sche, biografische und philosophische Auseinandersetzung mit dem 
Friedrichschen Bilddenken die Sicht auf das Werk komplizierter, 
verzweigter, detaillierter und schwieriger gemacht.“2

Zunächst einmal sollte geklärt werden, inwieweit ein vorrangig 
wissenschaftlich geführter Diskurs überhaupt für die Deutung von 
Kunst geeignet ist. Der wissenschaftliche Diskurs kann auf ver-
schiedenen Grundannahmen beruhen. Daraus ergeben sich zwangs-
läufig unterschiedliche bis zu unvereinbaren Deutungen — so auch 
bezüglich des Friedrichschen Kunstschaffens. Grundsätzlich tritt 
man mit der rational-objektivierenden, wissenschaftlich-analyti-
schen Methode von außen an den Erkenntnisgegenstand heran und 

 ebd.2

10



kann keinerlei Aussagen über das Wesen des schöpferischen Prozes-
ses machen. Diese Methode ist pragmatisch auf eine endliche, kau-
sale Welt der Objekte gerichtet und beruht auf Kriterien, die den 
Prozess des Schöpferischen nicht berühren. Die wissenschaftliche 
Methode sieht immer nur auf das Ergebnis des schöpferischen Pro-
zesses, sieht aber nicht das Schöpferische selbst. Es sind jedoch 
nicht die Ergebnisse, die das künstlerische Schaffen ursprünglich 
ausmachen, sondern die im Künstler existierende Inspiration und 
sein Drang, die Inspiration auszudrücken und zu verwirklichen. An 
und für sich befindet sich die objektivierende Wissenschaft fern jeg-
lichen intuitiven Urteilsvermögens. Aus diesem Grunde kann sie 
nicht die primäre Grundlage für die Bewertung geistigen Schaffens, 
so in der Kunst, sein. Dahingehend ist sie immer nur von zweitran-
giger, wenn auch unverzichtbarer pragmatisch-ergänzender Bedeu-
tung — z. B. bei der Einordnung des Werks in den „zeitgeschichtli-
chen und politischen Kontext“ , bei der Beurteilung der verwende3 -
ten Symbolik oder der Analyse der ästhetisch-gestalterischen Mittel 
usw. Rein wissenschaftslogisch ist ein konsistentes Eindringen in 
das Wesen geistigen Schaffens und des Geistigen an sich nicht mög-
lich. Denn der Geist in seiner schöpferischen Existenz offenbart 
sich unmittelbar subjektiv und unterscheidet sich fundamental von 
der mittelbaren Welt der Objekte, die nicht unmittelbar erfahren und 
erkannt werden kann. Hinsichtlich der Erkennbarkeit der Welt der 
Objekte verweise ich auf Kants Lehre vom transzendentalen Schein. 
Eine vom geistigen Schaffen abgetrennte Welt der Objekte ist sinn-
los. An sich gibt es keine Wissenschaft, sofern sie nicht von einem 
nach Sinn suchenden Geist getragen und angestoßen wird. Während 
also das rein wissenschaftliche Eindringen in das Wesen des Geisti-
gen nicht möglich ist, können wir Menschen philosophisch mittels 
Symbolen und Mythen Klarheit über das sich in uns ereignende 

 ebd.3

11



Phänomen des Geistigen gewinnen.  Eine existenzdialektisch moti4 -
vierte Philosophie des Geistes auf der primären Grundlage entspre-
chender Symbole und Mythen führt schließlich zur Stärkung der 
Persönlichkeit, die das Zentrum allen Urteilsvermögens bildet. Der 
Mensch gewinnt darüber hinaus eine geläuterte eschatologische 
Sicht.  In diesen Zusammenhang lässt sich auch die sehr richtige 5

Aussage des Kunsthistorikers und Friedrich-Experten Helmut 
Börsch-Supan stellen: „Seine Sinnfülle erschließt das Bild nur dem 
geistig Sehenden, für die Botschaft Offenen. Es ist mit einer einzig-
artigen poetischen Intelligenz erdacht, die sich wissenschaftlicher 
Erforschung verweigert, wenn sie nicht nach den tiefen Wurzeln im 
Herzen des Malers fragt.“  — „Friedrichs Forderung an den Maler, 6

mit dem geistigen Auge zu sehen, gilt auch für den Betrachter. Es 
bedeutet, über das Gegenständliche hinaus den dahinterliegenden 
Sinn und über das Gegenwärtige hinaus das Zukünftige zu entde-
cken. Damit wird das nicht Sichtbare oder doch noch nicht Sichtba-
re mit ins Bild gebracht, das Alltagswissen, vor allem aber der 
christliche Glaube.“  Ich stimme mit Börsch-Supan auch darin 78

 Nikolai Berdjajew schreibt in seinem Buch Geist und Wirklichkeit, Heliand Ver4 -
lagLüneburg, 1949, auf S. 38: „Der Geist ist nicht nur göttlich, er ist gott-mensch-
lich, göttlich-kosmisch, er ist die Freiheit in Gott und die Freiheit von Gott. Diese 
Realität entzieht sich jeder begrifflichen Darstellung; — sie ist ein Mysterium, 
das man nicht rationalisieren, von dem man nur in Mythen und Symbolen spre-
chen kann. Sie ist zugleich das Mysterium der Schöpfung und das Mysterium des 
Bösen.“

 Weiterführend vgl. insbesondere Berdjajew, N.: Versuch einer eschatologischen 5

Metaphysik, Hartmut Spenner Waltrop, 2001.

 Helmut Börsch-Supan: Caspar David Friedrich. Gefühl als Gesetz. München 6

und Berlin: Deutscher Kunstverlag 2008, S. 187.

 ebd. S. 2007

 Vgl. https://www.perplexity.ai/ (Antwort auf den Prompt „Wie erklärt      8

Börsch-Supan die Rolle des Gefühls bei Friedrich in Bezug auf die idealistische 
Vorstellung eines geistigen Universalismus?“ vom 12. August 2025.) Der voll-
ständige Dialog befindet sich in Anhang A.

12



überein, wenn er sich „gegen die These von der ‚Sinnoffenheit‘ der 
Bilder Friedrichs“  wendet. Wenn „Sinnoffenheit“ meint, dass ohne 9

die Berücksichtigung der christlichen Intention Friedrichs gleicher-
maßen eine gerechte und angemessene Deutung seiner Bilder mög-
lich sei, so halte ich das für grundlegend falsch. Nikolai Berdjajew, 
dessen philosophische Gedanken zur Romantik im zweiten Teil die-
ses Buches ausführlich wiedergegeben werden, sagt: „Es besteht ein 
tiefer Gegensatz zwischen der heidnischen und der christlichen 
Kunst, genauer gesagt — der Kunst der christlichen Epoche. Die 
heidnische Kunst ist klassisch und immanent. Die christliche Kunst 
ist romantisch und transzendent.“10

Was ist Romantik? Das muss im Sinne einer Philosophie des 
Geistes geklärt werden, worin das zentrale Anliegen dieses Buches 
besteht. Im Kern geht es dieser Philosophie um eine permanent zu 
erfolgende (Selbst-)Aufklärung über unsere Bestimmung als Men-
schen. Ohne diese muss jede Interpretation von Kunst orientie-
rungslos bleiben und letztlich fehlgehen. Damit verbunden ist auch 
die Frage nach unserem Menschenbild. Wollen wir den Menschen 
und Romantiker Friedrich verstehen, müssen wir zunächst auch uns 
selbst verstehen. Grundlegend hängt das Eindringen in den schöpfe-
rischen Prozess mit der Idee vom Menschen zusammen: Was ist der 
Mensch?  Welcher Art ist die Quelle seiner Inspiration, und worin 11

besteht letztlich seine Bestimmung? Die philosophische Beantwor-

 S. die Buchrezension von Gregor Wedekind zu: Helmut Börsch-Supan: Caspar 9

David Friedrich. Gefühl als Gesetz, München und Berlin: Deutscher Kunstverlag 
2008, in: arthist.net, 18.12.2009, URL: https://arthist.net/download/book/
2009/091218Wedekind.pdf [Stand: 23. November 2025].

 Berdjajew, N.: Der Sinn des Schaffens, Versuch einer Rechtfertigung des Men10 -
schen, J. C. B. MOHR (Paul Siebeck) Tübingen, 1927, S. 242.

 S. mein Buch: Nikolai Berdjajew kontra Robert Kurz. Was ist der Mensch? Was 11

treibt ihn an? Zur Überwindung einer verkürzten Subjektkritik, tredition, 24. Juli 
2025. 

13



tung dieser Fragen gibt uns die Möglichkeit, das Schaffen in seiner 
Tiefe, seinem Ursprung und seiner Ausrichtung nach verstehen zu 
können. Im Falle Friedrichs wäre insbesondere zu klären, ob sein 
Glaube genuin christlich war und inwieweit dieser nichtchristliche 
Elemente enthielt. Dazu müssen wir Rezipienten uns auch selbst 
zum christlichen Glauben positionieren. Friedrichs Bilder sind 
durchdrungen von christlicher Symbolik. Die Interpretation des 
Friedrichschen Schaffenswerks ist an eine ständig zu läuternde 
christliche Glaubenshaltung gebunden. Nehmen wir einen nicht-
christlichen oder gar areligiösen Standpunkt ein, werden wir keinen 
angemessenen Zugang zu Friedrichs künstlerischem Schaffenswerk 
finden können. Diese Sichtweise wird bei vielen auf Missfallen sto-
ßen.

Wir können Friedrichs Geisteshaltung nicht einfach rekonstruie-
ren, sondern müssen den Friedrichschen Geist in uns selbst fortwäh-
rend erneuern und vertiefen. Das Schöpferische, so auch in der 
Kunst Friedrichs, muss im Sinne der Wahrheit ständig neu entfacht 
werden. Wie jeder Mensch befand sich auch Friedrich in einem of-
fenen antinomischen Prozess der gesellschafts- und gemeinschafts-
bezogenen Selbstfindung. Auch er war auf der Suche nach sich 
selbst, war dabei Prüfungen und der Tragik des Lebens ausgesetzt, 
musste Widerstand leisten. In seiner Kunst fand er schließlich Zu-
flucht — wandte sich seinem Sehnsuchtsort zu. Er suchte nach 
Wahrheit und Freiheit, schuf Bilder, die den schöpferischen Be-
trachter ein Licht der Schönheit nachempfinden lassen, das sich aus 
einer geheimnisvollen Dunkelheit erhebt und über die Grenzen die-
ser Welt hinausweist.

Was ist Romantik? Die Beantwortung dieser Frage ist auch für 
das Verständnis und die Einordnung der Friedrichschen Bilder von 
ausschlaggebender Bedeutung. Dafür ziehe ich den anthropolo-
gisch-religiösen Philosophen der Freiheit und wirkmächtigsten Pri-
märdenker der Russen, Nikolai Berdjajew, zurate, dessen Position 
ich teile. Er vertritt die Auffassung, dass es sich bei der Romantik 

14



um eine „metaphysische Weltenkategorie“  handelt. Ausgehend 12

von der „russischen Idee“  hat Berdjajew in originärer Weise die 13

christliche Quelle der Romantik herausgestellt. Gerade dieser As-
pekt ist für die Interpretation des Friedrichschen Schaffenswerks 
wichtig. Berdjajew hat sich in vielen seiner Schriften zur Romantik 
geäußert, hat aber kein eigenständiges Buch oder einen gesonderten 
Artikel dazu geschrieben. Deshalb habe ich für den zweiten Teil 
dieses Buches aus allen wichtigen Büchern Berdjajews seine nach 
meinem Ermessen aussagekräftigsten Äußerungen zur Romantik 
zusammengetragen und neu übersetzt. In seinem Buch „Versuch 
einer eschatologischen Metaphysik“ heißt es: „Es wird eine Zeit 
kommen, ein neuer historischer Aeon, wenn der eschatologische 
Sinn des Schaffens endgültig erkannt wird. Das Problem des Schaf-
fens stößt auf das Problem des Sinns der Geschichte.“  Für Nikolai 14

Berdjajew muss die Kunst ein prophetisches Element enthalten, um 
nicht der Belanglosigkeit anheimzufallen. Die Kunst muss schließ-
lich über sich hinausweisen. In dieselbe Richtung geht auch die 
oben zitierte, eschatologisch konnotierte Aussage Börsch-Supans, 
dass Kunst „über das Gegenwärtige hinaus das Zukünftige zu ent-
decken“ hat.  Auch C. D. Friedrichs Schaffenswerk wäre demnach 15

nicht nur ein Ausdruck seiner zeitgebundenen persönlichen Verfas-
sung, seiner gegenwärtigen Intentionen, Auffassungen und Sehn-
süchte, sondern zugleich ein ahnungsvoller Ausblick in einen erst 
noch zu schaffenden Äon der Wahrheit, der Liebe und der Freiheit 

 Berdjajew, N.: Der Sinn des Schaffens, Versuch einer Rechtfertigung des 12

Menschen, J. C. B. MOHR (Paul Siebeck) Tübingen, 1927, S. 122.

 Siehe das gleichnamige Buch N. Berdjajews: Die russische Idee, übersetzt von 13

Dietrich Kegler, Bad Schönborn: Edition Sieden, 2021. — Die russische Idee ist 
grundlegend mit der Idee vom Gottmenschentum verbunden.

 Berdjajew, N.: Versuch einer eschatologischen Metaphysik, Hartmut Spenner 14

Waltrop, 2001, S. 248.

 Helmut Börsch-Supan: Caspar David Friedrich. Gefühl als Gesetz. München 15

und Berlin: Deutscher Kunstverlag 2008, S. 187.

15



— des heiligen Geistes und der Schönheit. Dieser Äon unterschei-
det sich fundamental von einer gottlosen Welt des Bösen und der 
Dunkelheit, der Vergänglichkeit, der Versachlichung und der geisti-
gen Enge — der Tyrannei des Allgemeinen, des Man (Heidegger) , 16

der (technischen) Zivilisation und ihrer rein säkularen Glücksver-
sprechen.

2. Friedrich in seinen Bekenntnissen17

In Friedrich vermischten sich verschiedene Beweggründe. Das Herz 
ist der Prophetie nahe:

„Die einzig wahre Quelle ist unser Herz, die Sprache des reinen 
kindlichen Gemütes. Ein Gebilde, so nicht aus diesem Borne ent-
sprungen, kann nur Künstelei sein. Jedes echte Kunstwerk wird in 
geweihter Stunde empfangen und in glücklicher geboren, oft dem 
Künstler unbewußt aus innerem Drange des Herzens.“18

Die diesseitige Welt belastete zuweilen erheblich sein Gemüt:

„Seit einiger Zeit fühle ich mich unwohl jedoch scheint meine 
Krankheit seit gestern auf dem Rückzug begriffen zu seyn. Ich habe 
mich soeben im Pelze gehüllt am Pulte gesetzt um mich den heuti-
gen Tag mit euch lieben zu unterhalten. Es ist mir Bedürfniß euch, 

 Vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit, 19. Aufl., Tübingen: Max Niemeyer Ver16 -
lag, 2006, S. 126–130.

 Es sei angemerkt, dass diese Arbeit keine erschöpfende Auslegung sämtlicher 17

in einschlägigen Werken (vgl. z.B. Helmut Börsch-Supan, Caspar David Fried-
rich. Die Briefe, u.a.) erschienenen Bekenntnisse leistet, sondern sich auf die für 
die Fragestellung relevantesten und einige der meistzitierten Passagen konzen-
triert.

 Sigrid Hinz: Caspar David Friedrich in Briefen und Bekenntnissen. München 18

1974, S. 92.

16



meine Brüder, wiederholt von Zeit zu Zeit zu sagen wie sehr ich 
euch liebe und wie unbegränzt mein Zutrauen zu euch ist; je mehr 
ich mich durch gemachte bittere Erfahrungen in mich selbst zurück-
ziehe. Lasset aber durch die Aeußerungen keine Sorge in euch auf-
kommen denn dies sind ja Erfahrungen die mehr oder weniger jeder 
Mensch gemacht hat wenn er sich einige Zeit in die Welt umher ge-
sehen.“19

Obgleich von einem starken christlichen Glauben angetrieben, 
könnte man ihm dennoch eine pantheistische Tendenz unterstellen:

„Die Kunst tritt als Mittlerin zwischen die Natur und den Men-
schen. Das Urbild ist der Menge zu groß zu erhaben um es erfassen 
zu können.“20

Welcher Art ist hier Friedrichs Naturbegriff? Die Kunst sollte 
nicht im Dienste der Natur stehen, sondern im Dienste des freien 
Geistes. Die Romantisierung der Natur ist eine Versuchung. Berdja-
jew sagt: „Ich behaupte den Primat des Geistes sowohl über die Na-
tur als auch über Gesellschaft und Zivilisation. Die ‚Natur‘, nicht 
die verklärte Natur, ist eine Notwendigkeit, sie ist den Kausalzu-
sammenhängen untergeordnet (nach Kant). Geist aber ist 
Freiheit.“21

„Der edle Mensch (Maler) erkennt in allem Gott, der gemeine 
Mensch (auch Maler) sieht nur die Form, nicht den Geist.“22

 Herrmann Zschoche: Caspar David Friedrich. Die Briefe. ConferencePoint 19

Verlag, Hamburg 2006, S. 185.

 Kurt Karl Eberlein: C. D. Friedrich. Bekenntnisse. Leipzig 1924, S. 118.20

 Berdiajew, Nikolai: Selbsterkenntnis, Versuch einer philosophischen Autobio21 -
graphie, HOLLE VERLAG Darmstadt und Genf, 1953, S. 118.

 Zitat nach: Das kreative Universum (o. J.): 23 Caspar David Friedrich Zitate, 22

URL: https://www.daskreativeuniversum.de/23-caspar-david-friedrich-zitate/ 
[Stand: 23. November 2025].

17



Der Geist ist in uns. Ist es nicht so, dass wir den Sinn, Gott, in 
die Welt hineintragen sollen? Dass wir von unserem wahren Quell 
der Menschlichkeit, unserem christlichen, gottmenschlichen Ur-
sprung her bestrebt sein sollten, die Welt zur Schönheit umzufor-
men? Dass die Welt ohne das Schöpferische, ohne das freiheitliche 
Schaffen verloren ist? Nicht in allem ist Gott, wie Friedrich zu mei-
nen schien. Die Welt ist nicht „ein hierarchischer Kosmos …, in 
dem das Subjekt organisch verharrt und sich wohlfühlt“.  Die Welt 23

ist auch eine gefallene Welt der Lüge, der bürgerlich-weltlichen 
Enge und des Zwangs, der Tyrannei und des Mordes, wendet sich 
von Gott ab und versinkt in Chaos und Hässlichkeit. In ihr herrscht 
Krieg. Dessen war sich auch Friedrich bewusst. Die wahrhaft inspi-
rierte Kunst ist ein Aufschrei dagegen.

Friedrich spürte und wusste, dass es etwas Inspirierendes gibt, 
das als etwas Höheres im Menschen existiert und ihn zur Kunst 
drängt:

„Du sollst Gott mehr gehorchen denn den Menschen […] Willst du 
dich also der Kunst widmen, fühlst du deine Berufung, ihr dein Le-
ben zu weihen, oh, so achte genau auf die Stimme deines Inneren, 
denn sie ist Kunst in uns.“24

Aber Gott will die freie schöpferische Antwort des Menschen, 
die Mut erfordert, und nicht seinen Gehorsam, der keinerlei Schöp-
ferkraft hervorbringen kann und zum Reaktionären tendiert. Dar-
über hat Friedrich sich keine philosophische Rechenschaft ablegen 
können. Die traditionelle Theodizee (die Rechtfertigung Gottes an-
gesichts des Bösen in der Welt) mischte sich hier in seine Worte.  25

 Berdjajew, Nikolai: Das Ich und die Welt der Objekte, Versuch einer Philoso23 -
phie der Einsamkeit und Gemeinsamkeit, Holle Verlag, Darmstadt, S. 129.

 Sigrid Hinz: Caspar David Friedrich in Briefen und Bekenntnissen. München 24

1974, S. 83.

 Vgl. zur Theodizee Nikolai Berdjajews: S. Zitat in Anhang B.25

18



Wenn wir Gott gehorchen sollen, geht unsere freie Beziehung zu 
ihm verloren. Dann wird Gott zu einem Tyrannen.

Friedrich hatte eine starke Intuition für die überweltliche Unend-
lichkeit und sah in ihr den schöpferisch-dialektischen Widerpart zur 
Vergänglichkeit und Endlichkeit dieser Welt:

„Warum die Frag ist oft an mich ergangen
Wählst Du zum Gegenstand der Malerei
So oft den Tod, Vergänglichkeit und Grab?
Um ewig einst zu leben,
muß man sich oft dem Tod ergeben.26

Friedrich hat sich dem Tod letztlich nicht ergeben, er hat den Tod 
mit dem Malen seiner Bilder schöpferisch überwunden und in ihnen 
ein eschatologisches Licht heraufbeschworen. Auch er war ein 
Sendbote des kommenden Reiches Gottes. Jedoch das Tragische 
daran war und ist, dass es letztlich nicht der Künstler im Erschaffen 
von Kunst sein wird, der das Reich Gottes erbt. Mit seiner Kunst 
nimmt der Künstler das reale Erschaffen von göttlicher Schönheit 
immer nur symbolisch vorweg. Wenn die Schönheit in der Welt ob-
siegt, wird sie keine Kunst mehr sein, sondern eine freiheitlich-
schöpferische und unmittelbar zu erringende Wahrheit des Heiligen 
Geistes.

„Jedes Bild ist mehr oder weniger eine Charakterstudie dessen, 
der es gemalt.“27

Das heißt vor allem, dass die Kunst und die darin zum Ausdruck 
gebrachte Schönheit persönlich sind. Durch die Persönlichkeit als 

 Sigrid Hinz (Hrsg.): Caspar David Friedrich in Briefen und Bekenntnissen. 26

Henschelverlag Kunst und Gesellschaft, Berlin 1974, S. 82.

 Zitat nach: Das kreative Universum (o. J.): 23 Caspar David Friedrich Zitate, 27

URL: https://www.daskreativeuniversum.de/23-caspar-david-friedrich-zitate/ 
[Stand: 23. November 2025].

19



existenzielles Zentrum wird Schönheit geschaffen für die Gemein-
schaft im Heiligen Geist.

„Schließe dein leibliches Auge, damit du mit dem geistigen Auge 
zuerst siehest dein Bild. Dann förder zutage, was du im Dunkeln 
gesehen, daß es zurückwirke auf andere von außen nach innen.“28

Es ist nicht einfach ein Bild, sondern der dynamische Glanz des 
Überweltlichen in seinen Bildern, der den Betrachter im Innersten 
berührt und begeistert.

Die Bewertung geistigen Schaffens setzt Intuition in Verbindung 
mit Einbildungskraft (Phantasie) voraus. Das zentrale Moment da-
bei ist die zu realisierende Schönheit. Intuition ist göttlich-mensch-
lich, ist das unmittelbare immanent-transzendente Erwachen und 
Erleben des geistigen Schaffensprozesses. Dieser Prozess kommt im 
Schaffensprodukt nur mittelbar zum Ausdruck. Das Schaffenspro-
dukt als solches muss erneut kreativ ergriffen werden, um nicht als 
ein Objekt unter vielen in die Bedeutungslosigkeit zu versinken. 
Das künstlerische Schaffen benötigt die Teilnahme von mindestens 
zwei schaffenden Personen — den Produzenten und den Rezipien-
ten —, die eine kreative Gemeinschaft bilden. Die immanent-tran-
szendente Quelle dieser Gemeinschaft ist die Intuition als die un-
verzichtbare dialektische Vereinigung hin zu einer Dreifaltigkeit im 
Heiligen Geist. Beim Versiegen der Intuition läuft jedes ästhetische 
Empfinden Gefahr, in einen unlebendigen Ästhetizismus überzuge-
hen, dem die transzendente Fühlung – die innerlich-geistige Verbin-
dung zum Höheren – nahezu abhandengekommen ist, die über die 

 Gerhard Eimer: Friedrich, Caspar David. Äußerungen bei Betrachtung einer 28

Sammlung von Gemählden von größtentheils noch lebenden und unlängst ver-
storbenen Künstlern. Bearbeitet von Gerhard Eimer in Verbindung mit Günther 
Rat, Kritische Edition der Schriften des Künstlers und seiner Zeitzeugen, Teil 1, 
Frankfurter Fundamente der Kunstgeschichte, XVI, Frankfurt am Main 1999, 
S 35. 

20


