






Joachim Vahland 
Kants Hybris
Anmerkungen zur  
Kritik der reinen Vernunft

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN  978-3-7873-5055-1

eBook (PDF)  978-3-7873-5056-8
EPUB  978-3-7873-5057-5

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstraße 47, 22081 Hamburg  

info@meiner.de

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2026. Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag 
behält sich die Verwertung der urheberrechtlich geschützten Inhalte die-
ses Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. 
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen. Satz: mittelstadt 21, 
Vogtsburg-Burkheim. Druck: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf alterungs
beständigem Werkdruckpapier. Printed in Germany

http://portal.dnb.de
mailto:info@meiner.de


Inhalt

Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 9

I.	 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 15

II.	 Ambitionen: Kants Leben und Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 21

III.	 Descartes, Locke: Tücken des Vorstellungsparadigmas . . . .     	 39

IV.	 Kants Brief an Marcus Herz vom 21. Februar 1772  . . . . . . . . .          	 55

V.	 Inkubation: Zur Entstehung der Kritik der reinen Vernunft  . .   	 71

VI.	 Rezeptionsgeschichten: Dissens in Dauerschleife . . . . . . . . .          	 85

VII.	 Erfahrung und Erkenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 105

1. Die Idealismus-Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 115

2. Dinge an sich und Erscheinungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 127

3. Propaganda in eigener Sache: die Vorrede von 1787 . . . . .      	 139

4. Die Rolle David Humes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 149

5. Einbildungskraft und Synthesis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 158

6. Die Stellung der Deduktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 167

VIII.	Apriorismus als Anerkennung: Kants Selbstaufhebung . . . . .      	 185

IX.	 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 195

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 205

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 207

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 223

Personenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 269



Für Brigitte, in Dankbarkeit



Ich bin allerdings völlig überzeugt, daß die Kantische 
Philosophie, wenn sie nicht genommen werden soll, 
wie wir sie nehmen, totaler Unsinn ist.

Fichte an Schelling, 20. Sept. 1799

Die Vernunft hat immer existiert, nur nicht immer in 
der vernünftigen Form.

Marx an Ruge, September 1843





9

Vorbemerkung

Meinen ist ein vorläufiges Urteil und wir können es nicht leicht entbeh-
ren, aber man muß sich hüten Meinungen für etwas mehr als Meinun-
gen zu halten, das ist auch wol bei Hypothesen oder philosophischen 
Meinungen zu beobachten. In vielen Wißenschaften ists nicht erlaubt 
zu meinen z. E. in der Metaphysik, Mathematik, Moral etc. etc.1

Philosophisches Ethos bezog seine Legitimation einst aus dem An-
spruch, mit der Kraft des Arguments bloße Meinungen in solides 
Wissen zu überführen. Die folgende Auseinandersetzung mit Kants 
erster Kritik geht exemplarisch der Frage nach, warum dieses Pro-
jekt gescheitert ist. Überall dort nämlich, wo Reflexion sich von 
Angst um Leib und Leben, von Verfolgung, Zensur und anderen 
autoritären Zumutungen befreit sieht, kommt es nicht zum Sieg der 
wahren Philosophie, von der Kant wie so viele vor und nach ihm 
überzeugt war, dass es nur eine gebe könne, sondern im Gegenteil 
zur Inflationierung von mehr schlecht als recht begründeten Mei-
nungen, die sich gleichwohl im Besitz der einen Wahrheit wähnen – 
und damit Erfolg haben, sobald sie genügend Anhänger finden, die 
ihnen Glauben schenken.2

Dass der Zugewinn an Freiheit auch einhergeht mit Objektivi-
tätsverlusten, sollte angesichts gegenwärtiger Herausforderungen 
im Besonderen demokratische Gemeinwesen nicht gleichgültig 
lassen. Ein hohes Gut wie Meinungsfreiheit kann unter den Be-
dingungen ihrer ubiquitären technischen Reproduzierbarkeit nur 
Bestand haben, wenn Öffentlichkeit einhergeht mit Meinungsver-
antwortung: Rechte verpflichten – auch zur Anerkennung dessen, 
was der Fall ist.

Historisch nehmen die folgenden Analysen ihren Ausgang vom 
Durchbruch jenes Paradigmas, das Bewusstsein als exklusives be-
hauptet: Die Welt ist Vorstellung! Dieses seit Descartes etablierte 
Paradigma hat nicht allein weltanschaulich induzierte Kollateral
schäden im Gefolge, deren Nachwirkungen diese erneute Ausein-
andersetzung mit der Kritik der reinen Vernunft motiviert haben. 



10 | Vorbemerkung

Descartes’ Berufung auf eine göttliche Instanz zur Lösung des Er-
kenntnisproblems resultiert aus der Einsicht, dass sich dieses Pro
blem mit den der Vernunft inhärenten Mitteln nicht bewältigen lässt. 
Kant weiß es besser; sein Scheitern sollte Descartes Recht geben. Im 
Klartext heißt das: Unter den Bedingungen des Bewusstseinspara-
digmas kann es keine konsistente Erkenntnistheorie geben.

Die Wirkungsgeschichte von Kants erster Kritik wirft einmal 
mehr Fragen auf, die das Selbstverständnis der Disziplin berühren 
und damit nicht zuletzt auch den Interpretationsbetrieb betreffen. 
Denn die kommode Rede von einer philosophia perennis kann ge-
wiss nicht zur Rechtfertigung dienen für eine bald ein Vierteljahr-
tausend anhaltende Rezeptionsgeschichte, die zu keiner Zeit in den 
fundamentalen Sachfragen zu einem Konsens gefunden hat, um 
dennoch – ohne hinreichende Berücksichtigung der historischen 
Fakten – die singuläre Stellung ihres Helden in der Philosophie der 
Neuzeit zu reklamieren. Dass Kant weiterhin die ›Revolution des 
Denkens‹ zugeschrieben wird, eine ›kopernikanische Wende‹, die 
Limitierung des Wissens auf ›Erfahrung‹, die erstmalige Gleichstel-
lung von Sinnlichkeit und Verstand, ja mehr noch eine ›Schlüssel-
funktion‹ für das gegenwärtige Selbstverständnis wie für die Theorie 
der Wissenschaften – solche Monumentalisierung stellt der For-
schung ein denkbar schlechtes Zeugnis aus, weil darüber vergessen 
scheint, dass Kants – verspätetes – Projekt zu jener europäischen 
Umbruchphase gehört, in der die Deutungshoheit zwischen Theo-
logie, Naturwissenschaften und Philosophie neu verhandelt wird. 
Vergessen ist darüber hinaus, dass eben jene Forschung zugleich 
seit langem überzeugende Gründe für das Scheitern der Kantischen 
Theorie vorgelegt hat, während eine konsistente Rekonstruktion 
weiterhin aussteht. Warum diese Gründe wirkungsgeschichtlich 
nur phasenweise durchdringen konnten, sollte gerade einer Dis-
ziplin mit eidetischem Wahrheitsbezug Anlass zur Selbstreflexion 
geben. Dem nicht zuletzt häufig genug chauvinistisch motivierten 
Personenkult in der Philosophie kann nur begegnet werden durch 
die Erinnerung, dass es in ihr um nichts als Gedanken geht, die 
entweder wahr oder falsch sind. 

Die weltweit hochtourig produzierende Industrie in Sachen Kant 
kennt weder diskursive Kontinuität noch eine Sicherung ihrer Er-
träge, mit der Folge iterierender Reprints des Immergleichen. Wenn 



Vorbemerkung | 11

Fortschritte erzielt wurden, dann in der historischen Aufarbeitung 
von Leben und Werk, in der Freilegung von Quellen und Einflüs-
sen, während die durch den Neukantianismus geweckte Erwartung, 
mittels genauer Lektüre und subtiler Dechiffriertechniken dem of-
fenbar tief in diesen Texten verborgenen Geheimnis auf die Spur 
zu kommen, längst resignierender Einsicht gewichen ist, denn die 
»Grundtexte Kants«, so musste man inzwischen vernehmen, seien 
»dennoch bisher nur um Weniges verständlicher geworden« und 
verblieben »weiterhin in dem Halbdunkel, aus dem sie noch nie-
mand herauszustellen vermochte«3. 

Will man der Lösung des Rätsels näherkommen, sollte man die 
Person und ihre akademische Karriere so wenig ausblenden wie die 
langwierige Entstehungsgeschichte der ersten Kritik, in der Mei-
nung, die Reinheit des Gedankens könnte durch Kontamination 
mit werkgenetischen oder gar psychologischen Zusammenhängen 
womöglich Schaden nehmen. Bei Durchsicht der einschlägigen Bio-
graphien älteren wie jüngeren Datums fällt auf, dass eine der her-
vorstechenden Eigenschaften Kants, seine ausgeprägte Hybris, die 
schon nicht wenige der Zeitgenossen verstörte4, keine Erwähnung 
findet. Das ist umso merkwürdiger, als die geradezu missionarische 
Überzeugung, Anfang und Ende der Philosophie zu verkörpern, seit 
der Erstpublikation manifest ist und sich bis ins Alter durchhält. 

Die in der Vernachlässigung dieses Charakterzugs zum Aus-
druck kommende mangelnde Distanz gegenüber der Person setzt 
sich fort in der Deutung der Texte: So ist die Kritik der reinen Ver-
nunft durchzogen von Kommentierungen des in ihr entwickelten 
Projekts, die in der Rezeption als Deutungsangebote dankbar auf-
gegriffen wurden, in der Meinung, die Autorität des Autors ermögli-
che einen authentischen Zugang zum Kern des Unternehmens.5 Die 
kanonische Anerkennung auktorialer Deutungshoheit hat insofern 
blockierend gewirkt, als das Theoriegefüge der Kritik, und das ist 
eine der Thesen der vorliegenden Arbeit, einer anderen Logik ge-
horcht als ihr Autor seiner Leserschaft suggerieren möchte – mit 
erheblichen Konsequenzen im Besonderen für den Begriff ›Erfah-
rung‹. Was Kant – vielleicht – wollte, weicht jedenfalls entschieden 
ab von dem, was seine Theorie tatsächlich leistet. 

Nach Anlage und Durchführung sind es darüber hinaus zwei 
Merkmale, deren Berücksichtigung für eine Verständigung über 



12 | Vorbemerkung

den Text unerlässlich ist: Polemik und Eklektik. Kants erste Kri-
tik ist eine polemische Kampfschrift, und zwar in einem weit aus-
geprägteren Sinne als in der von Natur aus agonalen Disposition 
einer Disziplin angelegt, der zufolge jede Position einhergeht mit 
Negation. Ihre Intention gilt einer ideologischen Befriedung, um 
»einmal für allemal dem Skandal vorzubeugen, das über kurz oder 
lang selbst dem Volke aus den Streitigkeiten aufstoßen muß, in wel-
che sich Metaphysiker (und als solche endlich wohl auch Geistliche) 
ohne Kritik unausbleiblich verwickeln und die selbst nachher ihre 
Lehren verfälschen«. Und dann zählt die Vorrede zur zweiten Auf-
lage auf, wem alles »die Wurzel abgeschnitten werden soll«, nämlich 
»Mat e r i a l i s mu s , Fat a l i s mu s , At h e i s mu s , dem freigeisteri-
schen Ung l au b e n , der S c hw är m e re i  und Ab e rg l au b e n  […], 
zuletzt auch dem Id e a l i s mu s  und S ke pt i z i s mu s « (B XXXIV). 
Das ist gewiss kein Diskursprogramm.6

In der Auseinandersetzung mit den ausformulierten Theorien 
zwischen Leibniz und Hume sucht Kant den Streit, um am Ende 
den – seinen – ewigen Frieden aus dem Geiste der Transzendental-
philosophie zu verkünden. Der damit verbundene Machtanspruch 
bedarf der Aufklärung, wenn sich der vermeintlich allein verblei-
bende »kritische Weg« nicht als Sackgasse erweisen soll. Angesichts 
des Horazischen Appells zum Selbstdenken – »Sapere aude!« – lie-
gen Zweifel nahe, was der Gebrauch des eigenen Verstandes im 
Zusammenhang dieser Philosophie wohl konkret heißen mag …

Nicht zufällig wenden sich die abschließenden Analysen dem 
Wahrheitsbegriff zu: Die dem Programm einer transzendentalen 
Logik gegenläufige Umstellung des Wahrheitskriteriums von Kor-
respondenz auf Kohärenz und Konsens, wie sie sich im Verlauf 
des kritischen Projekts ergibt, wird am Ende dem apriorischen 
Geltungsanspruch zum Verhängnis. Damit endet zugleich Kants 
ambitionierter Versuch, die Beziehung zwischen Vorstellung und 
Gegenstand verbindlich aufzuklären. Die Frage aus dem Brief an 
Marcus Herz vom 21. Februar 1772 gilt gemeinhin als Take-off des 
Kritizismus. Sie dient deshalb den folgenden Untersuchungen als 
roter Faden.

* * *



Vorbemerkung | 13

Die vorliegende Studie greift zurück auf vorausgegangene Analysen, 
die z. T. eingearbeitet wurden (s. Literaturverzeichnis).

Den Freunden Walter Arnold, Geert Edel, Jakob Ossner und 
Michael Rumpf danke ich für Diskussionen, Hinweise und kriti-
sche Lektüre. Mein besonderer Dank gilt Geert Edel, der diese Ar-
beit über Jahre kommentierend begleitet hat. Birgit Baumann, Silke 
Freudenthal, Elke und Jörg Mohr sowie Gudrun Schürmann haben 
die Entstehung des Manuskripts in mehreren Workshops diskursiv 
und kulinarisch gefördert.





15

I. Einleitung

Am 5. April 1798 schreibt Kant seinem Hallenser Kollegen Johann 
Heinrich Tieftrunk: 

Was halten Sie von Herrn Fichte allgemeine Wissenschaftslehre? einem 
Buche, welches er mir vorlängst zugeschickt hat, dessen Durchlesung 
ich aber, weil ich es weitläuftig und meine Arbeit zu sehr unterbrechend 
fand, zur Seite legte u. jetzt nur aus der Rezension in der A. L. Z.7 kenne? 
Für jetzt habe ich nicht die Muße, es zur Hand zu nehmen; aber die Re-
zension für Fichte (welche mit vieler Vorliebe des Rezensenten abgefaßt 
ist) sieht mir wie eine Art von Gespenst aus, was, wenn man es gehascht 
zu haben glaubt, man keinen Gegenstand, sondern immer nur sich 
selbst u. zwar hievon auch nur die Hand, die darnach hascht, vor sich 
findet. – Das bloße Selbstbewußtsein u. zwar nur der Gedankenform 
nach, ohne Stoff, folglich ohne daß die Reflexion darüber etwas vor sich 
hat, worauf es angewandt werden könne u. selbst über die Logik hin-
ausgeht, macht einen wunderlichen Eindruck auf den Leser. (Br 771 f.)

Worum geht es? Der Königsberger Professor für Logik und Meta-
physik, inzwischen hochbetagt und als philosophische Autorität 
weithin anerkannt, fürchtet um sein Lebenswerk – herausgefordert 
von einem Vertreter der jüngeren Generation, der dabei ist, die Er-
rungenschaft der Transzendentalphilosophie aufs Spiel zu setzen. 
Mit dem Rückfall auf das Niveau eines monadischen Rationalismus 
und seiner leeren, nur um sich selbst kreisenden Reflexionsform 
droht die Philosophie wieder zu verlieren, was ihr doch erst den An-
schluss an die geistigen Strömungen der Epoche ermöglicht hatte – 
den Ausgang vom Stoff, von der Erfahrung also. 

Die gut ein Jahr später veröffentlichte Erklärung in Beziehung auf 
Fichtes Wissenschaftslehre, in der sich Kant auf Drängen einiger Ver-
trauter von seinem selbsternannten Prätendenten distanziert, fällt 
entsprechend unwirsch aus, indem sie dieses Werk »für ein gänzlich 
unhaltbares System« erklärt. Und erneut gilt die Kritik einer Philo-
sophie ohne »Gegenstand«:



16 | Einleitung

Denn reine Wissenschaftslehre ist nichts mehr oder weniger als bloße 
Logik, welche mit ihren Principien sich nicht zum Materialen des Er-
kenntnisses versteigt, sondern vom Inhalte derselben als re i n e  L o g i k 
abstrahirt, aus welcher ein reales Object herauszuklauben vergebliche 
und daher auch nie versuchte Arbeit ist, sondern wo, wenn es die Trans-
scendental-Philosophie gilt, allererst zur Metaphysik übergeschritten 
werden muß. (AA 12.396)

Die Idee der transzendentalen Logik geht aus der – zweifellos na-
heliegenden – Einsicht hervor, dass ein Gegenstand gegeben sein 
müsse, um erkannt werden zu können, denn unsere Erkenntnis 
»entspringt aus zwei Grundquellen des Gemüts«, denen sich unsere 
Vorstellungen verdanken, der »Rezeptivität der Eindrücke« wie der 
»Spontaneität der Begriffe« (A 50 / B 74). »Bloße Logik« hingegen, 
das heißt: keine transzendentale Logik, was wiederum bedeutet: 
Fichte ignoriert die Errungenschaft der Transzendentalphilosophie, 
die es eben nicht allein mit der Form, sondern darüber hinaus mit 
der Materie des Denkens zu tun habe. Denken und Anschauung 
trügen gleichermaßen zur Erkenntnis bei: »Keine dieser Eigen-
schaften ist der andern vorzuziehen. Ohne Sinnlichkeit würde uns 
kein Gegenstand gegeben, und ohne Verstand keiner gedacht wer-
den. Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe 
sind blind.« (A 51 / B 75)

Vor diesem Hintergrund wird man es wohl für eine so bemer-
kenswerte wie irritierende Pointe halten müssen, dass die Kritik der 
reinen Vernunft am Beginn ihrer Wirkungsgeschichte sich einem 
identischen Vorwurf konfrontiert sieht, der im Sprachgebrauch der 
Zeit mit dem Unwort Idealismus belegt wird. Seit der Göttinger Re-
zension vom Januar 1782 kämpft Kant öffentlich gegen die traumati-
sche Erfahrung des Idealismus-Vorwurfs. Damit nämlich hatte ihn 
diese erste ernsthafte Besprechung seiner Kritik konfrontiert, durch 
die er sich als Berkeley-Epigonen, seine Theorie als unoriginell und 
gestrig verunglimpft sah.

Die von Kant gegen Fichte behauptete realistische8 Lesart seiner 
Theorie wird inzwischen – und angesichts der Wirkungsgeschichte 
wird man sagen müssen: einmal mehr – als Standarddeutung ge-
handelt, wie sie exemplarisch das Historische Wörterbuch der Philo-
sophie unter dem Eintrag ›Wahrnehmung‹ zusammenfasst:



Einleitung | 17

Kant akzeptiert die empiristische These, daß unsere Gedanken letztlich 
nur insofern einen Inhalt haben können, als uns durch das rezeptive 
Vermögen der Sinnlichkeit Anschauungen ›gegeben‹ sind, in denen 
sich jeweils qualitative Unterschiede bemerkbar machen, die wir auf 
objektive Unterschiede in der uns sinnlich erschlossenen Welt beziehen 
und insofern als Erscheinung von etwas verstehen können.

Und ebenso trägt die Fortsetzung des Eintrags Kants Methode 
Rechnung, tradierte Antagonismen zu versöhnen auf der Grund-
lage seiner durch Reflexion auf die Bedingungen der Gegensätze 
gewonnenen Position:

Er insistiert jedoch zugleich mit der rationalistischen Tradition darauf, 
daß die bloße sinnliche Anschauung allein überhaupt nicht imstande 
wäre, irgendeinen Unterschied am ›Gegebenen‹ auszumachen. Erst 
durch den Einsatz von strukturierenden »Formen« (Raum und Zeit) 
sowie von ordnenden, Beziehung stiftenden Begriffen, die der »Sponta-
neität des Erkenntnisses« im Verstand entspringen, wird die sinnliche 
Anschauung ›sehend‹: »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen 
ohne Begriffe sind blind«. […]
  Mit der Erklärung, daß die W[ahrnehmung] selbst »das Wirkliche« 
[A 375] sei, erneuert Kant die phänomenalistische These Berkeleys 
(»esse est percipi«), jedoch auf eine Weise, die den ›empirischen Rea
lismus‹ gerade nicht ausschließen, sondern den Sinn und die Berechti-
gung der realistischen Unterstellung im Umgang mit den Gegenstän-
den der Erfahrungswelt erläutern soll.
  Damit es zur Erfahrung – d. h. »Erkenntniß der Objecte durch 
Wahrnehmungen« [B 219] – kommen kann, ist über die Empfindung 
des irgendwie [!] sinnlich Affiziertseins hinaus eine Vorstellung der 
»nothwendigen Verknüpfung der Wahrnehmungen« [B 218] erforder-
lich. Diese kann einzig durch eine synthetische Leistung des Erkennt-
nissubjekts, der »transscendentalen Einheit der Apperception« [B 139], 
zustande kommen.9

Bereits die Grundstruktur der ersten Kritik mit ihrer Unterschei-
dung zwischen transzendentaler Ästhetik und transzendentaler 
Logik scheint dieses Verständnis zu fördern, wie es auch Kants 
historischen Leistungen zugerechnet wird, die Sinnlichkeit als dem 
Verstand gleichrangige Erkenntnisquelle rehabilitiert zu haben, mit 
dem Resultat, Erkenntnis als ausgewogene Synthese von empiri-
schem Stoff und rationaler Form zu begreifen:



18 | Einleitung

Kant hat […] seit seiner ›Dissertation‹ von 1770 betont, daß die cog-
nitio sensitiva nicht, wie die vom Standpunkt der göttlichen Vernunft 
aus urteilenden dogmatischen Philosophen behaupten, als eine unvoll-
kommene Vorstufe der deutlichen Verstandeserkenntnis angesehen 
werden dürfe. Vielmehr müsse sie als eigenständige, positive Quelle 
der Erkenntnis und dem Verstande als gleichgeordnet anerkannt wer-
den. In der weiteren Entwicklung von Kants Denken spielt das Prinzip 
A[nschauung] die Rolle, Kennzeichen unserer eigentümlichen mensch-
lichen Erkenntnislage zu sein. Sie sei die Art und Weise, ›wie‹ uns Men-
schen die Dinge erscheinen, nicht wie sie an sich sind.10

Indem Kant auf diese Weise »zum erstenmal« Sinnlichkeit »als phi-
losophischen Grundbegriff verwendet«11, sichert er seiner Theorie 
ihre Anschlussfähigkeit auch noch in den gegenwärtigen wissen-
schaftstheoretischen Diskursen, soweit sie dem empiristischen 
Grundsatz verpflichtet sind, dass »alle unsere Erkenntnis mit der 
Erfahrung anfange« (B 1).12

Eine realistische Lesart der Kritik scheint umso dringlicher 
geboten, als sich inzwischen bei »vielen Kant-Interpreten« ein Un-
behagen bemerkbar macht angesichts, wie es heißt, »systematisch 
absurder«13 und offenbar jetzt erst entdeckter Konsequenzen des 
Kantischen Phänomenalismus wie z. B. der folgenden:

Die Dinge, die ein erkennendes Subjekt gemeinhin für seiner Erkennt-
nis zugängliche, aber ontologisch von ihm unabhängige außergeistige 
Entitäten hält – Städte, Häuser, Blumen, Materieteilchen –, sind in 
Wirklichkeit Dinge, die bloß in seinem Geist existieren, d. h. entweder 
[…] seine eigenen mentalen Repräsentationszustände oder zumindest 
Dinge, deren Eigenschaften vollständig über den mentalen Eigenschaf-
ten des Subjekts supervenieren, wie etwa rein intentionale Repräsen-
tationsobjekte. Daß es neben solchen im Geiste existierenden Dingen 
auch noch außergeistige Entitäten gibt – Dinge, die an sich selbst exis-
tieren –, ist zwar nicht ausgeschlossen und vielleicht sogar notwendig, 
damit es so etwas wie innergeistige Entitäten überhaupt geben kann; 
empirische Erkenntnis aber kann ein Subjekt nur von Gegenständen 
haben, die ausschließlich in seinem Geist existieren. Sollte dieses Bild 
der Wirklichkeit entsprechen, dann wäre die Stadt Königsberg nichts 
als eine Vorstellung im Geiste ihrer Bewohner.14

Solche Kant zugeschriebenen ›Absurditäten‹ führen nun keineswegs 
zu einer Verabschiedung seiner Theorie, sondern zur Favorisierung 



Einleitung | 19

einer Deutungsalternative »with the genuine empirical realism in 
Kant’s position«15. Dazu zwei Anmerkungen: 

(1) Ungeachtet der Qualität dieser Kritik verwundert in dem 
Zusammenhang die Kant damit zuerkannte Sonderstellung, denn 
die auf Descartes folgenden großen rationalistischen Systeme des 
17. und 18. Jahrhunderts von Leibniz, Spinoza, Malebranche wie 
auch die dem Empirismus zugeschriebenen Lockes, Berkeleys und 
Humes philosophieren sämtlich unter Voraussetzung eines Vorstel-
lungsparadigmas, wonach als Konsequenz der binären Ontologie 
von res cogitans und res extensa Weltkenntnis nur vermittelt über 
Bewusstseinsinhalte – eben jene Vorstellungen – zugänglich sei. 

(2) Deshalb muss es nicht weniger verwundern, wenn als Deu-
tungsalternative ein empirischer Realismus aufgerufen wird, der 
dem herkömmlichen Verständnis von erkenntnistheoretischem 
Realismus nicht entsprechen kann, weil die Kantische Version noch 
ganz den Vorgaben des Vorstellungsparadigmas folgt und damit 
gewiss ungeeignet ist, den geschilderten Absurditäten abzuhelfen:

Alle äußere Wahrnehmung […] beweiset unmittelbar etwas Wirkliches 
im Raume, oder ist vielmehr das Wirkliche selbst und in so fern ist 
also der empirische Realismus außer Zweifel, d. i. es korrespondiert un-
seren äußeren Anschauungen etwas Wirkliches im Raume. Freilich ist 
der Raum selbst, mit allen seinen Erscheinungen, als Vorstellungen, nur 
in mir, aber in diesem Raume ist doch gleichwohl das Reale, oder der 
Stoff aller Gegenstände äußerer Anschauung, wirklich und unabhängig 
von aller Erdichtung gegeben, und es ist auch unmöglich: daß in d i e -
s e m  R au m e  irgend etwas au ß e r  u ns  (im transzendentalen Sinne) 
gegeben werden sollte, weil der Raum selbst außer unserer Sinnlichkeit 
nichts ist. (A 375)

Die Außenwelt, von der im empirischen Realismus die Rede ist, 
verkörpert danach eine vorstellungsinterne Welt, die Welt der Er-
scheinungen, während die ›korrespondierende‹ vorstellungsexterne 
die prinzipiell unerkennbare Welt der Dinge an sich vertritt. Im 
Zusammenhang der zuvor angeführten Textbelege, beginnend mit 
Kants Distanzierung gegenüber Fichte und der anschließend do-
kumentierten verbreiteten Standarddeutung, muss das irritieren, 
weil jetzt z. B. die Bedeutung von ›Rezeptivität der Sinnlichkeit‹, 
von ›Anschauung‹, ›Erfahrung‹ etc. nicht mehr ohne weiteres ver-
ständlich wirkt. Wenn ›Erfahrung‹, wenn ›empirisch‹ eine allein 



20 | Einleitung

vorstellungsinterne Bedeutung zukommt, wie ist es dann zu verste-
hen, dass »alle unsere Erkenntnis mit der Erfahrung anfange« (B 1), 
die »eben dadurch die erste Belehrung, und […] unerschöpflich an 
neuem Unterricht« (A 1) sei?

Es ist deshalb nur folgerichtig, wenn der Begriff ›Erfahrung‹ 
durch den Neukantianismus wie auch in dem nachfolgenden und 
anhaltenden Ringen um eine realistische Deutung der Transzen-
dentalphilosophie ins Zentrum des Interesses rückt. Zugleich ist 
damit der Begriff ›Wahrheit‹ aufgerufen, denn Erfahrung und Aus
sagenwahrheit bedingen einander. Wenn sich aber Kants Theorie 
gar nicht mit einem realistischen Konzept vereinbaren ließe – wo-
rum geht es dann in der Kritik?


